## جلال زنگابادي

# الكُرْدلوجيا

# موسوعة موجزة

١

```
× الكُردلوجيا- موسوعة موجزة
```

× المؤلّف والمترجم: جلال زنگابادي

× التنضيد والتصميم الداخلي: وضاح جلال و إباء الأنباري

× تصميم الغلاف: كوسرت جميل

× الطبعة الأولى ١٤ ٢٠٦

× عدد النسخ: ۲۰۰۰

× ثمن النسخة: ١٠ دولارات

× مطبعة جامعة صلاح الدين، أربيل- كردستان العراق

× رقم الإيداع (٢٨٨) لسنة كا ٢٠١٠ في المديرية العامة للمكتبات العامة في اقليم كردستان العراق

× جميع الحقوق محفوظة للمؤلف والمترجم

## فهرس

| ٥   | الإهداء                                                              |
|-----|----------------------------------------------------------------------|
| 7   | صوی                                                                  |
| ٧   | الكردلوجيا: نشأتها، تطورها، دورها وأفاقها                            |
| ١٤  | (۱) شبه کشّنافات                                                     |
| ١٥  | الكرد و كردستان في مؤلَّفات إيطاليَّة في القرون (١٣- ١٩ م)           |
| ٤١  | لمحات من تاريخ الكر دلوجيا الألمانيّة                                |
| ٥١  | عن الكردلوجيا في روسيا والإتحاد السوفياتي                            |
| ٦٠  | (۲) كردلوجيّون و كردلوجيّات                                          |
| 71  | ماوريزيو گارزوني أب الكردلوجيا                                       |
| 77  | أفگوست ژابا أبرز روّاد الكردلوجيا الأوائل                            |
| ٧٠  | خاجاتور أبوفيان صديق الشعب الكردي                                    |
| ٧٣  | أعمال ليرخ عن الكرد                                                  |
| ٨٤  | فلاديمير مينورسكي العلّامة الفذ                                      |
| ۱۰٤ | باسیل نیکیتین                                                        |
| 111 | أوربيلي والكردلوجيا                                                  |
| ۱۲۱ | سسیل جون ادمونز                                                      |
| ١٢٤ | توماس بوا مدافعاً متحمّساً عن الشّعب الكردي                          |
| ١٣٣ | هينْني هارالد هانسن والمرأة الكرديّة                                 |
| ١٣٦ | روژيه ليسكو الشّغوف بالأدب الفولكلوري الكردي                         |
| 18. | العلّامة محمّد مُكري                                                 |
| 757 | الدكتور كريم أيوبي                                                   |
| 731 | مكنزي الذي يعرف جميع اللهجات و لا يعرف اللغات !                      |
| 10+ | اليساندرو كوليتي الظاميء إلى الشرق                                   |
| 104 | كَيث هيچنز المستشرق الموسوعي<br>الكردلوجي البولندي ليژك ژيگيل والكرد |
| 107 |                                                                      |
| ١٥٨ | جويس بلو الصديقة الصدوقة للشعب الكردي                                |
| 171 | بيشكجي الكردلوجي التركي الجسور                                       |
| ۱۸۱ | كنياز ميرزوييف كردلوجي من كازاخستان                                  |
| 190 | فيليب جي كرين بروك كردلوجيّاً و إيرانلوجيّاً بارزاً                  |
| ۲٠٠ | ميريلا كاليتي الكردلوجيّة الإيطاليّة الكبيرة                         |
| 7.0 | (٣) قبسات من أعمال بعض الكردلوجيين والكردلوجيّات                     |

| 7.7   | تقریر تمهیدی عن حفریات (غار خر) و (تپه گنج دره)/ فیلیپ اسمیت                    |
|-------|---------------------------------------------------------------------------------|
| 711   | في التشابه بين الكرد والأقوام الفقاسيّة/ د. محمد على سجاديه                     |
| 717   | لغة إيلام القديمة و علاقتها باللغتين الفارسيّة والكرديّة/ محمد علي سجاديه       |
| 771   | مقدّمة القاموس الـ (كردي- فرنسي) لأفكّوست ژابه/ فيرديناند ژوستي                 |
| 74.   | أوزان الشعر الكردي قبل الإسلام/ إيرج وامقي                                      |
| 749   | ماركَريت رودينكو و منظومة (يوسف و زليخا)/ د. أنور قادر محمّد                    |
| 337   | الأدب الكردي/ كيث هيچنز                                                         |
| 757   | الديانات والمعتقدات الكرديّة/ د. مسعود گلزاري                                   |
| 770   | الدولة الزنديّة/ نخبة من المؤرّخين الروس                                        |
| 77.   | يفكينينا إلينجنا فاسيلييفا و (موجز تاريخ إمارتيّ أردلان و بابان)/ د. رشاد ميران |
| 377   | كرمانشاه- باختران- كرماشان/ البروفيسور محمّد مُكري                              |
| 7.1.1 | قبائل و عشائر المر/د. جمال وديعي                                                |
| 440   | السّياح الپولونيون في كردستان خلال القرن ١٩م/ ليژك ژيگيل                        |
| 797   | تجلِّي اللون في وعي الشعب الكردي وتفكيره/ يدالله شهبازي                         |
| 799   | الموسيقي الكردية والثقافة الكردية/ آياكو تاتسومورا                              |
| 717   | رسالة إسماعيل بيشكچي لرفض (جائزة التعبير الحر)                                  |
| 447   | المجلّة الدولية للدر اسات الكردية ومختارات من الشعر الكردي                      |
| 441   | (٤) حوارات مع كردلوجيين و كردلوجيّات                                            |
| 777   | هينَّني هار الد هانسن                                                           |
| 777   | البروفيسور مكنزي                                                                |
| 722   | اير ايدا انتولي يونا سمير نوفا                                                  |
| 789   | الكُردلوجي لازاريق                                                              |
| 77.   | جویس بلو                                                                        |
| ٨٢٣   | کریس کوجیرا                                                                     |
| ***   | مارتن قان بروقنسن                                                               |
| 77.1  | جوانا بوخنسكا                                                                   |
| 791   | (٥) ألبوم                                                                       |
| 797   | فهارس و صور الألبوم                                                             |
| ٤١٩   | شکر و تقدیر                                                                     |
| ٤٢٠   | جلال زنگابادي                                                                   |

### الإهداء

إلى كلّ من ناصر ويناصر الأمّة الكرديّة المستضعفة والشعوب المقهورة؛ تثميناً وتبجيلاً لموقفه الجليل، ثمّ إلى كلّ أعداء الكرد و كردستان من الأغيار الشوفينيين الفاشيين، ومن الكرد المتخاذلين (العملاء،الخونة وتجّار السياسة الأنانيين)؛ تذكيراً لهم بمزبلة التاريخ الرّحيبة الّتي ترحّب بكلّ مَنْ يستأثر بالسلطة والمال والجاه، متناسياً انّه بذلك؛ سيفقد وطنه! وال مَنْ يفقدْ وطنه!

\* باغرات شينكوبا (روائي چركسي)

" إنْ كنتَ لا تعرف ما حدث قبل ولادتك؛ فذلك يعني أنَّك ستبقى طفلاً" شيشرون (١٠٦ - ٣٤ ق. م)

 $\times \times \times$ 

" إذا أردت أنْ تجعل شعباً ما تانهاً؛ فاتلفْ تاريخه وتراثه" إسماعيل بيشكجي

<××

" أَنظُرْ إلى الأمس؛ حتى ترى الغد " هاكوب بارونيان

×××

" إنّ القضية الكردية هي إحدى القضايا المستقبلية الكبرى في الشرق الأوسط" مينورسكي في ١٩١٥

xxx

" لقد أضاع الكرد بشكل تراجيدي أبناءهم بمختلف الهيئات: إيرانية، تركيّة، عربيّة و أرمنيّة، لا سيّما أضاع المبدعين منهم كالشّعراء والموسيقيين والقادة الذين أصبحوا ذخراً و كنزاً لتريخ الشّعوب الأخرى"

لتاريخ الشّعوب الأخرى"
البروفيسور الأرمني أ. أوربيلي

XXX

ان الشعور بالمسؤولية، الشرف، الضمير، الأمانة والإستقامة
 من صفات الشعب الكردي !!
 البروفيسور الكازاخى أ. ش. التايف

×××

" بإمكان هذا البلد أن يصبح يوماً ما سويسرا الشرق الأوسط" من (أخبار الحرب) رقم (٣) في ٢٩ كانون الثاني ٤٤٤ ١

" الشّعب الكردي أشجع الشعوب، وأكثرهم إستقلالاً و ذكاء" ميجر سون/ رحلة متنكر إلى بلاد ما بين النهرين و كردستان

" في اليوم الذي يستيقظ الشعور القومي الكردي و يتحدون؟ تُصبِح تركيا وإيران والعراق هباء أمامهم، لكنّ هذا اليوم لبعيد بعد" (دبليو.آر. هي/ سنتان في كردستان) لندن ١٩٢١

 $\times \times \times$ 

" يجهل الكردُ الإنتفاعَ من دروس التاريخ" كريس كوجيرا

×××

" لن يحقق الشعب الكردي أيَّ شيء؛ مالمٌ يتَحدُ...!" (ميخائيل سيمونوفيج لازاريف)

\*

\* صوى: مفردها (صوّة) = علامة دالّة على الطريق.

#### الكردلوجيا نشأتها، تطوّرها، دورها وآفاقها...

(Kurdology = الكُردلوجيا): مصطلح في اللغات الأوربيّة، وهو مركّب من كلمتيّ (Kurd = كرد+ logos = علم، المشتقّة من اللغة اليونانيّة) ويطابقه مصطلح (كُردوفيدِنيا) في اللغة الروسيّة.

الكُردلوجيا حقل من حقول الإستشراق يتشعّب مشتملاً على كلّ كتابة (مقالة، تقرير، بحث و دراسة) تتناول ما يتعلّق بالكرد وكردستان من : جغرافيا، تاريخ، لغة، فولكلور، أدب ، فنون، ديانة، عادات وتقاليد، عمارة، آثار، سياسة، إقتصاد و أزياء...في الماضي والحاضر. علماً أن مصطلح (الإستشراق= Orientalism) قد ظهر لأوّل مرّة سنة ١٧٩٩ في اللغة الفرنسيّة، ثمّ في اللغة الإنكليزيّة سنة ١٨٣٨. وهنا لابدّ من التنويه أن لا داعي لحشر حرف الـ (و) بين كلمتيّ (كرد- لوجيا) بلُ من الخطأ اللغوي والتاريخي أنْ نكتب (كُرد) و (كردستان) - بالإملاء العربي- بإضافة حرف الـ (و) بعد حرف الـ (ك)؛ فوضع (الضمّة) على حرف الـ (ك) هو عين الصواب لغويّاً، ثمّ لا ضير في إستخدام كلمة (أكراد) أحياناً؛ حسب الضرورة ... كما يجب التأكيد على إنّ مصطلح الـ (كردلوجيا) أصحّ، أدق وأشمل من مصطلحيّ (الدراسات الكرديّة) الفضفاض و (الإستكراد) السّوقي المبتذل. ومن الصواب أنْ تتوسّع دائرة الكردلوجيا لتضمّ كلّ المعنيين بالشؤون الكردستانيّة من الأجانب الغربيين والشرقيين وضمنهم حتّى المنحدرين من الأرومة الكردستانيّة.

لاريب في أنّ جذور (الإستشراق) تضرب في عصور التاريخ القديم إبّان الحروب النّاشبة بين الإمبراطوريّتين اليونانيّة والفارسية، حيث طالما كانت كردستان مسرح حرب هوجاء، ويمكن حسبان گزنفون= زينوفون (؟ ٤٣٠-؟ ٥٠٥ ق.م) وسترابون(؟ ٤٠ ق.م) مع المؤرّخين هيرودوت (؟ ٤٨٤- ؟ ٢٥٥ ق.م) وسترابون(؟ ٤٠ ق.م) أقدم المستشرقين بشكل من الأشكال.

يقول د. شاكر نوري: " جذب الإستشراق على مرّ الزمن العلماء والمبشّرين والإستعماريين ورجال الدين والمثقفين والأدباء والفنانين؛ لأنه ببساطة يعني لهم الرحلة إلى أعماق ثقافات شعوب لا يعرفونها؛ ومن هنا تأتي أهمّية جاذبيّة الإستشراق وآفاقه الواسعة"

ولئن إتّصف الإستشراق بتعدّدية تيّاراته العلمية والفكرية والسياسيّة؛ فهناك مذاهب ومدارس إستشراقيّة؛ فمثلاً: "لعلّ جاذبيّة الإستشراق الفرنسي تكمن في تميّزه عن بقيّة المدارس الأخرى؛ كونها خطّت لنفسها طريقاً خاصّاً بها، وهي

تحويل الإستشراق إلى أداة معرفية قادرة على إستشراف المستقبل، حتى لو رافقته محاولات كان هدفها كولونياليّاً.." كما يشير د. شاكر نوري، بلْ " ثمّة إختلاف بين المدرسة الإستشراقيّة الأنغلوسكسونيّة؛ المدرسة الإستشراقيّة الأنغلوسكسونيّة؛ لأنّ الأولى مرتبطة بمؤسسات المجتمع المدني و بمراكز الأبحاث الجامعيّة المستقلّة عن السلطة السياسية، بينما الثانية مرتبطة إرتباطاً وثيقاً بمراكز القرار السياسي والعسكري وبجماعات الضغط واللوبيّات المختلفة، و لهذا السبب؛ هناك مسافة تفصل بين الإستشراق الفرنسي وبين رجال السياسة والحكّام" حسب تأكيد د. نوري الذي يضيف: "كان المستشرقون الفرنسيّون على الدوام أقرب إلى المستشرقين الغربيين مناصرين لقضايا التحرر الوطني لشعوب المستعمرات المستقرقين الغربيين مناصرين لقضايا التحرر الوطني لشعوب المستعمرات السابقة"

ومع ذلك من الجليّ أنّ (التمركز العرقي) الذي يحسب الغرب مركزاً للعالم والشرق من الأطراف المحيطيّة التابعة، بلْ مجرّد مجال حيوي؛ في سبيل ديمومة وصيرورة الحضارة الغربيّة؛ قد تسبّب في فهم - الغرب - العنصري للشرق وعزّزه. ومن الجليّ أيضاً أنّ كلا (التبشير) و (الإستعمار) في بعض الأحيان، أو بالتواشج أحياناً، كان الدافع الأساسي للإستشراق بضمنه الكردلوجيا؛ حيث لا تخفى على المتمعّن نزعة تعميم المنظور الصليبي وسرمدته، بلْ النزعة الفوقيّة الرّامية إلى فرض الوصاية العسكريّة والحضاريّة على الشرق (الدّوني)! حيث لا تخلو توصيفات أغلب المستشرقين القدامي - بالأخص - من تسمية الكرد بر (الماهومتين) ؛ نسبةً إلى (ماهومت) أي إلى (محمّد) النبيّ (ص) والذي يحسبونه (هرطوقيّاً منتحلاً)! وجليّ أنّ (الماهومتيّة = المحمّديّة) " هي التسمية الأوربية العلائقيّة و (المهينة)، أمّا (الإسلام) و هو الإسم الصحيح، فإنّه يُسْقَط، ويُدْرَج تحت مدخل آخر..." تبعاً لتوضيح إدوارد سعيد.

×××

لاشك في إنّ للكردلوجيا منذ نشأتها غايات شبه متآصرة: سياسيّة، إقتصاديّة، دينيّة و علميّة؛ فقد كان الموقع الجيوبوليتيكي لكردستان من أبرز دوافع نشأة الكردلوجيا في بلدان الغرب إبّان تطلّعاتها، ثمّ طموحاتها لإحتلال الشرق، بضمنه كردستان المقسّمة عصرذاك بين السلطنة العثمانيّة والدولة الصّفويّة (ثم القاجاريّة)؛ فقد كانت بحاجة إلى معرفة الكرد على الصّعد كافة معرفة كافية؛ بغية إقامة العلاقات معهم، وتعبئتهم لتحقيق غاياتها المنشودة؛ فعلى الصعيد الإقتصادي: كانت بلدان أوربا إثر الثورة الصناعيّة؛ تسعى إلى إيجاد أسواق لتصريف بضائعها، والحصول - في الوقت نفسه - على المواد الخام الرخيصة لديمومة إنتاج معاملها. وعلى الصّعيد الديني: كانت تسعى إلى نشر الديانة المسيحيّة في أرجاء السّلطنة العثمانيّة و بلاد فارس؛ تحت غطاء الإهتمام بالمسيحيين القاطنين فيهما.

وعلى الصّعيد العسكري والسياسي: كانت بريطانيا وبروسيا (ألمانيا) وفرنسا تدعم السّلطنة العثمانيّة عسكريّاً وماليّاً و سياسيّاً ضد توسّع روسيا القيصريّة؛ ولذلك كانت تبتغي إستمالة الكرد إليها وتسخير هم عسكريّاً، في حين كانت تساهم في قمع إنتفاضاتهم وثوراتهم لصالح حليفتها (السّلطنة العثمانيّة)، بينما كانت روسيا القيصريّة تسعى أيضاً إلى إستمالة الكرد المتواجدين فيها وفي أرجاء الإمبراطوريتين العثمانية والصفوية، اللتين نشبت الحروب بينهما وبينها، وكانت في الوقت نفسه تشارك في معاداة الكرد وقمع حركاتهم التحرّرية كما حصل في ثورة الشيخ عبيدالله نهري!

ثمّة ثلاث مراحل أو حقب لمسيرة الكردلوجيا؛ حسب تقسيم الدكتور خليل جندي، ألا وهي:

المرحلة الأولى: صراعات الدول الأوربية إثر الثورة الصّناعيّة؛ للإستيلاء على سوق كردستان، وقد إستمرّت حتى إندلاع الحرب العالميّة الأولى.

المرحلة الثانية: الكولونياليّة- الإمبرياليّة، التي ابتدأت مع الحرب العالميّة الأولى، ومابرحت لحد الآن؛ للإستيلاء على ثروات كردستان، لاسيّما البترول.

المرحلة الثالثة: في عصر التكنولوجيا والعولمة بعد (١١أيلول ٢٠٠١) بالأخص، وهي تشمل سائر المعمورة، وليست كردستان حصراً.

في ضوء ماسبق، سنكون مغفّلين جدّاً؛ إذا لمْ نع دور الإستشراق - بضمنه الكردلوجيا- في رسم وتنفيذ سياسات البلدان الغربيّة الكولونياليّة ؛ فقد كان أكثر المستشرقين مستشارين بصورة مباشرة أو غير مباشرة لسلطات بلدانهم ، وبذلك كانوا يشاركون في تخطيط وتنفيذ أهدافها السياسيّة والعسكريّة والدينيّة والإقتصاديّة؛ إذ إستندت دول أوربّا إلى أبحاث ودراسات وتقارير القناصلة والمبشّرين والجواسيس وغيرهم من أمثال الميجر سون و مس بيل، في خططها السياسيّة والعسكريّة والإقتصاديّة تجاه السياطنة العثمانيّة والدولة الصقوية، ثم القاجاريّة، بل رسم خارطة الشرق الأوسط إبّان الحرب العالمية الأولى ؛ لتوزيع ميراث (الباب العالي العليل) حسب إتفاقيّة (سايكس بيكو)، حيث حُرمَت الأمّة الكرديّة من أيّ كيان سياسي قومي خاص بها، بلْ جرى تمزيق وطنها التاريخي الكرديّة من أيّ كيان سياسي قومي خاص بها، بلْ جرى تمزيق وطنها التاريخي فأصبحت حسب إستقصاء الكردلوجي الكبير بيشكجي "مستعمرة دوليّة" و لمْ تحظ فأصبحت حسب إستقصاء الكردلوجي الكبير بيشكجي "مستعمرة دوليّة" و لمْ تحظ ختى بوضع مستعمرة تقليديّة، بعد أن كانت مقسّمة على السلطنة العثمانية والدولة الصفويّة منذ أوائل القرن القرن السّادس عشر الميلادي، على شكل إمارات شبه مستقم بالحكم الذاتي..

لقد بات من الجليّ أنّ ثلاثة عوامل تواشجت حارمةً حقّ الكرد في تأسيس دولة كردستان أسوة بالدول المحدثة: العراق، سوريا، المملكة الأردنيّة، لبنان والسعوديّة؛ إثر سقوط السلطنة العثمانيّة، ألا وهي عوامل: الجبوبولتيك،

الإقتصاد (النفط بالأخص) والدين (الإسلامي)؛ فرغم إنّ الكرد كانوا في أغلب العهود محكومين من قبل حكّام عرب وفرس وترك بإسم الإسلام، وإن العرب والترك والفرس يدينون بالإسلام؛ ظلّت ذكرى إحباط الحروب الصليبيّة على أيدي القائد صلاح الدين الأيّوبي والأيّوبيين الكرد عالقة بأذهان المستعمرين الأوربيين ولمّا تزل!

#### XXX

لا بدّ من التأكيد على انّ الإستشراق قد إستهدف النيل من الإسلام في البدء؛ بعد فشل الحروب الصليبيّة في تحقيق غاياتها، لكنّه "تحوّل، بالتدريج، إلى علم قائم بذاته، قدّم أجلَّ الخدمات في مضمار دراسة تاريخ و آداب شعوب الشّرق بصورة خاصّة" على حدّ قول العلاّمة د. كمال مظهر احمد، والذي شخّص علاقة الإستشراق مع الكرد: " لقد أدّت ظروف موضوعيّة إلى أنْ يؤلّف الإستشراق حالة متميّزة بالنسبة للكرد؛ ففي الوقت الذي لمْ يقصّر الأقربون (أي: العرب، الفرس والترك/ جزز) في تشويه أهم وأجلّ صفحات تاريخهم، نرى المستشرقين يعالجون، بالمقابل، العديد من صفحات ذلك التاريخ بروح علميّة منصفة من خلال قراءة صحيحة غير متحيّزة لأحداثه و وقائعه على شتّى الصُعُد: القديم و الوسيط و الحديث و المعاصر منه ؛ ليسجّلوا الخلود لأسمائهم وأعمالهم"، إلّا أنّه من الخطأ تعميم هذا الحكم بشكل مطلق؛ فليست تصور ات المستشر قين (بما فيهم من الكر دلو جبين) واحدة وذات أطر مضمونيّة محدّدة ، وإنّما هي متعدّدة و متنوّعة؛ تبعاً لتعدّدياتهم العلميّة والفكريّة والسياسيّة وشتى غاياتهم؛ فقد كان بينهم: مبشّر ون، تجّار، دبلوماسيّون، قناصلة، ضبّاط عسكر، جواسيس، سيّاح، مغامرون، أدباء، علماء وفنّانون...والتباين بين عطاءاتهم واضح جدّاً؛ فبعنضها الأكبر هزيل مليء بالأغلاط ، الأغاليط، التلفيقات والأضاليل، وبعضها لابأس به، وبعضها الأقلّ راق يمكن التعويل عليه، و يستحق أجلّ تثمين.

أجل؛ يجب التأكيد على انّ الإستشراق قد أثمر الآلاف من الكتب والبحوث والدراسات، بينها المزيد من الغث، والقليل من السّمين. وقد تعدّدت وتنوّعت زوايا الرؤية فيها؛ تبعاً لدوافع مؤلّفيها بتكويناتهم العلميّة والآيديولوجيّة وانتماءاتهم البلدانيّة؛ ولذلك تطالعنا صور شتى للشرق متضاربة، بل أنّ أكثريّتها تجافي الواقع والحقيقة، وتشوبها الأخطاء والأغاليط؛ ولذا تستوجب الأستقراء والنقد، وهذا ينسحب أيضاً على الكردلوجيا؛ بصفتها شعبة من شعب الإستشراق؛ لكي نحصل على الصورة الحقيقية للكرد وكردستان في مراياها.

على كلّ حال...أصاب الدكتور نجاتي عبدالله في إستنتاجه: "مهما كانت مقاصد وغايات المستشرقين والكردلوجيين؛ فقد تحوّلت الكردلوجيا (إلى حدّ ما) لصالح الكرد؛ لأنها سلّطت الضوء على زوايا وخبايا كثيرة معتمة في تاريخ الكرد؛ فقد أنقذ الكردلوجيّون الكثير من مخطوطاتنا ومدوّناتنا وصفحات تاريخنا من الفقدان

والضياع، بلُ لولاهم؛ لكانت خبايا وزوايا تاريخ بلادنا أشد عتمة ممّا عليه الآن، ومع ذلك، لا يعني قولي هذا أن نحسب كلّ ما كتبوه وقالوه (رّقى) مباركة؛ فهناك كردلوجيّون تناولوا الكرد لمآرب خاصّة بهم، في حين كان هناك القلائل ممّن إجتذبهم عشق البحث والكتابة..."

لعل أهم وأبرز مغنم في مضمار الإستشراق (بما فيه الكردلوجيا) هو علمي - سياسي؛ حيث إستقلّت الكردلوجيا عن الإيرانلوجيا، أي الإعتراف بإستقلاليّة الكرد كقوميّة لها تاريخها وهويّتها الثقافيّة، عبر الإعتراف بإستقلاليّة لغتها الكرديّة عن اللغة الفارسيّة وغيرها، بل إقرار تدريسها في أرقى الجامعات الأوربيّة، وتوسيع وتعميق البحوث الخاصية بها وبالكرد وكردستان عموماً من قبل أساطين الكردلوجيا من شتّى الشعوب والأمم...

وهكذا حققت الكردلوجيا حضوراً ساطعاً ومنزلة لأسم الكرد وكردستان وكلّ ما يتعلّق بالأمّة الكرديّة في العديد من لغات العالم ذات الإنتشار الواسع عبر الآلاف من الكتب والدراسات والمقالات والتقارير الإعلاميّة وغيرها، والتي تؤكّد بالنتيجة استقلاليّة الكرد كأمّة من الأمم و كردستان كوطن تاريخي لها، وهي الإستقلاليّة التي مابرح ينكرها الشوفينيّون من: العرب، الترك، الفرس، التركمان، الأرمن، الترك الآذربايجانيين والآشوريين...

وهنا لابد من الإقرار بحقيقة كون العهد السوفياتي هو العصر الذهبي للكردلوجيا في العالم قاطبة؛ لأنّ الكردلوجيا راحت تضمحل في روسيا وأرمينيا وآذربايجان؛ إثر إنهيار الإتحاد السوفياتي.

#### ×××

في هذه الموسوعة الهجينة (ترجمة + تأليف + إعداد+ ترجمة وإعداد) حاولت جاهداً تقديم ما في مقدوري (راهناً) ممّن كرّسوا أكثر أو أغلب حراكهم الثقافي للكردلوجيا؛ وعليه فهي موسوعة موجزة، و ليست بتاريخ أو مسرد كامل للكردلوجيا وتناول أقطابها كافّة؛ فهم عشرات. وبعدها قدّمت شذرات من أعمالهم/ أعمالهن ليست وافية وشافية لغليل طموحي.

أجلْ؛ فرغم كون هذه الموسوعة المتواضعة غير مسبوقة في أيّة لغة أخرى لحدّ الآن، ورغم إحتوائها على العديد من المواضيع عسيرة المنال حتى على المختصين المتتبعين؛ أحسبها قاصرة ودون طموحي؛ فقد كان المفروض بي تدبير مسارد للكردلوجيا: الأرمنيّة، الفرنسيّة، البريطانيّة، البولونيّة، الهولنديّة، العربيّة، الإيرانيّة، التعريف بأكثر من (١٥) كردلوجيّاً كردلوجيّة آخر/ أخرى \*\* ثمّ تقديم ما لايقل عن (١٥ عملاً) من أعمالهم أعمالهنّ..ولذا آمل أن أحقّق ذلك في قادم الأيّام؛ إذا حالفتني ظروفي الخاصية والعامّة، أمّا الآن فعز ائى في وجود كتب وتفاريق من الدراسات

والمقالات، المترجمة إلى العربيّة، أو المؤلّفة بها، وأخرى بالكردية أو مترجمة اليها للعديد من الأساتذة هنا و هناك \*\*\*

أجلْ، بلْ يقيناً من المُحال إيفاء حق الكردلوجيا بتناول جميع الكردلوجيين والكردلوجيات (على مدى أكثر من ثلاثة قرون) وتقديم نماذج من أعمالهم/ أعمالهن في كتاب يقل عدد صفحاته عن (ألف صفحة)، وحسبي في هذه الموسوعة الموجزة، تركيزي على لفيف من أبرز النخبة الفاعلة والمؤثّرة، بشتى الإنتماءات البلدانية والتيّارات العلميّة والفكرية والسياسيّة، ضمن أقسامها الخمسة: (شبه كشّافات/ كردلوجيّون و كردلوجيّات بمقالات ودراسات تعريفية/ قبسات من أعمال كردلوجيين وكردلوجيّات/ وألبوم لصور ضروريّة؛ بغية إثراء مضمون الموسوعة، لا للتزيين!

وختاماً بما أنّ دول الغرب، لا سيّما في أوربّا وأمريكا تعتمد في رسم سياستها مراكز الأبحاث والجامعات والمعاهد والمؤسسات البحثية؛ فنحن (حسب تأكيد المختصّين الكرد بشأن الكردلوجيا) \*\*\* أحوج ما نكون إلى:

- (۱) قراءة طروحات الكردلوجيين والكردلوجيّات قراءة نقديّة موضوعيّة؛ من أجل إستنتاج ما يجدي أمّتنا الكرديّة المستضعفة المتطلّعة إلى تعزيز هويّتها الثقافيّة وتوحيد أشلاء وطنها كردستان، وتوحيد اللغة الأدبيّة...
- (٢) قيام المختصين الكرد بالأبحاث والدراسات المعمقة في الشؤون الكردية، وترجمتها إلى اللغات الأخرى؛ بغية إيصال حقيقة و واقع كردستان والأمّة الكرديّة بصورة موضوعيّة تزيد عدد و نوع الأصدقاء والمتعاطفين مع قضيّتنا العادلة...
- (٣) تأسيس مركز خاص في كردستان؛ يُعنى بترجمة ونشر الأعمال الكردلوجيّة عن اللغات: الروسيّة، الإنكليزيّة، الفرنسيّة، الألمانيّة ولغات عديدة أخرى، حيث توجد مئات الكتب والدراسات الجيّدة المفيدة...وكذلك تعضيد نشر الأعمال الكردلوجيّة في كردستان والخارج. وطبعاً في مقدور وزارة الثقافة والجامعات والأكاديميّة الكردستانية وأيّة مؤسسات أخرى ذات علاقة بهذا الشأن أن تساهم في تنفيذ هذه المهمّة الجليلة.
- (٤) فتح معاهد ومراكز أبحاث تُعنى بالكردلوجيا في البلدان الأوربية وأمريكا وغير ها...وتشجيع الراغبين من طلبة الجاليات الكردية وطلبة تلك البلدان على الدراسة فيها واجتذاب الكوادر العلمية الكردية وغير الكردية إلى العمل والتدريس فيها؛ بغية تكوين لوبي فكري وعلمي وسياسي وإقتصادي في أوربًا وفي أمريكا، وحتى في البلدان الشّرقية ...
- (°) تأسيس جمعية أو رابطة لكردلوجيي العالم، و عقد مؤتمر سنوي لشؤون الكردلوجيا، وإطلاق جوائز سنوية لأفضل بضعة أعمال منشورة في كردستان وخارجها.

\* لعلَ الباحث الكردي روهات Rohat قد قدّم أفضل كتاب (وهو بالتركيّة) في هذا المجال لحدّ الآن، وأتمنى أنْ يُتَرجَم إلى اللغتين الكرديّة والعربيّة؛ لأهمّيّته، و هو:

Kurdogoji Biliminin 200 Yillik Geçmişi (1787- 1987)

\*\* من هؤلاء: كاتب جلبي (حاجي خليفة)/ ألكسندر خودزكو/ شمس الدين سامي/ زيرنوف/
كلوديوس ريج/ الميجر سون/ سافراستيان/ دورثي كارود/ كريستيان آليسون/ ويليام
إيكيلتون/ كارين كرين/ ماريا أوشي/ أمير حسن بور/ زيبا مير حسيني/ كندال نزان/ أو. ل.
فيلجيفسكي/ م. أ. حسرتيان/ أولغا جيغالينا/ كَ. ب. آكبف (هاكوبيان)/ إي. إي. آفالياتي/ كليم
الله توحدي/ فيرا بيئودين سعيد بور/ مهرداد إيزدي/ رالف سوليكي/ إيكور ميخانيلوفيج
دياكونوف/ ميشيل ليزينبيرغ/ جورج غريغوري/ آكوب غازريان/ بيير رندو/ نورا جوري/
دياكونوف/ ميشيل ليزينبيرغ/ جورج غريغوري/ آكوب غازريان/ بيير رندو/ نورا جوري/
باول. أ. بلوم/ كوميتاس/ ستيفان بلوم/ ديتير كريستنسن/ زاري يوسبوفا/ ف. زوكوفسكي/
جاكلين موسيليان/ ن. أ. خالفين/ أليزا ماركوس/ ه. س نويبري/ آرتور راجيفيج/ كارول
كاجرفسكي/ مارجين جيكا/ مردخاي زاكن/ جيرارد ليبارديان/ إيرفند ابراهاميان/ جيرار

\*\*\* من أمثال الدكاترة والأساتذة: د. أنور قادر محمد، د. نوري طالباني، د. معروف خزندار، د. كمال مظهر، د. عزيز كردي، د. ناجي عبّاس، د. كاوس قفتان، د. احمد عثمان ابوبكر، د. خليل جندي، د. رشاد ميران، د. نجاتي عبدالله، د. سعاد محمد خضر، د. إبراهيم الداقوقي، د. محسن احمد عمر، د. طارق محمد، د. خليل علي مراد، د. عبدي حاجي، الأستاذ شكور مصطفى، الأستاذ جودت هوشيار، الأستاذ عبدالسلام برواري، الأستاذ أحمد تاقانه، الأستاذ حمه كريم عارف، الأستاذ برهان قانع والأستاذ وريا قانع...

\*\*\*\* ومنهم الأساتذة: د. خليل جندي، جودت هوشيار، د. نجاتي عبدالله و فرهاد شاكلي...

- (١) الإستشراق: المعرفة، السلطة، الإنشاء/ إدوارد سعيد/ نقله إلى العربية: كمال أبو ديب/ ط٢/ ١٩٨٤ مؤسسة الأبحاث العربية- بيروت/ ص ٩٤
- (٢) الكرد والحق/ لوسيان رامبو (توما بوا)/ ترجمه وقدّم له و وضع حواشيه: عزيز عبدالأحد نباتي/ تقديم د. كمال مظهر احمد / ١٩٩٨ وزراة الثقافة- اربيل/ ص ٧
  - (۳) بازیل نیکیتین و کوردناسی/ د. نهجاتی عدبدلللا/ ۲۰۰۶ سلیمانی/ ص ۹
  - (٤) الكوردولوجيا والايزيدية، الدكتور خليل جندي/ (محاضرة الى المهرجان الثقافي لمركز لالش/دهوك) ١٣-٥ ١٧/١٠ / إنترنت
- (°) جدليّة الإستشراق الفرنسي/ د. شاكر نوري/ كتاب الرافد (ع ١٧/ مايو ٢٠١١) دائرة الثقافة والإعلام الشّارقة/ صص (٥، ٢، ٧، ٨)
- (٦) حول بعض التأويلات الخاطئة لمصطلح الـ ( كردولوجيا ) جودت هوشيار/ الحوار المتمدن (ع ٥٧٥) في ١٣ كانون الأوّل ٢٠١١ / إنترنت
- (7) Rohat, Kurdogoji Biliminin 200 Yillik Geçmişi (1787- 1987) Ikinci Baski (1991) Istanbul.

# (۱) شبه کشتافات

#### الكرد و كردستان فى مؤلّفات إيطاليّة فى القرون (١٣ - ١٩م)

ميريلا غاليتي تعريب و تعليق و إيضاحات: د. يوسف حبّي مسرد أعدّه: ج.ز

{هذا البحث القيّم للكردلوجيّة ميريلا كَاليتي (١٩٤٩- ٢٠١٢) منشور أصلاً في (١٩٧٨) على الصفحات (٥٦٣- ٥٩٦) في الـ (ع ١١) من مجلّة (الشرق الحديث) الصّادرة عن (المعهد الإيطالي الشّرقي) في مدينة روما:

(Mirella GALLETTI, Curdi e Kurdistan in opera italiane del XIII- XIX secolo, in Riv. ORIENTE MODERNO, Anno LVIII, Nr. 11, novembre 1978, PP. 563- 596

وقد عرّبه د. يوسف حبّي بعنوان (التراث الكردي في مؤلّفات الإيطاليين) و نشرته مجلّة المجمع العلمي العراقي (الهيئة الكرديّة) - المجلّد الثامن في ١٩٨١ على صفحاتها (٢٢٠ - ٣٠٠) و نوّه الأستاذ حبّي في تقديمه قائلاً: " و نظراً لأهمّية بحث كهذا، و ندرة من يستطيع الإستفادة منه بالإيطاليّة؛ فقد عكفت على نقله إلى العربيّة بعنوان مختلف قليلاً، و بشكل و ترتيب و تبويب لا يطابق الأصل دائماً؛ فقد أضطرّني الأمر إلى إدخال هوامش و إضافة تعليقات، أو حذف عبارات فيها شيء من المساس بالمشاعر، و أشرت إلى ذلك؛ كلما اقتضى الأمر، وأتت إضافاتي و تعديلاتي كثيرة، و يكفي شاهداً على ذلك عدد الهوامش؛ فهو في الأصل (١٢٠) بينما غدا الأن

وُلابد من التنويه هنا بأن دراسة كهذه لا تهم اللغة الكردية والتراث الكردي و منطقة كردستان وحسب، بل اللغة العربية واللغة السريانية و لغات و لهجات أخرى في المنطقة، كما تخص العراق والبلدان المجاورة أيضاً..." و يختتم الأستاذ حبّي تقديمه قائلاً: " إنّ الإشادة بالجهد الذي بنلته الباحثة الإيطالية واجب طبيعي؛ فهي قد غطّت حوالي أربعين كاتباً أو رحّالة من الإيطاليين ممّن كتبوا عن هذا التراث، نضم جهدنا إلى جهدها، أملين أن ينتفع من ذلك الكثير ون"

و هنا أتغيّا تقديم مسرد توليفي مضغوط للمتن وبعض حواشي الأستاذ حبّي، علماً أن هذا البحث النادر من نوعه قد إنتحله الكاتب (نوري بطرس) إنتحالاً شنيعاً؛ كدر اسة مؤلّفة من قبله بعنوان (الكورد في الدراسات الإيطاليّة) في العدد (٤٣) من مجلّة (گولان العربي) في (٣١ كانون الأول ١٩٩٩) ولقد فضحت عمليّة الإنتحال بتعقيبي الموسوم (الكورد في الدراسات الإيطاليّة، الموسوم دراسة موضوعة أم منتحلة؟!) على الصفحات (١١٧- ١٢١) (ع٤٤) من مجلّة (گولان العربي)- كانون الثاني ١٠٠٠، حيث بر هنت (بنشر صور الفقرات المسروقة التي بلغت نحو (٣٠فقرة) على انها منتحلة بصورة شبه خلاصة ممسوخة، رغم إضافة المنتحل لعناوين حوالي (١٠ مصادر)؛ للتمويه على إنتحاله المفضوح، بينما ذكر المصدر الأصلي كأحد مصادره العددة فحسا

هذا. وقد وجدت إشارة إلى ترجمة كرديّة لهذا البحث في ١٩٨٧، لكنني لم أظفر بها:

Kurd û Kurdistan la nusrâwakanî Italî da, la saday sêzdam – (ふさ){nozdam, Jasim Tawfiq, Éd. Binkay Hangaw, Stockholm.1987

تفتتح الباحثة كاليتي بحثها قائلةً:

" لقد تكون عن الأكراد أدب أوربي: فرنسي و إنكليزي و ألماني بوجه خاص معروف بما فيه الكفاية، هذا إلى جانب المصادر الكلاسيكية: اليونانية منها واللاتينية، والعربية والكردية طبعاً. أمّا المصادر الإيطالية، فرغم كونها من المصادر القديمة جدّاً، لايزال العلم بها أقل و غير مجمّعة، على الرغم من جزيل فوائدها" ثمّ تتطرّق كاليتي إلى المصادر القديمة غير الإيطالية:

"كان Xenophontes كزينيفون= زينيفون (٢٥٠- ٢٥٠ ق م) قد شارك عام (٢٠٠ ق م) في إنسحاب الجنود العشرة آلاف من اليونان، الذين إكتسحوا كردستان، كما يذكر ذلك في تاريخه (Anabasi) وهو يذكر الأكراد تحت إسم كردستان، كما يذكر ذلك في تاريخه (Polibius) وهو يذكر الأكراد تحت إسم (٢١٠ ق م) في تاريخه (Historiae) باسم (٢١٠ ق م) و يسمّيهم (٢٠٠ ق م) المسترابون (٢٠ أو ٣٠ ق م- ٢٠ م) في مصنفه الجغرافي (٣٠ أو ٣٠ ق م- ٢٠ م) في مصنفه الجغرافي (٢٠ أو ٣٠ ق م- ٢٠ م) في مصنفه الجغرافي (٨٤ أو ٣٠ ق م- ٢٠ م) في مصنفه الجغرافي (٨٤ أو ٣٠ ق م- ٢٠ م) في مصنفه الجغرافي (٨٤ أو ٣٠ ق م- ٢٠ م) في مصنفه الجغرافي (٨٤ أو ٣٠ ق م- ٢٠ م) في المناب الثاني والأربعين باسم (١٥٤ الخات) أو (المناب الثاني والأربعين باسم (١٥٤ المناب الثاني والأربعين باسم (١٤٤ المناب الثاني والأربعين باسم (١٤٠ المناب الثاني الثاركا) عن المناب الوكولوس يقول انه التقي في أنطاكيه بزعيم كردي"

وإستكمالاً لهذه المصادر العريقة؛ تحيل الباحثة كاليتي القرّاء إلى مادّة (أكراد) في (الموسوعة الإسلاميّة) وغيرها من المراجع. ثمّ تنتقل كاليتي إلى ذكر المصادر العربيّة:

" لنا معلومات مفصلة عن الأكراد، منذ الفتح العربي عام ١٦٣، حين دخل العرب في علاقات مع الأكراد، و ذلك بعد فتح تكريت و حلوان، لدى المورّخين المسلمين كالمسعودي و الأصطخري و حمدالله و غير هم. أمّا أهمّ المؤلّفين فهو، لاريب، الطبري (المتوفّي سنة ٩٢٣)؛ فهو يورد أنّ الخليفة مروان هو إبن أمّة كرديّة. أمّا المسعودي (المتوفّي سنة ١٥٩) فهو أوّل من يعطي معلومات منتظمة عن القبائل الكرديّة. و يصف ابن بطوطة (المتوفّي سنة ١٣٧٧) مدينتيّ الموصل و ماردين و أكراد سنجار. و يذكر إبن خلدون (١٣٣١- ١٤٠٦) في كتاب (العبر) أنّ قوّات المغول حين نهبت الأكراد المسلمين وأوقعت فيهم القتل؛ أضطرّت بعض القبائل الكرديّة إلى الهجرة إلى سوريا و مصر والجزائر. ولايرد ذكر الأكراد بخير في كتاب (ألف ليلة و ليلة)"؛ "إذْ يأتي و صفهم كأناس قساة و مغفّلين"

وبعد ذلك تنتقل كَاليتي إلى التنوية بالمصادر الفارسيّة، وتقتصر على (شرفنامه) لشرف خان بدليسي، الذي إنتهى من تأليفه في (٩٦٦م) و تشيد بمكانته المرموقة بين مصادر التاريخ الكردي. ومن ثمّ تدخل صلب موضوعها، ألا وهو (التراث الكردي في المصادر الإيطاليّة)؛ فتشير إلى أنّ أولى المصادر التي تطرّقت إلى

الأكراد ترقى إلى سنة (١٢٠٠ م) وتواصل ذكر الكرد وما يتعلّق بهم حتى سنة (١٨٠٠) و ماتزال العلاقة قائمة بين كردستان و إيطاليا؛ بفضل السيّاح والدبلوماسيين، والمبشّرين والتجّار، النين مرّوا بكردستان قاصدين والدبلوماسيين، والمبشّرين والتجّار، النهرين و Persia فارس " ولا يخلو الحضور الإيطالي من آثار ذات أهميّة" وتذكر كاليتي قلاعاً شيّدها معماريّون من Genova جنوا) في كردستان، و تشير إلى الإشارات والملاحظات العابرة للسيّاح الإيطاليين عن الكرد و كردستان، و المصنّفات المتخصّصة لكارزوني وكامبانيلي و دي بيانكي، وعندها تشيد بدور المبشّرين بالمقارنة مع السيّاح: " بينما قام المرسلون بعمل ذي أهمّيّة بالغة ؛ لتعريفنا بكردستان و سكّانه؛ و ذلك بفضل وجود جماعات مسيحيّة، و لاسيّما من السّريان الأرثوذكس (اليعاقبة) والأثوريين (النّساطرة) والملكيين والكلدان والأرمن، إذ كان يفد إلى الموصل مبشّرون؛ للعمل على إرجاعهم إلى حضن الكنيسة الكاثوليكيّة"

وبعد أن تحيل كَاليتي القرّاء إلى دراسة مهمّة للباحث الكردي عصمت وانلي بشأن المصادر الأوريّية:

I.C. Vanly, Les Kurdes et le Kurdistanm dans les relations d'anciens voyageues occidentaux (XVIe- XVIIIe siecle) KSSE, 1973, P. 77
" وقبل ان تتناول باحثتنا المؤلفين الإيطاليين واحداً واحداً ترى من المفيد أن تركم المؤلفين الإيطاليين واحداً قَف ادى الكتر في المؤلفين تركم المؤلفين الإيطاليين واحداً من المؤلفين المؤلفين الإيطاليين واحداً واحداً من الكتر في المؤلفين المؤلفي

تستعرض أهم خصائص الفترات التاريخيّة، مع التوقّف لدى الكتبة الذين تركوا أثراً مهمًا مستديمًا" وهي تؤكّد على حقيقة ساطعة، ألا وهي :

" لقد كانت السّياسة والتجارة والديانة متشابكة معاً هي المحرّك الأساس لإكتشاف أرجاء آسيا النائية"

و عندها تكتب كاليتي: "..ترجع تقارير الرحلات الأولى ذات الأهميّة العلميّة، العي القرن الثاني عشر الميلادي (الصّواب هو الثالث عشر/ ج.ز)؛ فقد إنطلق الأخوان Nicoleoe, Matteo POLO = نيكولو و ماتيو بولو سنة (١٢٥٩م) الى آسيا، ثمّ أخذا في الرّحلات للاحقة ابن أخيهما الصّغير Marco Polo = ماركو بولو و ذلك في السنوات (١٢٧١ - ١٢٧٥) وقد ترك لنا هذا شهادة موجزة عن كردستان في كتابه (Milione) = المليون)" ولكن جاء في الهامش (٢٢): "لمُ يمر ماركو بولو بالموصل، على الأرجح، لكنّه سجّل في كتابه (المليون) ماسمعه عن الموصل و بغداد. أنظر الطبعة الإيطاليّة الكاملة لرحلته..."

و تلاهم الرّاهب الدومنيكي Ricoldo da Montecrose ريكولدو مونتيكروتشي (١٢٤٣- ١٣٢١) الذي إشتهر كمستشرق كبير ومبشّر في بلاد المغول...ودوّن معلومات عن كردستان. حيث "سافر إلى بغداد بناءً على طلب من البابا نيقولاوس الرابع و موافقة رئيس رهبنته؛ للإتّصال برؤساء الكنيسة هناك، وللتعمّق في العقيدة الإسلاميّة. وقد زار الأراضي المقدّسة في طريقه، واجتاز مدينة صيدا إلى طرابلس فأرمينيا و طرطوس و تبريز، وقطع جبال

راوندوز و مرّ بشقلاوه، و وصل إلى الموصل (نينوى)، ثمّ ركب (الكلك= الرمث) حتى تكريت و سامرًاء فبغداد، إذْ وصلها في صيف ٢٩٠ اوالتقى هناك بالبطريرك يهبالا الثالث، واتصل بالعالم الإسلامي، و درس على أساتذة المستنصريّة، و حاور العلماء" (حسب هامش الأستاذ حبّى)

وتمضي كَاليتي في إستقصائها التاريخي: "ووثّق أهالي Venezia البندقيّة علاقات متينة مع الشرق في القرن الرابع عشر، ومنهم مَنْ قصد فارس، حيث وطّدوا روابط تجاريّة، وكان طريقهم مروراً بأرمينيا الصّغرى بمحاذاة كردستان، بينما كان يمضي أهلي جنوا عبر تريبسوندا. ولم يكن التجّار الذين يجتازون بلاد فارس بنادرين في أواسط القرن الرابع عشر، وذلك لدى سفر هم إلى الهند"

" و لتقوية الروابط، في القرن الخامس عشر، بين جمهورية البندقية و فارس؛ بعثت البندقية رسلاً إلى البلاط الفارسي، منهم: بربارو و كونتاريني، و نجا بربارو عام ١٤٧٤ من هجوم أكراد عليه في جبال طوروس، و ذلك أثناء وفادة له رسمية.

و رغم خسران الأسبقية في التجارة، في القرن السادس عشر، نلقى زيادة في التقارير عن كردستان، علاوة على ذكر رحلات قام بها بعض الرحّالة أمثال رونتشينوتو، أو بعض التجّار أمثال بالبي، والتاجر البندقي المجهول الهوية، بينما قام تاجران من آل فيكييتي بمهام دبلوماسيّة؛ و ذلك بفضل معرفتهما لغات شرقية و تدهورت الصّناعة والتجارة الإيطاليّة في القرن السّابع عشر؛ إذْ كانت البندقية تخوض معارك دمويّة مع تركيا، حتى انّها فقدت رويداً رويداً ما كانت تمتلكه في الشرق؛ فانخفض بذلك عدد الذين ماز الوا يسافرون سعياً وراء التجارة إلى عدد الأصابع، و لمْ يبق سوى ندرة من الفضوليين والعلماء والمرسلين. و قد وصف بيترو ديلا فالي كردستان و شعبها الكردي بدقة و تفاصيل ؛ بحيث يصدق على وصفه الحكم الذي أطلقه Gibbon كيبون بقوله: لمْ يُعرَف سائح آخر أفضل من ديلا فالي، و لمْ يكتب عن بلاد فارس أفضل ممّا كتبه هو"

ومن بين الرّحّالة المشاهير، برز في أواخر القرن السّابع عشر كيميلي كاريري، الذي طاف نصف العالم، ووصف رحلته الطويلة في سفر جليل تُرجِم إلى أهم اللغات الأوربيّة. و ترك الطبيب البندقي Legrenzi= ليكرينزي معلومات تستحقّ الإهتمام من خلال رحلته إلى بلاد مابين النهرين و كردستان و فارس والهند.

و في القرنين السّابع عشر والثامن عشر وهنت علاقة إيطاليا مع بلدان الشرق. و الحق أن المرسلين (المبشّرين)، بعددهم و نوعيّتهم، هم الذين قدّموا أهمّ مادّة من كلّ ماقدّمه الرحّلة الإيطاليّون، إذْ جمعوا معلومات كثيرة و مفيدة جدّاً، عبر تواصلهم اليومي مع السّكّان المحلّيين؛ حيث كان في مقدور هم دراسة أوضاع المجتمعات والتعرّف عليها، بل لهم فضل الريادة في دراسة اللغات القديمة والحديثة للشعوب التي عايشوها. ورغم إنّ كتب القواعد والمعاجم التي وضعوها لم

تبلغ المستوى العلمي المنشود في زماننا، تظلُّ ذات فوائد جليلة؛ لدر اسة تطوّر اللغات، وينسحب هذا الحكم على (قواعد و معجم اللغة الكرديّة) لكارزوني، الذي يُعَد أول من دافع في الغرب عن أصالة اللغة الكرديّة، التي كانت تحسب لهجة فارسيّة حتائذ، و إِنْ كان ديلا فالي قد نوّه قبله أنّ للأكر اد لغة خاصّة بهم مختلفة عن اللغات المجاورة...

كانت أحكام المرسلين (المبشّرين) على العادات والتقاليد والديانات المحلّية " مفعمة بنزعة أوربيّة مركزيّة و عقائديّة؛ فجاءت تقارير هم أيضاً ثمرة نظرة

و في القرن الثامن عشر، تجوّل Abate Sestini أباتي سيستيني عالم المسكوكات الشهير، في تركيا، فارس، كردستان و سوريا، حيث جمع كتابات ومداليات، و خلّف معلو مات ثمينة، مقدّماً خدمة جليلة لعلم المسكوكات والعلوم المقارنة.

لقد تأسّست الرسالة الدومنيكيّة سنة ١٧٤٨ في الموصل؛ بموافقة البابا بندكتس السّادس عشر، وتعيّن فيها المبشّران تورياني و كوديليونجيني، اللذان وصلا برفقة الكرملي لياندرو سنة ١٧٥٠ إلى الموصل...

وقد ساهمت هذه الرسالة كثيراً في التعريف بكر دستان وسكَّانها... "و لابدّ من القول أنّ هؤلاء الرهبان كانوا يرسمون عادةً النواحي السّلبيّة والغريبة للمجتمع الكردى؛ كما كانت تبدو في أعينهم، بينما كان الرّحّالة من العلمانيين و ذوي الأفكار التحرّريّـة أمثال؛ ديلا فالي و دي بيانكي يقيّمون النواحي الإيجابيّـة والخصوصيّات المهمّة، و ذلك بكل اهتمام، مع تقبّل لما عليه الأكر اد دون محاولة تغيير أو تشويه في مجرى حياتهم، أو مساس بالأسس الخلقيّة والثقافيّة والعلميّة التي يرتكز عليها مجتمعهم"

و في أواخر القرن الثامن عشر، برز المدعو (الشّيخ منصور) من بين المبشّرين الإيطاليين؛ بعد إعتناقه الإسلام، وقاد عشرة آلاف كردى، واستولى خلال السنوات (۱۷۸۰ - ۱۷۹۰) على بدليس و سعرد و ارضروم، بل مضى حتى القوقاز، حيث أخضع أقواماً عديدة؛ فامتعض الروس وهاجوا بسبب انتصاراته، وأرسلوا قوّاتهم لمحاربته؛ فحقق انتصارات عليهم في البداية، ومن ثمّ دحره الروس و سجنوه في دير Arkangel= أركانكيل، حيث توفّي بعد عشرين سنة. و تشير كَاليتي إلى انّ الإرساليّات الإيطاليّة العاملة في مدن أخرى من كردستان

ك (وان و دياربكر) لم تقدّم أيّة مساهمة على الصّعيد الأدبي.

و في القرن التاسع عشر، بدت خصائص جديدة فيما نُشِرَ عن الكرد؛ تبعاً لتغيّر التكوين الإجتماعي والثقافي للرحّالة، وقد تميّز ماكتبه الدومنيكي Campanile= كامبانيلي في ١٨١٨ بمعلوماته القيّمة، رغم نزعته المعاديّة عادة. لقد زادت النزعة الرومانتيكية والشمولية قرنذاك حبّ التعرّف على الشعوب غير الأوربية، لاسيما غير المعروفة منها، "إذْ شاعت في أوربا يومذاك أسطورة (المتوحّش الطيّب)؛ لذا نرى وصف الأكراد بشعب بربري حادّ الطبع، لاينفي عنهم نزعتهم الحربيّة و نزوعهم إلى الإستقلال و حبهم للحرّيّة"

و لقد دخلت لفظتا (كرد) و (كردستان) في الموسوعات، والكتب المدرسيّة؛ بدوافع تاريخيّة و سياسيّة. وكذلك ظهرت خارطة كردستان بتواتر أكبر في الأطالس الجغرافية، و نشأت أولى التحاليل للغة الكرديّة، في الدراسات اللغويّة.

وبعد سنة ١٨٤٨ غدت كردستان ملجاً لإيطاليين؛ لأسباب سياسيّة، و جلّهم من مقاطعتيّ Lombardia فينيتو.

و في ١٨٦٣ نشر كتاب دي بيانكي "الذي يمكن إعتباره أهم مرجع أدبي إيطالي في الموضوع" ولم يترك الإيطاليّان دي فيكي و أوسكو لاتي سوى إشارات خاطفة عن الكرد، حيث مرّا في بلاد فارس. و تلتهما، بعد عشرات السّنين، بعثة ملكيّة لم تترك تقريراً رسميّاً! في حين ترك العالم دي فيليبي وصفاً مطوّلاً. و في أواخر القرن التاسع عشر نشر كتاب كاروفاليو، الذي كان ذا علاقات مع الكرد، خلال إقامته في الشرق.

ويمكن القول انّه " لمْ يظهر بعد كتاب دي بيانكي أيّ تحليل أو تقرير ذي أهميّة حول كردستان والأكراد، بلْ يمكننا القول أنّ خيط الأدب الإيطالي بشأن كردستان إنقطع مدّة قرن ونيف؛ فلمْ تظهر سوى إصدارات ثانويّة لا قيمة علميّة لها" والعلّة تكمن في ضعف الإرساليّات الكاثوليكيّة في الشرق الأوسط؛ إذْ أُستُبدِل مرسلون فرنسيّون بالإيطاليين، حيث راحت فرنسا تدعم رعاياها ضمن نطاق سياستها التوسّعيّة، و كذلك إنتشار إرساليّات بروتستنيّة بريطانيّة وأمريكيّة.

و من الغرابة انّه إثر تحقق (الوحدة الإيطاليّة) إنقطعت العلاقات والإهتمامات بكردستان وبالشرق الأوسط عموماً! بلْ تلاشي أوج الرحلات الكبرى؛ فلم نعد نلقي يوميّات أو رسائل أناس يستهويهم حبّ الإستطلاع والمغامرة، أو من المجاز فين في جبال كردستان؛ سعياً لإكتشاف المجهول " و تنطوي إيطاليا على ذاتها، و لا يسمح فقر اقتصاد البلد الحديث الوحدة بتجهيز حملات ضخمة كالحملات، التي قامت بها و موّلتها بلدان أوربيّة أخرى؛ لأنّ الأسبقيّة في إيطاليا أصبحت لمشاكلها الداخليّة"

" و يجب أنْ لايغرب عن بالنا أنّ الأدب الإيطالي نعت الشّعب الكردي بالصّفات عينها خلال سبعة قرون، مركّزاً على عادة السّطو؛ الأمر الذي يوضّح جمود المجتمع الكردي الذي لمْ يحظ بتحوّل جذري على الصّعيد السياسي والإقتصادي، والثقافي والإجتماعي، إلّا في القرن الأخير؛ حين تركّزت ظواهر الإستيطان في المدن، و تفسّخت القبليّة لدى سكّانها؛ فظهر فكر جرى له إعداد مسبّق أبانَ و قوّى روح الوحدة الوطنيّة والنضال القومي"

هناك أيضاً مصادر أجنبيّة مترجمة إلى اللغة الإيطاليّة في القرن التاسع عشر بالأخص، وهي تشكّل حلقة وصل بين روح النهضة الإيطاليّة (Risorgimento) والإرتياح لكلّ نضال تقوم به الأقليّات المظلومة، بينما لمْ تُتَرجم في السّابق سوى مؤلِّفات قليلة جدّاً، ولكن ليس شرطاً أن تكون من أهمّ الرّحلات الموجودة في الأدب الأوربي عن الموضوع خلال الفترة السّالفة الذكر. وهنا تجدر الإشارة إلى كتاب شفايكر - لرشنفيلد، الذي خصّص صفحات منه للعادات والتقاليد المتعلّقة بالمرأة الكرديّة، والأهم منه هو كتاب الجنرال البروسي فون مولتكه الذي شارك في تنظيم الجيش العثماني و حملاته ضدّ الكرد. وهو يكشف عن حنكة و ثقافة وأناة في دراسته للمعضلة الكرديّة، و ملاحظاته دقيقة جديرة بالإهتمام. وتجدر وأناة في دراسته للمعضلة الكرديّة، و ملاحظاته دقيقة جديرة بالإهتمام. وتجدر الإشارة أيضاً إلى ترجمة الانبا شموئيل جميل (١٨٤٧ - ١٩١٧) لـ (قصّة الإيزديين) لإسحق البرطلّي عن السريانيّة إلى الإيطاليّة في ١٩٠٠)

#### بوسعنا تقسيم المصادر الإيطالية عن الكرد و كردستان إلى:

- (١) الآثار المخطوطة
- (٢) الأعمال المطبوعة (القرون ١٣- ١٩)
- (٣) الأعمال المطبوعة في القرن العشرين.

و يمكن تقسيم المجموعة الأخيرة إلى قسمين: أوّلها أعمال الصحافيين المحتوية على معلومات بسيطة و ملحوظات فولكلوريّة. أمّا القسم الثاني فهو أعمال القائمين بالأبحاث والدراسات عن الشعب الكردي من وجهات نظر: عربيّة، أو تركيّة، أو إيرانيّة...دون بلوغ إستحضار وتجسيد اله (Curditia) الخصوصيّة الكرديّة) بسبب إحتواء الكرد ضمن الوطن العربي، أو العالم التركي، أو الفارسي. ولا ريب في أنّ الأوضاع السياسيّة قد أثّت و مازالت تؤثّر على نظرتنا إلى الكرد، و شحّة الدراسات العلميّة عنهم؛ تزيد الطينَ بلّة، و طالما يُفْرَض الصّمت على هذه القضيّة أو تلك، أو تُستخدم حسب ظروف سياسيّة خاصّة. و لعلّ ما نُشِرَ في القرن الماضي هو أقرب إلى الواقع ممّا نُشِر في القرن العشرين. و هنا نتوقف في بحثنا هذا عند نهاية القرن التاسع عشر ( علماً أن كاليتي تعد بمواصلة البحث وإفراد دراسة جديدة نهاية القرن التاسع عشر ( علماً أن كاليتي تعد بمواصلة البحث وإفراد دراسة جديدة لقد أعددت هذا ابحث خلال السنوات (١٩٧٨ - ١٩٧٨) مستندة إلى ما في القر انات و المكتبات الآتية:

مكتبة جامعة بغداد/ مكتبة المتحف العراقي في بغداد/ المجمع العلمي العراقي/ المجمع العلمي العراقي/ المجمع العلمي الكردي (والذي قُلِّصَ إلى هيئة تابعة للمجمع العلمي العراقي)/ دار الكتب في القاهرة/ مكتبة الجامعة الأمريكيّة في القاهرة/ مكتبة جامعة القديس

يوسف في بيروت/ مكتبة الجامعة الأمريكية في بيروت/ و أشهر المكتبات الإيطالية والأساسية لبحثنا هذا هي مكتبات الآباء الدومنيكيين في: الموصل، القاهرة، روما و مدينة بولونيا (يشير الأستاذ حَبّي إلى أن الباحثة كاليتي لم تستفد من مكتبة الآباء الكرمليين في بغداد، والزاخرة بوثائق سجّلها مبشّرون كرمليّون إيطاليّون عملوا في بغداد و غيرها، و كتبوا عن المنطقة، و كذلك لم تستفد ممّا سجّله الآباء الكبوشيّون الإيطاليّون الذين عملوا في المنطقة المذكورة)

و طبعاً إستفادت كاليتي جدّاً من الإتصالات بالمعنيين والمختصّين بالكردلوجيا أمثال: توما بوا، عصمت شريف وانلي، د. معروف خزندار، باولو مينيانتي، فابريزيو بيناكيوتي، أنجيلو بييمونتيزي و بيانكاماريا سكارتشيا أموريتي...

إنّ هذا المبحث فهرست وإستعراض و تقييم للمؤلّفات الإيطاليّة المتعلّقة بشأن الكرد و كردستان، وهو يتدرّج من تقارير رحّالتين من القرن الثالث عشر، هما: ماركو بولو و ريكولدو دامونتيكروتشي اللذين " لمْ يذكرا عن الأكراد سوى كونهم شعباً من الشعوب والأقوام المتعددة، و كان لهما تماس وإيّاهم من وجهة نظر فولكلوريّة ليس إلّا! حتى نصل، بعد قطع مراحل عدّة، إلى تكوين أدب كامل وصحيح عن الأكراد، له إهتماماته الثقافيّة والعلميّة المحدّدة السّمات، و ذلك في القرنين الثامن عشر والتاسع عشر"

#### الآثار المخطوطة:

× Domeneico Lanza= دومینیکو لانزا(۱۷۱۸- ۱۷۸۸) (تقریر تاریخی مطوّل لأسفار الأب الدومنیکی لانزا/ روما) ۲۲۰ صفحة

لهذا الأثر قصّة غريبة و طريفة؛ فقد ترجم المطران رافائيل بيداويد شيئاً منه، وبعد نشره مسلسلاً في مجلة (النجم) نشره في كتيّب بعنوان (الموصل في الجيل الثامن عشر، حسب مذكّرات دومينيكو لانزا) ط٢/ ١٩٥٣ الموصل (١٠٠ ص)، في حين كانت المخطوطة الأصليّة ضائعة، بلْ ضاع أيّ أمل في العثور عليها، وإذا بالأب كوليلموتي يجدها بالصّدفة ذات يوم في ٩٤٨ الدى قصّاب يغلّف مبيعه بالأوراق المتاحة له! ولقد عثر أيضاً الكتور يوسف حبّي على نسخة ثانية منها أثناء إشتغاله على أطروحة الدكتور اه، ووعد بنشرها لاحقاً.

لهذه المخطوطة أهميّة بالغة؛ لكون لانزا الكاهن والطبيب ذا علاقات وثيقة بالعديد من الشخصيات ذوي المنزلة الرفيعة في الموصل و ما جاورها؛ فقيّض له أنْ يصف بدقّة الأحداث السياسية والدينيّة والإقتصاديّة آنذاك، وكذلك الأماكن والمواقع التاريخيّة والأثريّة التي زارها آنذاك، و هو يتطرّق لماماً إلى الكرد و بصورة هامشيّة؛ فقد إنصبّت جهوده على حسم الخلاف القائم بين الكنيسة الكاثوليكيّة والنساطرة. ويذكر لانزا الصراعات الدائرة بين الإمبراطوريّتين العثمانيّة

والفارسيّة في مطلع القرن الثامن عشر في الموصل؛ فهبّ سكّانها جميعاً من عرب وأكراد وأتراك ومسيحيين للقتال ضد العساكر الفارسيّة و حماية مدينتهم ، التي كان عدد سكّانها نحو (٣٠٠ ألف نسمة)..و لعلّ لانزا أوّل أوربّي أشار إلى وجود النفط بجوار الموصل..ويروي لانزا بإسهاب عن المجاعة الرهيبة التي أصابت الموصل خلال (١٧٥٦- ١٧٥٧)؛ بسبب البرد القارس، حيث جمد نهر دجلة عشرين يوماً، و بسبب هجوم الجراد و تفشّي وباء الطاعون الخبيث. كما يذكر لانزا بالتفصيل المناز عات التي كانت تنشب بين أفراد العائلات الحاكمة.

و رغم خلو هذا الأثر من تحليل أصيل مسهب؛ فإنه ذو أهمية بالغة في وصف الحياة اليومية في الموصل معرفة الأوضاع عن كثب.

× Vincenzo Sapellani = فينشنتسو سابيلاني (۱۷۳۶ - ۱۸۰۹) (تقرير تاريخي حول رسالة الآباء الدومنيكيين في بلاد مابين النهرين و كردستان من ۱۷۳۰لي ۱۸۰۹ ، عضحة

إنّه أثر غير متسلسل يتيه القاريء فيه، ويقدّم الكاتب فيه نظرة تحليليّة أكثر منها تاريخيّة لأحداث الحقبة، ويتناول بصورة خاصّة نشاط المرسلين السّابقين له، مبرزاً بشكل خاص عمل الأب كارزوني. و يستعرض بعض المعلومات المفيدة عن الموصل مثل " هذه المدينة كبيرة، و تُعَد مابين ٨٥ إلى ٩٠ ألف نسمة" ويشير إلى انّ مجاعة (١٧٥٦- ١٧٥٧) التي وصفها لانزا قد قلّصت نفوس السكّان إلى الله.

و قد كان سابيلاني ناظراً رسوليّاً للرسالة الدومنيكيّة في الموصل في السنوات (١٧٥٠) وكان قد أصبح كاهناً في سنة ١٧٥٤

× Agostino Marchi= أوكستينو ماركي (١٨٠٥- ١٨٧٥) {رسالة إلى وكيل الرهبنة العام، صادرة عن مار ياقو(دهوك) في ٢٠ تشرين الثاني سنة ٢٠ ١٨٥٠}

تتضمّن الرسالة إشارات طفيفة لا أهمّية لها عن الكرد و كردستان، يصف فيها الكرد بأنّهم " مستقلّون، بغير زمام، متطبّعون على الإستبداد" ويبدي ملحوظة طريفة عن المسيحيين بأنّهم يقومون بممارسات عصابات كعشيرة (التيّاريّة) الأكبر عدداً والأشدّ قتالاً، و يعزو السبب إلى العرب والكرد والإيزديين. و ماركي معروف بأحكامه غير الصّائبة والقاسية.

وكان ماركي قد دخل في الرهبنة الدومنيكيّة سنة ١٨٢٥ والتحق في الرسالة الدومنيكيّة في الموصل سنة ١٨٤٠ حيث مكث ١٤ سنة، و قد أصبح مساعداً لناظر الرسالة سنة ١٨٤٦ و ناظراً في السنوات (١٨٤٨ - ١٨٥٧)

#### الآثار المطبوعة:

× Marco Polo= ماركو بولو (۱۳۰۶- ۱۳۲۹) { كتاب (المليون) للسيّد ماركو بولو، طبعة فلورنسا سنة ۱۹۲۸ و طبعة ميلانو- روما سنة ۲۸ ۱۹۳۷ صفحة }

يقدّم ماركو بولو معلومات وجيزة، لكنّها دقيقة، عن الموصل، وعن تكوينها القومي والدّيني. ومنها معلومات عن اقتصادها، لاسيّما عن صناعة وتجارة أقمشة الحرير والذهب المسمّاة Mussolini موزلين، والتي هي أصل تسميتها بـ (الموصل) ويتحدّث عن كردستان بعبارات تدلّ على كونه مطّعاً جيّداً على بلد الجبال هذا، المذي يسكنه بمعيّة الكرد كثرة من المسيحيين و هم على مذهبي النسطورية واليعقوبيّة (أتباع الكنيستين الأثوريّة والسّريانيّة الأرثوذكسيّة) و (Saraceni تسمية المسلمين الشائعة عصر ذاك) من أتباع محمد. ويصف ماركو بولو الكرد بأنهم "شعب محارب و كئيب" و لعلّه يشمل بذلك المسيحيين و غيرهم أيضاً، ويظنّ فرانكي أنّ وصف بولو للكرد هكذا؛ يدلّ على حدوث تجربة قاسية حلّت به أثناء مروره بكردستان. وحين يحسب ماركو بولو الممالك الثماني لبلاد فارس؛ يؤكّد على أنّ المملكة الثانية تسمّى (كردستان).

يشير د. يوسف حبّي في (هامشين) إلى أن ماركو بولو لمْ يمر بالموصل، على الأرجح، لكنّه سجّل ماسمعه عن الموصل و بغداد، علماً بأنه لم يرافق أباه و عمّه في رحلتهما الأولى، وإنّما رافقهما في الرحلة التي بدأت سنة ٢٧١ ومن ثمّ وصل ثلاثتهم إلى الصين بعد ثلاث سنين ونصف السّنة، وبعدها عادوا إلى البندقيّة سنة ٥١٢٩.

× Ricoldo da Montecroce= ريكولدو دا مونتيكروتشي (۲۲۲- ۱۳۲۰) (كتاب الرحلة إلى أنحاء الشرق للأخ ريكولدو دا مونتيكروتشي ، روما ۱۹۶۸ سفحة)

يوضّح ريكولدو الوقائع بشكل تام، في تقريره. ولغته النثريّة سلسة تمتاز بالبساطة والبلاغة معاً.

يؤكد ريكولدو على حبّ الكرد للحرب: " ...و أتينا شعب الكرد= Curtorum يؤكّد ريكولدو على حبّ الكرد المخيف المرعب؛ فهم يفوقون كلّ السّعوب الأخرى التي صادفناها بشر استهم...ويسمّون بـ (كُرت= كُرد)؛ ليس لقصر قاماتهم، فهم ضخام الأجسام؛ بل لأنّ Curti= كُرتي تعني (ذئب) باللغة الفارسيّة"! (الصّواب هو انّ لفظتيّ بل لأنّ Kurt و كُرت تعنيان ذئب باللغة التركيّة/ أمّا بالفارسيّة فتعني لفظة Gurd شجاع/ ج. زنكابادي)

و عن ديانة الكرد يقول ريكولدو: "إنهم مسلمون يأخذون بالقرآن، و يعادون غير المسلمين، لاسيما الإفرنج" ويقول ريكالدو (وهو ليس على صواب) بأن الكرد مسيحيون في الأصل. ويشير إلى وجود يهود في الموصل، وإلى حضوره مجادلة علنية في مجتمعهم.

و كان ريكولدو قد دخل دير الآباء الدومنيكيين في فلورنسا سنة ١٢٦٧ وأرسله البابا هونوريوس للتبشير في الشرق الأوسط سنة ١٢٨٧ فزار فلسطين و تبريز والموصل و كردستان. و أفلح في إقناع بطريرك السريان الأرثوذكس في الموصل بالإتحاد مع روما، و تجادل في بغداد مع علماء المسلمين؛ بعد إتقانه للغة العربية. علماً أنّه ألّف كتابه باللغة اللاتبنية.

#### × Giosaphat Barbaro= كَوزافات بَربارو (۱۲۱۳- ۱۶۹۶) (رحلة جوزافات بربارو إلى تانا...إلى فارس...في الإبحار والأسفار) ۲۵۶۳

كان سفير جمهوريّة البندقيّة. وقد تعرّض أثناء إيفاده إلى بلاد فارس لهجمة عصابة سلب من الكرد في (٤ نيسان ١٤٧٤) فقُتِل رفيقاه والسّفير الفارسي في جبال طوروس: "لدى إقتحام هذا الجبل، فإنها جبال عالية و وعرة، يسكنها قوم يسمّون Cordi= كُرد، لهم لهجة خاصّة تختلف عن لهجات المحيطين بهم، و هم قساة..." و"لهم قلاع عديدة مشيّدة على أوتاد خشبيّة و باللِين...و كثيراً ما كانوا يتعرّضون للقوافل التي تمرّ من هناك"

و هكذا نرى أنّ بربارو هو أوّل مَنْ ميّز بين اللغة الكرديّة و لغات الأقوام المتاخمة. و لابدّ من الإشارة هنا إلى انّ العصابات و عادة السطو كانت جزءً من حياة سكّان تلك المناطق، في تلك الأزمنة؛ إذْ كانت المنطق الوحيد، الذي بوسعه أنْ يعبّر عن قساوة الظروف؛ و ذلك بسبب نقص الخيرات، والإنقسامات السياسيّة، وعجز الحكومة المركزيّة عن القيام بالسيطرة و توطيد السّلام، و تبعيّة أفراد القبيلة أو العشيرة للرئيس، و كلّ ذلك في أرض تكثر فيها الأدغال و يتعذّر إستثمار ها من دون إستصلاح يتطلّب عناءً و وسائل كبيرة.

#### × Anonimo Veneziano= مجهول من البندقيّة (رحلة تاجر من البندقيّة إلى بلاد فارس)

و هو تقرير نفيس لتاجر فينيسي كتبه في السنوات (١٥١٠ ـر ١٥٠٠) حين كان بمعيّـة جيش شاه فارس (إسماعيل) الذي كان يشنّ الحرب ضد أمير Caramaina كاراماينا، و قد زار الكاتب ماردين ، وان ، بدليس، و مدناً كرديّة أخرى، و وصف قلاعها، و دوّن معلومات عن التجارة في تلك الأرجاء. و هو يصف الكرد بأنّهم قساة يلبسون أغطية رأس حمراء، وانّهم محمّديون (مسلمون)

أشدّ إسلاماً من الفرس؛ إذ أن هؤلاء صفويّون، بينما أغلب الكرد من (السّنة) والقليل بينهم من (الشيعة) من الذين يدينون بدين الحاكمين. وثمّة ملحوظة جديرة بالذكر سجّلها هذا التاجر المجهول، ألا وهي: " إنّ هذا البلد أمين من جهة اللصوص؛ بحيث إنّي لمْ ألاقِ أيّ إزعاج طوال المدّة التي قضيتها في الخان" ويذكر أنّ الشاه إسماعيل قد أرسل ستة آلاف مقاتل ضد مدينة بدليس، ثمّ أضطرّ إلى سحبهم و إرسالهم إلى منطقة أخرى.

× Marino Sanudo IL Giovane= مارينو سانودو الصَغير (٢٦٤ - ٢٥٣١) (ووميّات مارينو سانوتو - البندقيّة)

يــذكر مــارينو كردســتان ببــضعة أســماء منهــا: Chixan و Guirdystan و يـذكر المـدن الآتيـة للكـرد: أرزانجيـف (أرزنجـان)، بتلـيس (بدليس)، كيسام و مـوكس. ويـذكر أنّ فـي ديـار بكر أكـراد Zena زينا البالغ عددهم (١٤ ألف) فارس. ويحدّد موقع الكرد بتوسّطه بلديِّ الملك الصفوي والملك التركي، ويعلّق: " و أنتم إنْ سائتم: كيف يتصرّفون حيـال هذين الملكين؟ فهم يقولون أنّهم يسايرون الإثنين معاً" و يشكّل الكرد مركز ثقل في الحروب، التي تدور بين الإمبراطوريّتين العثمانيّة والفارسيّة. و قد تغيّرت أوضاع كردستان السياسيّة واستقرّت حدودها؛ إثر الإنتصار الذي حقّقه السلطان سليم الأول سنة السياسيّة والديران.

× Luigi Ronsinotto= لويجي رونتشينوتو (رحلة آل جوفاني إلى الهند) ۱۸۰/، ۱۸۰ صفحة

تتضمّن إشارات قليلة عن الكرد: " ...فوق جبال طوروس يوجد قوم يُسمّون بـ Cordi كُرد" و " ثمّة أكراد في أرمينيا الكبرى والصّغرى. هم شعب جبلي محارب، يطيع معظمهم السّيّد التركي، بينما يطيع قسم منهم السّيّد الصّفوي، و ثمّة أقليّة صغيرة لاتطيع أحداً"

و رونتشينوتو سائح من البندقية، قام برحلته إلى الهند وبلاد فارس والأناضول، في السنوات (١٥٢٩- ١٥٣٢)

× Gasparo Balbi= كاسبارو بالبي (رحلة إلى الهند الشرقية كاسبارو بالبي، البندقية ١٥٩/ ١٥٩ صفحة)

يأتى فيها ذكر أكراد يدينون بالإسلام، و ذكر أكراد ماردين.

و بالبي سائح من البندقية، وقد إستغرقت رحلته السنوات (١٥٧٩ - ١٥٨٨) و هي تتضمّن معلومات إقتصادية و إجتماعية مفيدة.

# × Giovan Battista e Gerolamo Vecchietti کوفان باتیستا (۲۰۵۱ - ۱۲۱۹) و کیرولامو فیکییتی رحّالتان إلی الشرق}

و هو تقرير موجز، يتضمّن وصف أماكن الكرد و طباعهم، و خواص اللغة الكرديّة، و يرد فيه خطأ حسبان كل الكرد كمسيحيين قبل الإسلام، و فيه وصف زعيم كردي باسم خوبات (قباد، على الأرجح) كان يتزعّم عصابة إتخذت إحدى القلاع مقرّاً لها.

كان كوفان باتيستا (يوحنّا المعمدان) و كيرو لامو (هيرونيموس) تاجرين و رحّالتين مثقفين وضليعين بمعرفة لغات الشرق، و قد كلّفهما البابوات بمهمّات رسميّة.

#### × سفراء البندقية في القرن السابع عشر:

Nicola Barozzi- Guglielmo Berchet انيكولو ماروتزي و كوليلمو بيرشيه (Talla Barozzi- Guglielmo Berchet) مرفوعة من قبل سفراء البندقيّة في القرن الدول الأوربيّة إلى مجلس الأمّة (Senato) مرفوعة من قبل سفراء البندقيّة في القرن السابع عشر)

نادراً ما يأتي ذكر الكرد في هذه التقارير، وفي النصف الأول من القرن السابع عشر فقط.

يقول أوغسطين ناني: "ثمّة أقوام ساعدوا الأتراك في صراعاتهم في آسيا، هم الجورجانيّون والكرد (Kurdi)" و"الكرد هم الفرثيون القدامى" و قد "سخّروا الأرمن للتخريب، وقسماً من الكرد كجنود، و هؤلاء لايصلحون لحروب البحار" وطبعاً (حسبما تفضّل الأستاذ حبّي في الهامش) لايثبت التاريخ صحّة كون الكرد هم الفرثيين القدامي.

و يؤكّد أوتافيانو بون على انتماء الكرد للدين الإسلامي، و يخطيء في كونهم من الشيعة، والصّواب معظمهم من السّنة.

و يذكر سيمون كونتاريني سنة ١٦١٢ وجود (كردستانيين= Kurdistani): " إنّ شريف هاو أمير الكرد هو سيّد (زعيم) له وزنه الكبير في تلك البلاد" ويذكر بعض القلاع التي إستولى عليها أسياد من الكرد.

ويذكر كريستوفورو فالييه سنة ١٦١٦ أنّ (الشعوب الكرديّة) تحت سيطرة الإمبراطوريّة العثمانيّة. وتأتي الملحوظة نفسها عند جوفاني كابيلو سنة ١٦٣٤ بشأن الكرد.

#### × Pietro Della Valle= بيترو ديلا فالي (١٥٨٦- ١٥٥٢) (أسفار بيترو ديلا فالي الرّحَالة، وصفه هو نفسه في رسائل عائليّة، البندقيّة ١٦٦٧)

إنّه مصدر مهم للمعلومات عن الكرد؛ إذْ أن ديلا فالي يعبّر عن حسّ كوني شامل، وكما يقول دي غوبرناتس: " يبدو ديلا فالي في معلوماته إنسانياً، لطيفاً و ذا فروسية؛ فهو لا يعتبر من الغرابة بمكان أيّ شيء يشاهده، ولا يُبان له أيّ شعب يقصده غريباً؛ بسبب نفسه الكبيرة السخّاء و روحه الواعية. إنّه نبيل، و يودّ حتى في البلاد البعيدة، و لدى أقوام توصف بالتوحّش أنْ يقدّم الدليل على نبله..." وقد كتب أوّل تقرير عن كردستان والكرد واللغة والدين والعادات ودور المرأة، بأقل الأخطاء، و بتقهّم كبير للصّعاب التي تنتاب الإمارات الكردية والأسياد الكرد؛ بسبب الوضع الجيوبوليتيكي لكردستان؛ نظراً لموقعها كمطب بين إمبر اطوريتيين كبيرتين ومتصارعتين.

لقد كان ديلا فالي ضليعاً باللغات: العربيّة، التركيّة والفارسيّة. وقد سافر سنة ١٦١٤ في رحلة طويلة شملت: القسطنطينية، القاهرة، فلسطين، بلاد مابين النهرين، بلاد فارس والهند، ون ثمّ عاد إلى روما في (٢٨ آذار ١٦٢٦)

كان ديلا فالي أوّل رحّالة إيطالي، بلْ أوربّي قدّم معلومات عن سعة المنطقة الكرديّة التي تمتد – حسب قوله- من بابل (بغداد) و حتى مابعد نينوى (الموصل)، ومن الخليج الفارسي حتى أرمينيا، وليس ببعيد عن البحر الأسود: " و يبدو كأنّ الطبيعة وضعت كردستان كحدود طبيعيّة وسط هاتين الإمبر اطوريتين العظيمتين التركيّة والفارسيّة"

ويؤكد بيترو على خواص اللغة الكردية، وكذلك على الممارسات الدينية التي يتمسّك بها الكرد، حيث يقول: "و ديانة الكرد في أيّامنا هي الإسلام، وهم في ذلك يتبعون مذهبيّ الفرس والأتراك؛ بحسب ما ينتسبون إلى هؤلاء أو إلى أولئك من الأمراء. وصحيح أن المسلمين الآخرين يعتبرونهم غير كامليّ السلامة في إيمانهم، وانّ لهم علاوة على تقاليد الإسلام، معتقدات خرافيّة خاصّة بهم، ترجع جذورها إلى الوثنيّة"

و عن الوضع السياسي للكرد يقول: "إنهم يخضعون لأسياد عديدين، معظمهم بالوراثة، يعترفون بهم كأغوات إقطاعيين منهم أتراك و منهم فرس؛ تبعاً لقربهم منهم. أمّا كبارهم فهم أحرار، منهم أغوات أكثر إقتداراً أو أقلّ شأناً؛ بحيث يتمكّن بعضهم من أنْ ينزل على الميدان عشرة آلاف أو إثني عشر ألف فارس، كالذي رأيته في القسطنطينية، وهو آغا بدليس (...) والأشدّ ليسوا بإقطاعيين، إنّما يعيشون تحت راية ملك أو ملكين، وقد يبدّلون الراية أحياناً؛ حين يعود الأمر عليهم بالنفع، كما يفعل عندنا في إيطاليا بعض المتنقذين"

و يتطرّق ديلا فالي إلى دور المرأة في المجتمع الكردي؛ فيقول انّه بخلاف نساء الشرق الأوسط المسلمات "تسير النساء الكرديات بحريّة، بوجه سافر، و يتحدّثن مع الرجال كمثل ما مع أهلهنّ، سواء أكان هؤلاء من أبناء البلد أم من الغرباء "ولبيترو تجربة مباشرة حيث نزل ضيفاً على بيت كردي: "كانت تسكن ثمّة إمرأة إسمها شانون سلطان (خاتون، على الأرجح) هي سيّدة المكان وماحواليه...لانقوى على وصف اللطف الذي إستقبلتنا به...فقد كان زوجها غائباً في خدمة الملك على وصف العلمة سررنا جدًا بما كان لنا من طيب ولطف"

و سوف يأخذ بهذه المعلومات الرحّالة اللاحقون و يتوسّعون بها، كما ستؤكّد صحّتها الدراسات التي ستكتمل في القرن العشرين.

# × Angelo Legrenzi= أنجيلو ليغرينتزي (البندقية ٥٠٧٠) (الحاج إلى آسيا أو رحلات الدكتور أنجيلو ليغرينتزي – البندقية ٥٠٧٠)

هذه الرحلة مشوبة بالأخطاء والمغالطات ، ولعلّ فصلها الموسوم بـ

(Della Natione de Curdi) يستحق الذكر؛ حيث يبيّن فيه كيف أن الكرد كانوا معتبرين كقوم أو شعب عهدذاك . ومع ذلك يناقض نفسه ويحكم سلبيّاً عليهم؛ فهم حسب مايقول - يعيشون بدون رئيس دينيّا و دنيويّا؛ لذا فهم منساقون وراء الشرور . ويذكر أن الكرد منقسمون إلى سبع فرق دينيّة، يشخّص منها الإيزديّة، التي يسمّيها (Nesidi) ويخصص فصولاً لبعض المدن الكردية أو التي يقطنها الكرد: بدليس، وان، الموصل وأربيل . لكنه يقع في أخطاء؛ فمثلاً يخلط بين كركوك وتكريت!

و أيغرينتزي طبيب من البندقية، سافر سنة ١٦٧١ بصفته طبيباً خاصّاً لماركو بيمبو قنصل إيطاليا في سوريا وفلسطين، و قضى فترة في حلب، كما زار فلسطين سنة ١٦٩٨، و بلاد مابين النهرين و فارس والهند، ومن ثمّ عاد سنة ١٦٩٤ إلى موطنه.

#### × Francesco Gemelli Careri = فرانسیسکو جیمیلي کاریري (۱۹۰۱- ۱۷۲۰) (جولة حول العالم للدکتور فرانسیسکو جیمیلی کاریری- البندقیة ۱۷۱۹)

تتضمّن هذه الرحلة إشارات طفيفة عن الكرد، حيث يكتب: "...صادفنا في تلك السهول الرائعة كتائب أكراد وكرديّات كثيرات، بأمتعتهم على ظهور البغال. والحيوانات لديهم كثيرة يتركونها ترعى طوال العام في مراع جيّدة، وهي تقيدهم في الحرب" ويذكر أنّ الكرد قد أرغموهم على دفع ضريبة مرور بمنطقتهم.

و كاريري كان دكتوراً في القانون أحبّ الأسفار؛ فقام بجولة حول العالم زار خلالها: مصر، تركيا، أرمينيا، فارس، الصّين، الفيلبين، المكسيك وإسبانيا، في السنوات (١٦٩٣ - ١٦٩٨)

× G. Francesco Pivati= جان فرانشيسكو بيفاني { G. Francesco Pivati } الكرد في المعجم العلمي الجديد والغريب، الديني والدنيوي- البندقيّة (١٧٤٦- ١٧٤١)}

تحت لفظة (Curdi كرد) تأتي مجموعة معتقدات و مواقع عامّة ذات صحّة علميّة ناقصة، لكنّها تفيد الباحث في تفهّم فكر هذا العصر؛ فقد جاء: "الكرد من شعوب آسيا، قسم منهم في تركيا الأسيويّة، وقسم في فارس وحتى ماوراء دجلة، وعاصمتهم مدينة بدليس. وقد كانت هذه المدينة عاصمة إمارة..واعتبرت العاصمة الأدبيّة والثقافية لكردستان في العصور الغابرة"

ويحسب بيفاني الإيزديّة جزءً من الكرد، ويقول: لا دين لهم! ويخطيء في حسبان جميع الكرد من الرحّل، ومهنتهم قطع الطرق على السّابلة والقوافل، ولايشير إلى المستقرين منهم، و لا إلى إماراتهم. ويذكر شيئاً عن دياربكر و الموصل. ويصف المرأة الكردية: "تتنقّل النساء الكرديّات على الخيل أو على البغال، و يبدين شديدات العزم والبأس طبيعيّاً، لكنّهنّ غير نظيفات، وفي وجوههنّ مسحة إعتداد بالنفس، واسعات العيون قليلاً، الفم كبير، والشعر أسود، والوجه حنطي وفيه بقع حمر "

× Leandro Cottalorda= لياندرو كوتالوردا(۱۷۰٤- ۱۷۸٤) (الرحلة الثانية إلى بلاد فارس، روما ۱۷۵۷/ ۲۸۰ صفحة) (الرحلة الثالثة إلى بلاد مابين النهرين، روما ۱۷۵۷/ ۱۷۶ صفحة)

إحتفل لياندرو بنذوره الرهبانية سنة ١٧٢٥ وقصد جبل الكرمل في فلسطين سنة ١٧٣٦ و ورار بلاد مابين النهرين سنة ١٧٣٥ ثمّ سنة ١٧٤٨ وكان مخوّلاً بتأسيس رسالة كرملية في الموصل و ماردين و دياربكر و أورفا، وقد أستدعي إلى روما سنة ١٧٥٠، وعاد بعد سنتين.

ليس للياندرو سوى معلومات عادية ضئيلة عن الكرد؛ فهو ينوّه بعادة قطع الطرقو أخذ ضريبة المرور: "...ثمّ وصلنا قرب قرية إسمها حصن كيف، حيث يقال أن فيها قلعة محصّنة جدّاً..يسكن فيها بك أو أمير كردي يتقاضى الضريبة سواء من المسافرين، أم على البضائع، و هو أمر غير معتاد، لكنّه لا يعترف بأوامر الباب العالي، بل يخضع لباشا بابل (بغداد)

وفي رحلته الثالثة يذكر كيف أنّ أوامر باشا بابل سبّبت ثورة الكرد؛ إذْ ثار بعض الباشوات الكرد، وقد مات لدى محاولته إخمادها.

× Maurizio Garzoni = ماوريزيو كارزوني (۱۷۳۴- ۱۸۰٤) (قواعد و معجم اللغة الكردية، روما ۲۸۸/ ۲۸۸ صفحة) (ثمّة مقال خاص عن هذا الكتاب ومؤلّفه في هذه الموسوعة)

× Domenico Sestini = دومينيكو سيستيني (۱۷۵۰ - ۱۸۳۲) (رحلة من القسطنطينية إلى البصرة، ايفردن ۱۷۸۱)

يتضمّن هذا التقرير معلومات ضئيلة عن الكرد، لكنها موثّقة، و طالما يستشهد سيستيني بما قاله رحّالة آخرون زاروا كردستان. وتشمل فقراته المهمّة البنية السياسية و دور المرأة، ويصف حياة عشائر (روشيفان) الرحّل، و ما يظنّه سبباً لتعوّدهم على قطع طرق المسافرين: " إن لهم هنا باشا يخضعون له، لايمتثل عادة لأوامر السيّد الأعظم، ويتبعه في ذلك من هم تحت أمرته، و رغم ذلك فهو يدفع سنويّاً مائة كيس إلى الباب العالي، و يجمع هذا المبلغ من شعبه و شعبه من المسافرين و غير هم..."

والجدير ذكره هنا وصفه لمخيّم أكراد رحّل: "علينا أن نتخيّل ساحة كبيرة مربّعة، تتوسّطها خيمة الرئيس، وهي أكبرها، و فيها وسائل راحة أكثر ممّا في سواها، وتأتي بالتدرّج خيام أصغر منها، تجري بقربها ساقية ماء، أو ثمّة حفرة للحصول على الماء الضروري جدّاً" و لكلّ عائلة عدد كبير أو صغير من من الماشية؛ هو دليل على غناها الواسع أو القليل؛ و لذا نلقى الخيام منفصلة الواحدة عن الأخرى، و هذا ما يجعل كلّ واحد منهم، لدى عودته مساء من المرعى؛ أنْ يظلّ مدجّجاً بالسلاح أمام خيمته؛ خشية أن يُسرَق حتى في حقله!"

و يقول أنّ الإيزدية أكراد؛ إستناداً إلى رأّي كازروني على الأرجح. ويذكر معلوماته المجمّعة عن قوّة (بدليس) و تحصّنها المنيع؛ إذْ انّها استطاعت أنْ تقاوم حصار الإسكندر الكبير، لكنها إستسلمت للسلطان (أوزون) حسن بعد حصار دام ثلاث سنوات؛ مات المحاصرون جوعاً، و لمْ يسلم منهم سوى سبعة أنفار!

وفي التقرير نبَذ عن (العمادية) والموصل.

و كَان سيستيني قد أكمل در استه في فلورنسا، ثمّ سافر في السنوات (١٧٧٧- ١٧٩٢) إلى آسيا الصغرى و بلاد مابين النهرين والبلقان، و خلّف تقارير فيها معلومات مفيدة.

× Giuseppe Campanile= جوزيبي كامبانيلي (۱۷۶۲- ۱۸۳۵) (تاريخ اقليم كردستان و الملل والنحل فيها، نابولي ۱۸۱۸/ ۲۱۳ صفحة)

إنه أوّل أثر مطبوع في إيطاليا، و لربّما في العالم كله، مخصّص لكردستان وحدها.

يدرس كامبانيلي البنى الإجتماعية والسياسة والإقتصادية لسكّانها المحلّيين؛ لذا فإنّ هذا الكتاب يكمّل فكريّاً و بمستوى جيّد كتاب كَارزوني، الذي إقتصر على الصعيد اللغوي؛ فالكتابان يكمّ لان بعضهما، و يشكّلان نقطة إنطلاق للأعمال اللاحقة المطبوعة. ومع ذلك فإن كتاب كامبانيلي أقلّ تداولاً لدى الباحثين من كتاب كارزوني؛ رغم انه أساس للتعرّف على كردستان؛ حيث يشتمل على معلومات و وقائع دقيقة ذات أهمّية بالغة. إلّا أنّ كامبانيلي ذو نزعة مناوئة للكرد؛ بسبب عدم إدراكه للعادات والتقاليد الخاصّة بهم، بحيث يقترح تربية حيوانات محرّمة؛ المتخفيف من الفقر المدقع! بل يصف الكرد بأنهم رعاة، بطّالون، عنيدون وأوصاف أخرى قبيحة، لكنه يعترف بـ "أنّهم شجعان في القتال، مجازفون و ذوو عزم وبأس، و يحترمون الأشخاص الجدّيين والأقوياء، و هم غيورون بشدّة"

والكتاب يتكون من ثمانية فصول، والفصول مقسمة إلى فقرات، حيث يحلّل كامبانيلي بنى تكوين المجتمع الكردي، منها البنية السياسية، التي يفرد لها الفصل الموسوم (De Principati del Kurdistan) = في إمارات كردستان و سيادتها) وفيه يذكر أن كردستان متكوّنة من سبع إمارات مستقلة هي : بدليس، حكاري، بوتان، بهدينان، سوران، بابان و كاراجولان (قلا جوالان) ، ويصف هذه الإمارات بالتفصيل، ويذكر أن إمارة بابان هي أكبر ها وأقواها، ويستفيض في وصفها: "...وأراضيها هي أجود الأراضي والأكثر زرعاً في أيّة رقعة من كردستان، لاينقطع فيها الناس و حركة التجّار الغرباء شديدة جدّاً...ويدل مظهر السكان فيها على الإزدهار و بحبوحة العيش والرفاه، و هم متعوّدون على الأكل أربع مرّات غي اليوم، كما انهم شعب محارب شجاع أكثر من غير هم، و بوسع كردستان أن قخر بهم"

وفي الفصل الثالث يتناول فكر الكرد الديني، لكنه لايقتصر عليه، بل يستفيض في تناول المعتقدات والممارسات السحرية و كذلك العادات والتقاليد والمنتوجات والتجارة والفن والغذاء واللهو. ويفرد الفصل الرابع للإيزدية، وفي الفصول اللاحقة يتناول العشائر الكردية الرحّل، والأقوام الأخرى في كردستان من مسيحيين، أتراك رحّل، عرب، تركمان، صابئة وغيرهم.

وللفصل الأخير أهمية خاصة (في الأهمية العسكرية والسياسية والتجارة لكردستان) والذي يبرز فيه موقع كردستان الستراتيجي: "يشكّل هذا الجزء الصغير والصخري من العالم إحدى القلاع الجميلة المنيعة التي كوّنتها الطبيعة، وهي التي تحميها...ولكردستان موقع مضمون ومريح أكثر من سواه؛ لسهولة إنسحاب العساكر إليه في حالة الحرب"

ويلاحظ كامبانيلي أهمية ثروة كردستان الإقتصادية والتجارية؛ إذْ انها من المناطق الأكثر إكتفاءً إقتصاديًا، بحيث تختلف عن سائر مناطق الشرق الأوسط؛ لوجود مستودعاتها المعدنية والزراعية والنفطية بصورة خاصة: "كردستان

بأسرها مكوّنة من سلاسل جبال عالية و وعرة، و من وديان ضيقة، ومن سهل صغير باتجاه الشرق، ومن جداول عديدة. و لو سرى التيّار الكهربائي في هذا البلد؛ لإستثمرت فوائد جليلة من حجارته، بحيث أن المنطقة ستحتاج آنذاك إلى سواعد الأقوام المتاخمة...فتزهو الجبال بالنباتات، و سيجتني ما يكفي لا للمنطقة فحسب، وإنّما لسوريا و آشور وكلدو و فلسطين والعراق، بل ولجزء من أوربا أيضاً، إلّا أن تخلّف فكر هؤلاء الناس؛ يمنعهم من فتح أرحام جبالهم، التي تضم مناجم معادن ثمينة لا تنضب. و لو زرعت الوديان؛ لسدّت حاجات المقاطعات بأجبان لذيذة و زبدة و صوف. و بوسع السهول أن تساهم في توفير القمح والشعير بكمّية إنْ لمْ تكنْ كافية؛ فهي بلا شك ستقلّل كثيراً من الجوع الذي تسبّبه هذه المواد. و كمْ ستزدهر التجارة؛ بفضل الأنهار. إنّ كردستان كنز غير معروف بما فيه الكفاية، و قلّما يهتم به أهله الذين يئنّون تحت وطأة الإهمال"

لقد كان كامبانيلي راهباً إيطاليّاً دومينيكيّاً خلّف كَارزوني، و يُعد مؤرّخ وعالم أجناس. والجدير بالذكر أن أستاذه وصديقه كارزوني قد ساعده في تأليف كتابه المعروض أعلاه.

ويُذْكَر أن الكردلوجي توماس بوا قد ترجمه إلى الفرنسيّة، لكنّه لم ينشره، وإنّما l'ame des Kurdes a la lumiere de leur إستشهد بنتف مقتطفة منه في كتابه (folkore) المنشور في ١٩٤٦

× Giovanni Battista Rampoldi= جوفاني باتيستا رامبولدي (۱۷۲۱- ۱۸۳۱) (يوميّات إسلاميّة، ميلانو ۱۸۲۲- ۱۸۲۱)

تضم هذه الموسوعة إشارات طفيفة عن الكرد، حيث يشير إلى حرب في كردستان سنة ٨٣٧ م، و يجرد الخليفة المعتضد حملة جديدة ضد الكرد و ضد الأمير ابن حمدان سنة ٩٥٥م و سيكون حظه أفضل من حظه في السنة السابقة؛ إذ يستولي على ماردين...

وفي الهامش (٢٥) في المجلّد الخامس (ص ٣٩٦) يلخّص رامبولدي تاريخ الكرد منذ بداياته حتى زمانه، لكنّ الأخطاء تشوب نبذته بخصوص أصل الكرد. وهو يستقي معلوماته الحديثة من كتاب Niebur نيبور دون ذكره كقوله: " الشائع أنذ سكّانه جميعاً متحدّون، و يربو عددهم سنة ١٧٨٤ على ١٤٠ ألف نسمة، وجميعهم مهبّأون لحمل السلاح"

وكان رامبولدي طبّاعاً و مستشرقاً، سافر إلى: تركيا، سوريا، مصر و شمال افريقيا. واشتهر بمؤلّفه الذي يُعَد أوّل موسوعة إسلاميّة.

× Giulio Ferrario= جوليو فيرّاريو (النظام القديم والحديث، أو تاريخ الحكم والجيش والدين والفنون وعادات الشعوب القديمة والحديثة، ميلانو ١٨١٨- ١٨١٩)

يتطرق فيراريو إلى ذكر الكرد في الفصل المخصص للفرس؛ فيقول: " إن عددهم، كما يقول (مولته- برن) هو ٩٠ ألف شخص، ولا يشمل هذا العدد الكرد المزار عين" وهناك إشارات إلى حالة البداوة بين الأكراد، و عدم إستخدامهم للأسلحة النارية بكثرة، و ضآلة عدد العائشين منهم في المدن"

× G. B. Margaroli ج. ب. مار غارولي (قاموس جغرافي تاريخي للإمبراطورية العثمانيّة، تأليف: ج. ب. مار غارولي، وهو ملحق لكتابه تركيا، وقد شاهدها بأمذ عينه، ميلانو ١٨٢٥)

يرجع مار غارولي إلى كتابيّ نيبور و رامبولدي عند تناول الكرد و كردستان، وفيه أخطاء كثيرة، منها أن الكرد يتكلّمون اللغة الفارسية، و يخلطون فيها ألفاظاً عربية و كلدانية (سريانية)، ويقول: يزعم الأتراك أن الكرد يعبدون الشيطان!

× Anonimo = مجهول (الكرد وكردستان الفارسيّة والتركيّة، في القاموس الجديد الجغرافي العام، والإحصائي التاريخي التجاري، مؤلّف مجهول، البندقية ٢٨٢٦ - ١٨٣٥)

يصوغ هذا المؤلّف المجهول ألفاظه المنتقاة جيّداً بكلّ عناية، و لعلّه أوّل قاموس يميّز بين كردستان الفارسية وكردستان التركية، ويصنف الكرد إلى رحّل ومستقرّين، ويصف أزياءهم و إقتصادهم...ويتطرّق إلى الجغرافيا الطبيعيّة. والجدير ذكره هو تقديره لعدد نفوس الشعب الكردي: " بوسعنا إحتساب عدد الكرد في فارس بـ (٨٨ ألف نسمة) وفي تركيا بـ (مليون نسمة)

× Anonimo= مجهول (الكرد، في المتحف العلمي الأدبي والفني، لمؤلّف مجهول، تورينو ١٨٣٩)

يحسب هذا المؤلّف المجهول الكرد والفرس قوماً واحداً، بل كأن كردستان التركية لا وجود لها قطعاً! وقد تطرّق إلى عادات العشائر الكردية الرحّل، و رغم نزعته المناوئة للكرد؛ فإنه يبدي ملحوظات جديرة بالإهتمام.

× Anonimo = مجهول { (عن كلّ شيء) موسوعة منوّعة: فنّية وأدبيّة، لموّلف مجهول، نابولي ١٨٤١}

يعيد كلّ ما ورد بشأن الكرد في (المتحف العلمي) سالف الذكر.

× B. Biondelli = ب. بيونديلي (أطلس أوربا اللغوي، ميلانو ١٨٤١)

يذكر المؤلّف كتاب كارزوني بإسهاب و يكرّر تقييمه و ملحوظاته بشأن اللغة الكرديّة، بدون إضافة معلومات جديدة.

× Gaetano Moroni= غايتانو موروني (قاموس الثقافة التاريخية الكنسيّة، البندقية ١٨٤٠ ـ ١٨٦١)

يتضمّن معلومات مركّزة عن الكرد و كردستان، لاسيّما فيما يخص تطور الكنائس المحلية والرسالات الكاثوليكية واوضاعها، ومعلومات عند ذكره لأسماء المدن كالموصل، فهي "أعظم أسواق الشرق، ومستودع للعفص والصّمغ وشمع كردستان، و قطن البلاد المجاورة، ويبلغ عدد نفوسها (١٠ ألف نسمة) خمسهم من المسيحيين، والبقية عرب مسلمون و كرد" وكذلك يذكر (سعرد) وفيها "كرسي أسقفيّة كردستان حسب الطقس الكلداني، في تركيا وآسيا الشرقيّة. و هي مقر أسقف سعرد"

× Cesare Cantu= تشيزاري كانتو (تواريخ مقيدة للتاريخ الشامل، تورينو ١٨٥١)

يذكر المؤلّف كردستان الفارسية كمقاطعة من مقاطعات بلاد فارس الإحدى عشرة، وقول أن مدنه الرئيسة هي كرمنشاه و سنه.

(التاريخ الشامل، تورينو ١٨٦٥)

يذكر المعارك التي جرت في أواخر القرن الثامن عشر بين فرقتين مزّقتا بلاد فارس، هما فرقة الكرد و فرقة القاجار، و كان يساند الفريق الاول شاه طهران، بينما ساند الثاني محمد حسن الذي في كابول.

× F. C. Marmocchi = ف. مارموكي (دروس الجغرافية التاريخية القديمة للعصرين الوسيط والحديث، تورينو ١٨٥٧)

تحتوي على معلومات تخص المدن الكردية منذ أقدم العصور و حتى القرن الثالث عشر، فهو يذكر أنّ (بدليس) مشيدة، حسب زعم الكرد، بعد الطوفان بزمن قليل، بينما يقول الأرمن أن الإسكندر الكبير هو الذي أسسها.

- C. Mini × مینی

(آسيا، أو الوصف الطبيعي والتاريخي والسياسي والتجاري للبلاد الهندية ومع التجارة الحالية التي لأوربا في الشرق، كمدخل إلى تاريخ البلاد الهندية الشرقية، جنوا ٥٨٥٩)

يشتمل الكتاب على معلومات ضئيلة عن الكرد، لكنها صحيحة؛ فيذكر المؤلّف كرمنشاه كمركز لكردستان، و ملحوظته عن الفرق في الديانة بين الكرد والفرس لم يعرها معظم الرّحّالة والباحثين بالأهمّية اللازمة؛ فيقول: " الشعب الكردي برمّته من السّنّة. وبما أن الفرس من الشيعة؛ نراهم لايحبّون الكرد مثلما يحبّهم الترك"

× Agostino Marchi= أغستينو ماركي (١٨٠٥- ١٨٠٥) (عن إرساليّات بلاد مابين النهرين: رسالة إلى رئيس الآباء الدومنيكيين فينشنتزو لاماركي، روما ١٨٤٣)

يركّز ماركي فيها على مشكلات الرسالة الدومنيكيّة في كردستان، و ترد فيها معلومات عن السكّان: "كانت مدينة الموصل مزدحمة بعدد كبير من الكاثوليك، قبل أن يتفشّى فيها طاعون مروّع، منذ إثنتي عشرة سنة؛ فقد سقط الألوف ضحايا ذلك؛ فانخفض عدد (الكاثوليك) في أيامنا إلى أربعة آلاف مابين كلدان و سريان، إذ يبلغ عدد الكلدان ألفاً و ثمانمائة و عدد السريان ألفاً و مائتين، وهؤلاء جميعاً مختلطون مع اليعاقبة (السريان الأرثوذكس) و عددهم كبير هنا، و مع النساطرة (الآثوريين) و مع المسلمين"

وُمن ملحو َظاته المهمّة انّ كردستان منعزلة عن التجارة الدولية؛ بسبب الخط البحري المار بأفريقيا، بلْ غدت كردستان منذ إكتشاف (الرجاء الصالح) معزولة تماماً عن التجارة الأوربية. وثمّة حاجة ماسّة إلى كتب أساسيّة و علميّة من أيّ نوع كانت؛ حيث لمْ تستفد من إختراع الطباعة.

× Gaetano Osculati= غايتانو أوسكولاتي (۱۸۰۸- ۱۸۸۹) (جعلان مجمّعة من بلاد فارس و هندستان و مصر، و ملحوظات بشأن الرحلة إلى فارس و بلدان الهند الشرقيّة، ميلانو ۱۸۶۶)

يتضمّن إشارات إلى الكرد، و يتحدّث عن موقع كردستان الجغرافي، و عن قطع الطرق على القوافل حتى من قبل النسوة الكرديّات! كما يذكر ضريبة المرور بالأراضي الكردية، والتي يدفعها المسافرون صاغرين.

× Cristina Trivuizio Principessa Di Belgioso= کریستینا تریفولزیو أمیرة بیلیجوزو(۱۸۰۸ - ۱۸۷۱) (آسیا الصَغری، ذکریات رحلات، باریس ۱۸۰۸/ ۲۷؛ صفحة)

ألّفت الأميرة كريستينا الإيطاليّة كتابها بالفرنسية عن رحلتها في ١٨٥٥ وأشارت إلى الكرد "منذ ثورتهم الأخيرة التعيسة" ويبدو كتابها أدبيّاً ذا نفس يتعدّى ذكريات رحلة. وهي تبيّن أن القرى الكردية ينقصها كلّ شيء، وتسكن النساء وحدهن مع الأطفال، بينما يقوم أزواجهن وآباؤهن بحراسة قطعانهم من أقصى بقعة إلى أقصاها في أرجاء الإمبراطوريّة العثمانية. وتعبّر أميرة بيليجوزو عن إعجابها بالشعب الكردي؛ لأنّه "لا الأتراك، ولا التركمان يجرؤون على الصّمود في هذه الجبال، التي هي وقف على العشيرة الغالبة، والتي ينبغي أن تكون مستعدّة دائماً للحرب "

وفي كتابها الآخر (مظاهر من الحياة التركية/ ٣٨٨ صفحة، ١٨٥٨ باريس) تفرد فصلاً بعنوان (أمير كردي) حيث تروي، بصفتها شاهدة عيان، أخبار الأمير الكردي محمد بك، الذي تعرّفت عليه وعلى زوجته (حبيبة)، تروي بأسلوب رومانتيكي مؤثّر قصنة هذا الأمير الشجاع الذي تزعّم الثوّار الكرد، راسمةً ملامح الشخصيّات ونفسيّاتهم، و تلج إلى أعماق الحياة القرويّة، و توضّح الأسباب التي تدفع الكرد إلى الثورة الدائمة، أو إلى نشوب النزاعات بينهم وبين الحكومة العثمانية. وتصف الحالة المزرية للجيش العثماني، و وقوع محمد بك في الأسر، ثم السجن، ومن ثمّ الفو عنه بشرط الإقامة في القسطنطينية، وقد طبّق هذا الإجراء لا حقاً بحق بعض الزعماء الكرد في القرن العشرين.

× Alessandro De Bianchi= اليساندرو دي بيانكي (ت: ١٨٩٦) (رحلات إلى أرمينيا، كردستان و لازستان، ميلانو ١٨٦٣/ ٣٢٦ صفحة)

يُعد هذا الأثر قمة الإبداع في الأدب الإيطالي؛ فمؤلّفه دكتور في القانون، و عميد في الجيش الإيطالي، وعمل ضابطاً في الجيش العثماني؛ فقام ببضع سفرات إلى كردستان، وكان يحترم الشعب الكردي، و قد قام بتحليل مفصل و دقيق لبعض أوجه المجتمع الكردي، لا يخلو أحياناً من روح المرح والطرافة.

لقد إجتاب دي بيانكي، بمعيّة الحرس الإمبر الطوري العثماني، إجتاب مقاطعات الإمبر الطوريّة الآسيويّة: جورجيا، أرمينياً و كردستان، منذ ١٨٥٥، وقد" عمل بكل جهده لجمع معلومات عن الأحوال الطبيعيّة والإجتماعية والسياسية والدينية والعسكرية لهذه البلاد. و كانت الحرب دائرة الرحى مع روسيا آنذاك؛ فلم يفلح بجمع المزيد من المعلومات المنشودة، لكنّه تمكّن بعد الحرب من مشاهدة تلك بجمع المزيد من المعلومات المنشودة، لكنّه تمكّن بعد الحرب من مشاهدة تلك

الأماكن بهدوء، و رغم بعض المنغصّات؛ إفلح في جمع مادّة نفيسة أضاف إليها خبرته الخاصّة؛ فاستطاع، دون اللجوء إلى مصادر أخرى، أن يؤلّف كتابه هذا سنة ١٨٥٩ في القسطنطينية.

يقع الكتاب في (٣٢٦ صفحة) و يتكون من ثلاثة أقسام، الأول عن أرمينيا، الثاني و هو الأضخم (صص ١١٨- ٢٩٨) عن كردستان، والثالث عن لازستان. و هو غني بمعلومات مفيدة جدًا؛ نظراً للمجال الفسيح الذي إحتضنته، ولمعرفة المؤلّف اللغة التركيّة، التي آزرته في الإطّلاع على مصادر نادرة في أوربا، ككتابات الرحّالة الترك الحاوية على وصف كردستان وعشائرها...

يقوم دي بيانكي بكتابة تاريخ الكرد منذ أقدم الأزمنة حتى الماضى القريب؛ إذ يذكر ثورة الكرد بقيادة محمد بك، ويتناول سياسة الإمبر اطوريّات العثمانية والفارسية والروسية حيال كر دستان، كما يذكر عادات الكرد و تقاليدهم، واللغة الكردية، والحالة الاقتصادية والتجارية للمنطقة، وكذلك بكتب عن الابزدية. و هكذا يقدّم دى بيانكي لوحة بسيطة، طبيعيّة، غنيّة و دقيقة عن كردستان، ولا يروم إثارة دهشة القاريء عبر سرد قصص غريبة، وإنّما يصف الأوضاع كما شاهدها؟ ولذلك يمكن مقارنته بديلا فالي؛ ببساطة وصفه، وإحتكاكه بالسَّكّان المحليين، وتحلَّيه بروح علمانيّة تحدوه إلى التصريح بأنّه (إيزدي) في موقف محرج! وحتى إذا ما روى حكاية ؛ فلكي يبرهن بها على رأيه، كما جرى في تأكيده على الأصل الهندوأوربي للغة الكردية، بتسجيله لحادثة طريفة: " ماسبّب لي العجب؛ مع انّه أمر معلوم، هو التشابه الغريب بين ألفاظ كردية و كلمات إيطالية! ففي إحدى الليالي طرقت باب بيت كردي؛ للإستفسار عن أحدهم؛ فجاءني الردّ: (مَنْ هناك = Ef che e أف كييه؟)؛ و لهنيهة خلت أن إيطاليّاً يجيبني، فنسيت المصادفة، لكنّني أجبت بالتركية وأنا غير مصدّق أذني؛ فأتاني الجواب أيضاً (No=كلّا) فظننت أن محدّثي إيطالي، وربّما أحد الإيطاليين العاملين هنا في خدمة الحكومة؛ فرحت أتحدّث بالإيطالية؛ للظفر بجواب شاف، لكنّ توهمي لمْ يدُمْ؛ لأنّ العبارات التالبة جاءت غير مفهومة

والعجيب اننا حتى في تصريف الأفعال نلقى جذوراً وأشكال إسناد شبيهة بما في الإيطالية، كما في القول (basta) فهي في الكردية (bastir) وهي بمعنى (كفى)، و تلفظ كما يأتي لفظها في وسط بما يقترب من الياء (a) إيطالياً، أي بلفظ الألف (e).

يقدر دي بيانكي نفوس الكرد بنحو ثلاثة ملايين، ويقول أن المصادر الرسمية تخفض هذا العدد إلى مليون واحد ليس أكثر! ولذا ينهي عن أخذ تخمينات الحكومة الرسمية بنظر الإعتبار.

وهو يشخّص الكرد الحقيقيين بسكّان منطقة السليمانية؛ فهي منذ القرن التاسع عشر مركز القومية والثقافة الكرديتين، والكرد الحقيقيّون المحافظون على سلامة

العادات والتقاليد المتوارثة موجودون في أطراف السليمانية، وهي مدينة تقع في الوسط الأكثر علواً و خصباً من جميع أرجاء وديان كردستان. و هم عاطلون عن ممارسة أيّة مهنة، و يستنفدون قواهم في عمليات السّطو، و هم متسمون ببنية طبيعية قويّة و نشيطون لايتعبون، ذوو بشرة سمراء؛ بسبب أشعّة الشمس الشّديدة...لهم ذكاء و خيال الشعوب الشرقية، بلْ "انّ الكرد يظهرون حدّة ذكاء وسرعة خاطر أكثر من الأتراك أسيادهم!"

ويسهب دي بيانكي في التطرّق إلى تديّن الكرد، ويؤكّد على إنطباعات ديلا فالي قائلاً: " إن الكرد عموماً بعيدون عن التعصّب في قضية الدين، و ليسوا متزمّتين في الإلتزام بالممارسات الدينيّة، التي يفرضها الدين"

ويرسم أجمل لوحة عن المرأة الكردية: "إنّ مظهر محيّاهن الباسم، والمسحة السمراء، وحيويّة عيونهنّ تذكّرنا بساحرات الجبال الموحشة كما تخيّلهنّ الشعراء، و تبدو جاذبيّتهنّ على أشدّها للعيان منذ سنّ الخامسة عشرة حتى العشرين. و نظراً لتعوّدهنّ على حياة الترحال والتشرّد منذ الولادة؛ سرعان ما يكتسبن حيويّة جامحة، حيث يعتلين باستمرار جياداً لامثيلة لها في السرعة، يصعدن و ينزلن التلول الوعرة، و يتحدّين أزواجهنّ في السّباقات السريعة، بلْ يتبعنهم و يساعدنهم في مخاطر القتال، لكنّهن حالما يبلغن سن الخامسة والعشرين؛ تنهار حيويّتهنّ، بينما تشتد قوّة أجسامهمن ؛ لتحمّل مصاعب الحياة اليوميّة؛ فلا تبدي وجوههنّ صفات السحر، التي تحيلهنّ جميلات جذّابات من قبل"

و يدرك دي بيانكي بدقة طبيعة إهتمام روسيا بالكرد والتدخّل في شؤون كردستان: "إذا ما أرادت إحدى العشائر الكرديّة البقاء في روسيا، و تنال مطلبها؛ فعليها أنْ تخضع لجميع الواجبات المفروضة على أبناء البلاد، مع التمتّع بالحقوق جرّاء الصفة الجديدة المكتسبة. والحكومة الروسيّة شديدة الحرص على ذلك؛ لأنها بغية تشجيع العشائر الرحّل على الإستيطان داخل حدودها؛ تقوم بالتنازل لهم عن أراض ليزرعوها، و تساعدهم بالأموال و وسائل أخرى. و ليسوا بقلائل أولئك الكرد الذين يخدمون في الجيش الروسي على الحدود المتاخمة لتركيا، بل أن بعضهم بيوّاون مر اكز رفيعة.

إنّ روسيا باتباعها هذا المسلك تؤثّر تأثيراً بيّناً في تلك الأقوام؛ فتحوز على الأولويّة في كسبها، وهذا ما لم يفطن إليه الباب العالي...وكذلك نرى بلاط فارس يحاول بسط نفوذه على قسم من كردستان؛ بضمّها لبعض القبائل الكرديّة من الرحّل، والتي كانت ضمن كردستان العثمانية من قبل. وإن سوء تصرّف الموظفين العثمانيين وفداحة الضرائب تسبّبا في أهم النزوحات من تركيا إلى فارس.."

و ثمّة إشارة مهمّة إلى صلاحيّة أراضي كردستان؛ للدفاع والمقاومة: " إنّ طبيعة كردستان الجبليّة هي السبب الرئيس الذي لم يتح للأتراك، إلاّ بصعوبة كبيرة، أنْ يعيدوا السكّان إلى الطاعة؛ لأن الكرد منذ انتشار الوعي عندهم بوجوب حكم

أنفسهم بأنفسهم؛ إعتبروا الأتراك والفرس معاً ظالمين، ولإطّلاعهم على المنطقة، و لموقعهم في أعالي الجبال، بحيث يكفيهم تسليح القلائل؛ للحدّ من حملات فرق عسكريّة أكثر عدداً منهم بكثير، نراهم قد أر غموا الأتراك مرّات عديدة على الإنسحاب؛ لأنهم لم يعملوا شيئاً لصالح إستقلالهم"

× Filippo De Filippi= فيليبو دي فيليبي (۱۸۱۶- ۱۸۹۷) (ملحوظات عن رحلة إلى فارس سنة ۱۸۹۲، ميلانو ۱۸۹۵/ ۳۹۹ صفحة)

درس علوم الحياة، و قام برحلته بمعيّة بعثة دبلوماسيّة إيطاليّة؛ فدوّن ملحوظات قليلة عن الإيزديّة، و عن عصابات كرديّة تلجأ إلى بلاد فارس عند الإضطرار، و يذكر شيئاً عن مخيّمات الكرد الرحّل.

× Alfonso Garovaglio= ألفونسو غاروفاليو

(رحلته إلى سوريا الوسطى و بلاد مابين النهرين، رسائل عائلية، ميلانو ١٩٠/١٨٩٦ صفحة)

كان تماس غاروفاليو طفيفاً مع الكرد، ويشير إلى وجودهم في أورفا وبغداد، ويذكر أثناء توقفه في الجزيرة) أن جسر الدخول إلى المدينة كان من ألواح خشبية يتحكم الأهالي بتحريكها؛ حيث ضحوا بجسر حجري؛ خوفاً من هجمات الكرد! وينبّه إلى قلّة وسائل الدفاع والمهارة لدى الكرد، وشبّه الوضع بجرح مستديم: " إنّ هذا الجرح يمتد حتى العصر الروماني، و طالما طبّقت عليه علاجات فاشلة..."

× Gaetano Solanelli= غايتانو سولانيلي (أرمينيا والمناطق العائدة لتركيا، روما ١٨٨٢/ ٥٦ صفحة)

و هو تقرير موجز عن سكّان أرمينيا، يتضمّن معلومات دقيقة جدّاً، لكننا لانعلم إلى أيّ مدى يمكننا تصديقها، لاسيّما فيما يخص التصانيف القوميّة في المدن الأرمنية والكردية؛ فهو يقدّر نفوس الكرد بنحو المليون ونصف المليون في المناطق الأرمنية و ما يجاورها، ويصنّفهم إلي (سنّة) و (شيعة) و مذاهب أخرى، أمّا لغويّاً فإلى (كرمانجي) و (زازا)، ومعيشيّا إلى رحّل و مستقرّين، ويقدّر عدد الرحّل بنحو (۱۰۰ ألف نسمة).

### لمحات من تاريخ الكردلوجيا الألمانيّة (مسرد)

### ترجمة وإعداد: ج. ز

{ هذا مسرد مضغوط لـ (كورته ميروويه كى كوردناسى له ئه للمانيا = مختصر تاريخ الدراسات الكردية في ألمانيا) للدكتور جمال نبز، وهو منشور في القسم الكردي من مجلة المجمع العلمي الكردي في بغداد (المجلّد الثاني، ع ١/ ١٩٧٤) (صص ١١٣- ٩٨) بضمنها الخلاصة العربية) وتتضمّن الدراسة (١٧٤ إحالة على هوامش وإشارات)، علماً أنّ صفة (الألمانية) هنا تشتمل على الكردلوجيا في ألمانيا والنمسا وقسم من سويسرا وقد إرتأيت لها العنوان الجديد أعلاه

ولا بدّ من الإشارة هنا إلى انه بعد اتفاقية لوزان وتشكيل الدولة التركية الفتية وتقوية العلاقات بين المانيا وتركيا؛ تراجع اهتمام المانيا بالكرد والدراسات الكردية، حسب تأكيد الدكتور خليل جندي، علماً أن دراسة الدكتور جمال نبز تعود إلى ماقبل ٤٠ سنة، ولم أظفر بغيرها؛ لإستكمال تغطية الكردلوجيا الألمانية حتى الآن} (ج. ز)

#### XXX

قدْ يكون كتاب رحلة الصائغ البافاري Johann Schiltberger يوهان إسكلتبرغر(١٣٩٤-١٤٢٧) والمنشور سنة ٤٧٣ اقدم مصدر ألماني ورد فيه إسكلتبرغر(١٣٩٤-١٤٢٧) والمنشور سنة ٢٧٣ اقدم مصدر ألماني ورد فيه ذكر الكرد، ثمّ يليه التقرير العسكري لــ (Turchis Estas und Kriegs Bercht) في شباط ١٦٨٤. في القرن الثامن عشر تعدّدت المصادر المتطرّقة إلى الكرد و كردستان، ومنها: كتاب رحلة Niebur نيبور إلى البلاد العربية و ما جاورها؛ ففي جزئه الثاني كتاب رحلة ٦٦٦ تحدّث الكاتب عن الكرد. وهناك كتيّب للمدعو Bergh بيرغ عن رحلته إلى كردستان وأرمنستان و كرجستان والأناضول والعراق، و هو يحتوي على العديد من الرسوم الجميلة و خارطتين.

في القرن التاسع عشر، نشرت مصادر كثيرة باللغة الألمانية تناولت الكرد وكردستان؛ فقد كتب جميع الذين إجتابوا كردستان من العلماء والمستشرقين والقناصلة والعسكريين والمبشرين و السياح والتجّار وحتى الجواسيس، كتبوا عن جغر افيا كردستان وتاريخ الكرد واللغة الكرديّة والأدب الكردي و شتى جوانب الحياة الكرديّة.

لعلّ لرواية (Durchs Wilde Kurdistan) عبر كردستان الموحشة) لكارل ماي (١٨٤٢ - ١٩١٢) \* أكبر الأثر في إشهار إسم الكرد ليس في ألمانيا فحسب، بل في سائر بلدان أوربا؛ فبرغم طابعها الخيالي الأسطوري؛ تسلّط الضوء على خصال

الشعب الكردي و صفاته الحميدة. والطريف الغريب في أمر ماي هو انه لم يزر كردستان، وإنّما إستوحى روايته من أناس آخرين و من قراءاته لكتب الرحّالة والمستشرقين...! وقد حوّلت لاحقاً إلى فيلم سينمائي، وبلغت شعبيّة الرواية حدّاً هائلاً؛ بحيث إذا إلتقى كردي ألمانيّاً يجهل الكرد و كردستان، يكفيه أنْ يتساءل: "ألمْ تقرأ رواية كارل ماي؟!"؛ وعندها تراه يتذكّر كردستان وهو يضحك. وطبعاً يصف ماي الكرد كقطّاع طرق، ويبيّن في الوقت نفسه جور وتعسّف السّلاطين العثمانيين، وكيف أن الكرد سذّج ينخدعون بمن يتظاهر بمودّتهم!

وفي القرن نفسه، نشر المؤرّخ النمساوي الشهير Von Hammer فون همّر بضعة كتب عن تاريخ الإمبراطورية العثمانيّة، و كتب في ١٨١٤دراسة عن اللغة الكردية و لهجاتها مستهدياً بالجزء الثالث من كتاب الرحّالة التركي أوليا جلبي (أوليا جلبي سياحتنامه سي) المخطوط، والذي طُبِع ونُشِر لاحقاً في (١٠ أجزاء) خلال السنوات (١٨٩٦- ١٩٠٠)

نشر Von Klaproth فون كلابروت مقالاً في ١٨١٨ جمع فيه عدداً كبيراً من الكلمات الكرديّة، وقام بمقارنتها مع كلمات في اللغة الفارسيّة واللغات الأخرى القريبة.

خلال القرن التاسع عشر، توثّقت العلاقات السياسيّة والتجاريّة بين الدولتين العثمانيّة و البروسيّة الألمانية، حدّ انخراط عدد من الضبّاط الألمان في الجيش العثماني، والقتال ضد الثوّار الكرد وقمعهم، ومنهم: Hellmuth Von Moltke= هيلموت فون مولتكه (١٨٠٠- ١٨٩١) والذي ترقّى لاحقاً إلى رتبة فيلد مارشال في الجيش الألماني، لكنه في رسائله إلى زوجته خلال (١٨٣٦- ١٨٣٩) لمْ ينس الإشادة بشجاعة وبأس وفروسيّة الكرد، بلْ لمْ يتمالك نفسه في إبداء إعجابه بهم، وقد أبدى أسفه لإستشراء الحزازات والخلافات والمشاحنات بينهم، وكيف أنّ "كلّ رئيس عشيرة يدافع فقط عن أفراد عشيرته؛ و هنا تكمن علّة ضعف هذا الشعب، فلو كانوا متّحدين؛ لما كانوا يُهْزَمون..."

هنالك رحّالة آخرون زاروا كردستان وكتبوا مقالات و دراسات عن الكرد، بعضها جيّد وبعضها الآخر رديء، ومنهم:

Sandrecfhe ساندريكفه، الذي إجتاب الموصل وكردستان حتى مدينة أورميه. و السائح الألماني Blau= بلاو الذي إجتاب كردستان إيران وتركيا، ونشر ماكتبه عن رحلته في (١٨٥٨- ١٨٦٢) و له كتيّب عن قبائل شمال شرقي كردستان، كما نشر مقالتين عن رحلته إلى بحيرتيّ (أورميه) و(وان) في مجلة (المستشرقين الألمان= ZDMG).

وقام Strecker= إستريكر برحلة إلى أنحاء الزاب الكبير، و ألّف عنها كتاباً نشره في ١٨٦٣، تناول فيه الكرد وكردستان.

وقام Vambery= فامبري برحلة إلى إيران، وألّف عنها كتاباً نشره في ١٨٦٧، وتطرّق فيه إلى الكرد.

ونشر Becher بيكر مقالتين في ١٨٧٣ عن رحلته من البصرة إلى ميزوبوتاميا والموصل، ومن الموصل إلى حلب ضمن قافلة، مارّاً في بلاد الكرد، و دوّن ملحوظاته وإنطباعاته عن حياة الكرد أنذاك.

و قام Pachstein= باكستين بسفرة إلى كردستان، وألّف كتاباً عنها نشره في ١٨٨٣.

وقام Wunsch= فونش النمساوي برحلة إلى كردستان وأرمنستان، ودوّن ملحوظاته عنهما في كالمرسما في ١٨٨٣ و ١٨٨٤ والأوّل عن كردستان، والثاني عن كردستان وأرمنستان.

وفي أواخر القرن التاسع عشر، سافر Belck= بيلك إلى كردستان والقفقاس وأرمنستان؛ لإجراء أبحاث ميدانية، ثمّ نشر في ١٨٩٣ مقالتين عن سفرته و بحثه. وقام بورخارد بسفرة إلى كردستان، ونشر عنها شيئاً، تناوله البروفيسور أدوارد سخاو بمقالة نشرها في ١٨٩٦.

والملّوظ أنّ بعض الرحّالة الألمان كمثل بعض الأوربيين الآخرين كتبوا مقالات ودراسات وكتباً تفتقر إلى الرؤية الموضوعيّة، و هي تجافي الواقع والحقيقة، بل تنطوي على روح معادية للكرد؛ لأنهم كانوا يستندون إلى أقاويل أعداء الشعب الكردي من العثمانيين والقاجاريين، بلْ كانوا ينحازون إليهم، ويسعون إلى إسترضائهم، لاسيّما من الألمان الذين كانوا عسكريين وموظفين معتاشين على السلطنة العثمانية حليفة بروسيا (ألمانيا) ضدّ روسيا القيصريّة. ورغم المعاملة الطيّبة التي تلقوها من الكرد، فقد وصفوهم بالقساة و اللصوص وقطّاع الطرق وسفّاكي الدماء! ومنهم: Fowler= فاولر، Wagner= موريتز فاكنر، البارون Von Nolde= فون نولده و Von Nolde= فون همّر المؤرّخ النمساوي الذي ساير أهواء الباب العالي العثماني في مؤلّفاته عن تاريخ الإمبر اطوريّة العثمانيّة، وكذلك Frederich Millingen= فردريك ميلينكن (الإنكليزي) الذي كان موظفاً في السلطنة العثمانية، والذي نشر كتابه

(Wild life among the Kurds) سنة ۱۸۷۰ في لندن.

وبهذا الخصوص يقول العالم الروسي خالفين في كتابه (الصراع على كردستان) المنشور في ١٩٦٣: " هناك الكثير من المصادر الغربيّة عن كردستان في القرن التاسع عشر، تصف الكرد باللصوص وقطّاع الطرق، في حين غالباً ما تكون هذه الإفتراءات بعيدة عن الواقع والحقيقة"

ومن دواعي السرور؛ أنّ أغلب ذامّيّ الكرد كانوا من العسكريين، الذين إصطدموا بالمحاربين الكرد البسلاء، في حين كان أغلب العلماء ذوي مواقف إيجابيّة تجاه الكرد، ومنهم:

Frederich Von Bodenstedt = فردريك فون بودنشتيت الذي نشر في المدرية عن الغناء والألحان والموسيقى الكرديّة.

وفي (١٨٥٧ - ١٨٥٨) تُرجِمَت كتب ليرخ الثلاثة إلى اللغة الألمانيّة.

ونشر F. Mueller فردريك ميوللر، وهو باحث نمساوي، نشر في فينا ثلاثة أعمال عن اللغة الكرديّة، الأول عن قاموس (كردي- سرياني) في ١٨٦٣، والثاني عن اللهجة الزازاكيّة في ١٨٦٤، والثالث عن اللهجة الكرمانجيّة الشماليّة في ١٨٩٤.

و قام الباحث النمساوي Barb عضو الأكاديميّة العلميّة في فينّا بنشر بضعة تقارير علميّة عن (شرف نامه) شرف خان بدليسي، خلال (١٨٥٨ - ١٨٥٩) ونشر عالم الإثنولوجيا Schlafel شليفل بحثاً عن اثنوكرافيا كردستان في ١٨٦٣.

ونشر البروفيسور F. Justi=فيرديناند ژوستي في ١٨٧٣بحثاً قيّماً عن أصوات اللغة الكردية، و نشر أيضاً كتيباً عن قواعد اللغة الكردية في ١٨٨٠، بالإضافة إلى تحقيق وتحرير وتقديم القاموس الـ (كردي- فرنسي) لأفكوست ژابا في ١٨٧٩ في بطرسبورغ.

و نشر الباحث Hoetum Schindler= هوتوم شيندلر دراسته عن اللغة الكردية في جزءين في ۱۸۸۶ و ۱۸۸۸.

وقّام العالم السويسري ألبرت سوسين (١٨٤٤- ١٨٩٩) بالإشتراك مع يوكن بيرن بنشر مجموعة من الأقصوصات والحكايات الفولكلورية والملاحم الكردية في كتاب من جزءين، مع ترجماتها الألمانية في ١٨٨٧ و ١٨٩٠.

ونشر الباحث الأنثروبولوجي Von Luschan فون لوسكان في ١٨٨٨ بحثاً عن الشعب الكردي مع صور عن بساط من شعر الإنسان، ونشر في ١٨٩٠ بحثاً عن الشعب الكردي مع صور في مجلّة Globus وبحثاً آخر في ١٩٢٢ عن اللغة وأصل الأقوام ، تطرّق فيه إلى الكرد.

ونشر Ceyp مقالة عن ديانة الإيزديين في ١٨٩٠. ونشر Butyka بوتيكا النمساوي كتاباً عن منطقة درسيم في شمالي كردستان، في ١٨٩٢.

ونشر Von Steinin= فون ستينين مقالة عن أكراد منطقة يريفان في ١٨٩٦. وفي الفترة نفسها، نشر Roediger= رويدكر و Pott= بوت دراسة (بحث عن الكرد ولغتهم) في مجلّة المستشرقين الألمان.

وفي ۱۸۹۸ نشر العالم اللغوي الشهير Theodor Noeldke ثيودور نويلدكه (Kardu = ثيودور نويلدكه) بحثاً مهمّاً جدّاً عن العلاقة بين كلمة (كاردو = Kardu) والكرد = Kurd.

وفي ١٨٩٨ أيضاً، نشر ضابط ألماني تقريراً جغرافيّاً وتاريخيّاً من الناحية العسكريّة عن مدينة السّليمانيّة (التي كانت سنجقاً عثمانيّاً آنذاك) و عن إيران، و هو مقرون بخارطة توضيحيّة لموقع (السّليمانيّة) في عهد البابليين والآشوريين.

وفي أا ١٩١٠ نشر M. Strech م. شتريك بحثاً في مجلّة (الآشورلوجيا) مكرساً؛ لتبيان ما يتعلّق بكر دستان وأرمنستان وغربي إيران، في عهد بابل وآشور؛ على ضوء المصادر البابليّة والآشوريّة المدوّنة بالخطّ المسماري.

منذ مطلع القرن العشرين حتى الحرب العالميّة الأولى، زار بضعة علماء ألمان مشاهير كردستان، ومنهم: الأساتذة: أوسكارمان، فون لكوك، أدوارد سخاو، أوكست بيترمان و مارتين هارتمان. وقد نقلوا نحو ٠٠١من المخطوطات الكرديّة الى متاحف ألمانيا، حيث حفظت من التلف والضياع، وبعضها مفقود في كردستان، علماً أن بعضها لايتجاوز الصفحة الواحدة، كما نشروا بحوثاً ودراسات كثيرة قيّمة عن تاريخ و لغة وأدب الكرد.

لقد زار Mann إوسكار مان (١٩٠٧- ١٩٠٧) كردستان وفارس ومناطق أخرى خلال (١٩٠١- ١٩٠٩) و (١٩٠٦- ١٩٠٧)؛ لإجراء أبحاث ميدانية، ونشر إثرها سلسلة من الدراسات عن اللغتين الكردية والفارسية؛ مركّزاً على تحليل اللهجات الكردية: المُكرية، الزازاكية، اللرية، الكرماشانية، الكلهُريّة والكرمانجية الشرقية...وكان قد جمع لهذا الغرض أقاصيص وملاحم كثيرة منها: مم و زين، ناسر و مال مال، زمبيل فروش و منظومة عبدالرحمن باشا ببه...وقد نشرها في كتابه الشهير (التحفة المظفّريّة) بالحروف العربيّة واللاتينيّة مع ترجماتها الألمانية. ومازالت أعمال أخرى له مخطوطة ومحفوظة في مكتبة (همبوليت) في برلين.

وفي ١٩٠١ رافق Albert Von Le Coeq ألبرت فون ليكويك لجنة أركيولوجيّة (حفريات آثاريّة) إلى منطقة (زَنْجيرلي) في كردستان تركيا، حيث تعلّم اللغة الكرديّة على يد المتنوّر الكردي يوسف أفندي، ثمّ قام بجمع بضع أقاصيص وحكايات والكثير من الحكم والأمثال والأقوال المأثورة من أنحاء الكرمانج والزازا والبابان، إضافة إلى (نوبهار = باكورة الربيع) لأحمد خاني، ورمولد النبي) الذي نسبه إلى (الملّا باطي) وقد إستعان في دمشق ببعض عارفي اللغة الكردية؛ لتحليل النصوص السالفة الذكر، و دوّنها بالحروف العربيّة واللاتينيّة، مع ترجماتها الألمانية، ثمّ نشرها في برلين سنة ١٩٠٣ في كتابه وللاتينيّة، مع ترجماتها الألمانية، ثمّ نشرها في برلين سنة ١٩٠٣ في كتابه ترجم النصوص الزازاكية إلى الكرمانجية الشمالية، وأرفق بالكتاب قويميساً للمفردات الواردة في جميع النصوص.

وفي ۱۸۹۷ نشر Martin Hartmann= مارتن هارتمان (۱۸۰۱-۱۹۱۸) بحثاً تاریخیّاً طوبوکرافیّاً مهمّاً عن (بوتان)، وفی ۱۹۰۶ نشر لأول مرّة دیوان

الملّا الجزيري بطبعة راقية، كما نشر بحثاً عن الأدب الكردي. والجدير ذكره أن هارتمان لم يكن شغوفاً بالثقافة الكردية فحسب، بلْ كان صديقاً حميماً للشعب الكردي، وقد عبّر عن مودّته غير مرّة، ومنها: "لئن حسبت الكرد أمّة تتقبّل الثقافة الأوربية بيسر؛ فمن الجليّ أن يعارض البعض رأيي، ولكن في ضوء الأخبار التي يرويها مجتابو كردستان؛ يمكن القول ثمّة تحت إهاب هذا الشعب عالم زاخر بالفكر العميق و الإحساس المرهف، وثمة دلائل عديدة أنّ للكرد ذكاءً فطريّاً ممزوجاً بسرعة الفهم والبديهة، ومتواشعاً مع السلوك المحمود و المروءة والشهامة"

وفي ١٩٠٠ نشر Hugo Makas هوكو ماكاس في هايدلبرغ بحثاً علميّاً عن اللغة الكرديّة على ضوء لهجتيّ دياربكر والإيزديين. وفي ١٩٢٦ نشر في لينينكراد مجموعة من نصوص الأقاصيص والملاحم والأمثال باللهجة الكرمانجيّة الشماليّة في منطقة ماردين.

وفي ١٩٠٧ نشر Volland= فو لاند مقالة عن المعتقدات الخرافيّة في أرمنستان و كردستان.

وفي ۱۹۱۱ نشر Von Handel فون هاندل مقالة عن رحلته إلى كردستان وميز وبوتاميا، ثمّ مقالة عن جغرافيّة كردستان، في ۱۹۱۲.

وفي ١٩١١ نشر Rodolph Frank= رودولف فرانك كتيباً عن (عدي شيخ الإيز ديين.

وفي ١٩١٣ نشر Walter Bachmann= فالتر باخمان كتيباً عن المساجد والكنائس في كردستان وأرمنستان.

و قبيل اندلاع الحرب العالمية الأولى، نشر بعض الألمان مقالات عن كردستان من المنظور العسكري والستراتيجي ومنهم Graf Von Westarp كراف فون فيستارب، الذي تناول الطرق الموجودة في أرمنستان و كردستان. وكذلك نشر فيستارب، الذي تناول الطرق الموجودة في أرمنستان و كردستان. وكذلك نشر وان، إستناداً إلى خارطة مرسومة لتلك المنطقة، وكان التقرير ذا أهمية عسكرية كبيرة في تلك الحرب. وفي الفترة نفسها، نشر Ewald Banse إيفالد بانز بضع مقالات عن الأهمية الستراتيجية لكردستان، ونشر أيضاً كتيباً عن خطّ السكك الحديد بين بغداد وتركيا. وفضلاً عن تناول الموقع الجيوعسكري لكردستان، والثورات التحررية الكردية، والسياسة العثمانية الممارسة ضد الكرد والشعوب الأخرى المحكومة.

وفي ١٩١٣ قام العالم اللغوي النمساوي الشهير ١٩١٣ قام العالم اللغوي النمساوي الشهير ١٩١٣ ماكسيميليان بيتنر بنشر كتابي الإيزديين المقدّسين (الجلوة) و(مصحف رش)

بالكرديّة والعربية مع الترجمة الألمانية، وقد سبق لبيتنر أن نشر في ١٨٩٢ عملاً له عن مدينتيّ شنو و أورميه.

لقد مهّد كل ما قدّم سالفاً الطريق لعلماء آخرين لإنجاز دراسات أخرى عن اللغة الكرديّة، لاسيّما بعد الحرب العالمية الأولى، ومنهم:

Karl Hadank كارل هدانك، الذي إستفاد كثيراً ممّا جمعه ودوّنه أوسكار مان من نصوص، فضلاً عن صداقته المثمرة مع المؤرّخ والصحافي الكردي المعروف حسين حوزني المُكرياني، والدكتور كاميران بدرخان؛ ففي ١٩٣٠ أنجز بحثاً عن اللهجة الكورانيّة، وفي ١٩٣٢ راجع ونقّح بحث أوسكار مان عن اللهجة الزازاكيّة، وفي ١٩٣٨ أنجز بحثاً عن اللهجات الكردية البوتانية والإيزدية.

ولم تقتصر أبحاث العلماء الألمان على اللغة الكردية فحسب، بلُ نشر R. Berliner و برلينر و P. Borcharten ب بورخارد في ١٩٢٢ كتاباً طريفاً يتناول الحُلي والأدوات (الملاعق والسكاكين وموسى الحلاقة) وغير ها المصنوعة من الفضة. وتطرق M. Tilke م. تيلكه إلى ذكر ووصف الأزياء الكردية في كتابه المكرس للأزياء الشرقية والمنشور في ١٩٢٣.

وفي ١٩٢٥ نشر F. Hesse ف. هيسه كتيباً عن مسألة الموصل الإشكاليّة والحرب الإعلاميّة بين العراق وتركيا وانكلترا بخصوصها، وبذلك طرح المشكلة الكردية في كردستان العراق.

وفي ١٩٢٦ نشر Ernst Klippel= أرنست كليبل كتيباً عن رحلته في ديار الإيزديين والأكراد الآخرين، وسجّل فيه إنطباعاته عنهم.

وفي ١٩٢٦ نشر العالم الألماني W. Koehler ف. كويهار أطروحته المقدمة إلى جامعة مونيخ لنيل شهادة الدكتوراه، تناول فيها مدينة بدليس الكرديّة بالإستناد إلى كتاب رحلة اوليا جلبي في القرن السابع عشر.

وفي ١٩٢٩ نشر H. J. Sick زيك بحثاً في مجلة (Erdball) عن الحركة الكردية في كردستان تركيا، وإستعرض فيه مطاليب الكرد.

وفي ١٩٣٠ نشر Artasches Abeghian= أرتاسكيس أبيغيان مقالة عن حياة الكرد الفكرية في مجلة (Der Orient= الشرق)

وفي ۱۹۳۱ نشر E. W. Pfitzenmayer= بفتزنماير مقالة عن علاقة نضال الكرد والأرمن.

وفي ١٩٣١ نشر الدكتور Von Wesendonck= فون فيزندوك مقالة عن المسألة الكرديّة.

وفي ١٩٣٩ نشرت (الجمعيّة العلميّة في جامعة كَويتنكَن) كتاباً عن اللغات الإيرانية، على ضوء التراث العلمي لليروفيسور F. C. Andreas= أندرياس، بإشراف البروفيسور الدانماركي Arthur Christensen= آرثر كرستنسن

بمشاركة Kaj Barr كاج بار و W. Henning هيننغ، و هو يتضمّن بحثاً عن اللهجات الكردية: الكروسية، السنندجيّة، الكرماشانيّة، الكيلونيّة و الأبدويّة.

وفي ١٩٤٣ نشر أوتو فيرنر و فون هينيتيكه كتيباً في بوتسدام بعنوان (من كردستان إلى الوطن) في (٩٦ صفحة).

والجدير ذكره هو أن ألمانيا كانت قبيل الحرب العالميّة الثانية وإبّانها طامعة في نفط كردستان؛ فراحت تشجّع على دراسة أوضاع الكرد وكردستان؛ بغية كسب ودّ الكرد واجتذابهم إلى جانبها، وتحريضهم ضد الإنكليز المحتلّين؛ فأوكلوا المهمّة الضابط Gottfried Johannes Mueller كَوتفريد يوهانيس ميوللر، الذي نشر في ١٩٣٨ كتيّبه الموسوم (ولوج كردستان المغلقة)، وفي ١٩٥٩ نشر كتاب (الشرق الملتهب)الذي يتناول فيه ميوللر تفاصيل عمليّة إرسال بضعة ضبّاط ألمان مع رمزي نافع بطائرة عسكرية إلى كردستان العرق؛ بغية تحريض العشائر الكردية ضد الإنكليز، وكيفية وقوعهم في الأسر وسجنهم. وفيما يلي إنطباع ميوللر عن الكردية نشر كالمرد وبلادهم، أي عردستان. كل الكرد متفتّحو العيون و يقظون، و يمتلكون قوة وطاقة كامنتين"

لئن كنّا نستعرض أعمال الكردلوجيين ذوي النهج العلمي الموضوعي؛ فينبغي ألّا نغض الطرف عن الذين تناولوا الكرد وكردستان بنهج غير علمي؛ سواء لضعف كفاءاتهم أو لإنحيازهم إلى محتلّي أجزاء كردستان لأيّ سبب كان، وقد وجد العديد منهم قديماً وحديثاً في ألمانيا والغرب، ومنهم:

الدكتور Ernst Herzfeld أرنست هيرتزفيلد الذي نشر في ١٩١٤ بحثاً عن آثار الخطّ البهلوي للسّاسانيين، في قرية (بيكولي) في منطقة (زردي آوا) فقد كتب هذا السّفيه وناكر الجميل، بعد إشادته بالحفاوة الكبيرة والضيافة الكريمة اللتين تلقاهما هو وأصحابه من قبل الكرد، كتب: "لقد كانت هذه الضيافة إيذاءً روحيّاً تماماً"! زاعماً أن الكرد عبثوا بأمتعته! ثمّ يضيف: لقد تحقق المثل السائر: "ثلاثة في الدّنيا من الفساد: الكردي، الجريدي والجراد"! و راح يتمادي في ذمّ الكرد؛ جزاء حسن ضيافتهم؛ فحقاً قيل: "لو عرّضت نفسك للقتل وضحّيت بروحك من أجل امرىء نكرة؛ لقال: مات بمشيئة الله!"

وفي ٩٣٤ انشر البروفيسور Hans F. K. Guenther هانس كَوينتر بحثاً عن العرق الشمالي بين الهندوجر مانيين في آسيا، حيث يحسب اللغة الكرديّة مجرّد لهجة فار سبّة!

من الملحوظ بعد الحرب العالمية الثانية خمود نجم البحث اللغوي في مضمار الكردلوجيا في ألمانيا، بينما حلّ البحث التاريخي والسياسي محلّه وازدهر؛ ففي Stig Wikander نشر البروفيسور السويدي Stig Wikander شتيك فيكاندر بحثاً باللغة الألمانية عن عيد مذكور في الأفيستا و مازال يقام في كردستان.

وفي ١٩٦٥ نشر الصحافي الإيسلندي Erlendur Haraldsson أرلندر هر ادلسن كتاباً باللغة الإيسلنديّة عن زيارتيه لكردستان في ١٩٦٥ و ١٩٦٥، ثمّ أعاد نشره باللغة الألمانية في هامبورغ بعنوان (كردستان بلاد في ثورة)

وفي ١٩٧٢ نشر Hans Henle هانس هينله كتابه (الشرق الأوسط الجديد) وبيّن فيه وجهة نظره الموضوعية تجاه المسألة الكرديّة.

زار العالم الإثنولوجي Wolfgang Rudolf فولفكانك رودولف كردستان تركيا في (١٩٦٢) و (١٩٦٤- ١٩٦٥) و (١٩٦٢) و (١٩٦٥ و وقد نشر إثر زياراته الثلاث ثلاث مقالات في مجلّات (العلم والتكنيك) و (السوسيولوجي).

وفي ١٩٦٣ نشر Kaster كاستر كتابه (الإسلام بلا حجاب) والذي سجّل فيه مجريات رحلته إلى السليمانية ومناطق أخرى كردستانيّة، وقد وصف الكرد بالشعب المضياف الأريحي.

وفي ١٩٦٦ نشر الصحاقي الألماني Karsten dettmann كارستين ديتمان كتابه الموسوم بـ (إقبض على الأسد بيدك؛ فالشيخ عدي لن ينجدك! "وهو عن جولته في كردستان ومعايشته للبيشمركه فترة، ويحتوي على صور جميلة عديدة لكردستان والبيشمركه الشجعان. علماً أن عنوان الكتاب هو مثل من أمثال الإيزديين، يحض على الإعتماد على النفس، ونبذ الإتكالية.

وفي ١٩٦٦ نشر العالم البروفيسور Hancke Fochler= هانكه فوخلر خارطة لكردستان بعنوان (الأكراد شعب بلا دولة) مقرونة بموجز لتاريخ الكرد والحركة التحرّرية الكردستانيّة، ورغم صغر حجم الكتيّب ؛ فهو قيّم علميّاً، ويقول فوخلر عن الكرد: " الصدق ونقاء القلب والبسالة في القتال، مع التواضع، من أهم خصال الكرد. ومع أنّ الكرد إعتنقوا الديانة الإسلاميّة؛ فإن المرأة الكرديّة، منذ القدم، أكثر تحرّراً وتمتّعاً بالحريّة من نساء الشعوب الجارة"

وفي السنوات الأخيرة، إهتمّت إنتلجنسيات الشعوب الألمانية والنمساوية والسويسرية بالقضيّة الكرديّة كثيراً، وطرحتها في شتى أجهزة و وسائل الإتصال المقروءة والمسموعة والمرئيّة. ولكنّ ذلك؛ لا يعني إستيعاب سائر الشعب الألماني القضيّة الكردية، وعلى حقيقتها؛ لأنّ جلّهم لمْ يتجاوز مستوى معرفتهم لما في رواية كارل ماى!

بلُ مازال هناك أناس همهم تشويه الحقائق وسمعة الأمّة الكردية بتخرّصاتهم وأضاليلهم ومنهم:

أستاذ الانثروبولوجيا Egn Von Bickstedt= إيكُون فون بيكستيدت الذي مابرح يكرّر عبارته " الأكراد قطّاع الطرق" ؛ أينما ورد ذكر الكرد في كتابه (الترك والكرد والفرس منذ القدم حتى الآن) المنشور في ١٩٦١.

وكذلك تصرّف الدكتور في الفيزياء Vogel فوكل الذي زار مع آخرين كردستان تركيا، وتلقوا الحفاوة والضيافة من الكرد الكرماء، حسب روايته بنفسه، ولكنه كتب في مقالته العبارة نفسها "الأكراد قطّاع الطرق" ولمّا سأله السكرتير العام له (إتحاد الطلبة الكرد في أوربا) عن سبب تكراره لهذه الكليشة؛ أجابه فوكل بروفيسور الفيزياء ببلاهة: "أرجو المعذرة؛ فقد ردّدت ما قاله موظّفو الحكومة لي في تركيا، وإلّا فأنا لا أجيد اللغة الكرديّة"! حقّاً أنّ "العذر أقبح من العمل المنكر"! وفي تركيا، وإلّا فأنا لا أجيد اللغة الكرديّة"! حقاً انّ " العذر أقبح من العمل المنكر"! وفي ١٩٧٠ نشر المدعو Hans Thema هانس تيما، جاء فيه: "زرت الأكراد؛ فوجدتهم لصوصاً وقطّاع طرق، فقد دمّروا الكنائس كلّها وبيوت المسيحيين"، وسرعان ما ينجلي سبب ذمّ الكرد؛ حيث يشيد بالضيافة الكريمة للجندر مة الترك له!

إنّ دور السلطات التركية واضح جدّاً في إلصاق الصفات والأفعال السيّئة بالكرد، وكذلك بعض الأوربيين المروّجين لـ (الكرد مسلمون غلاة) و (الكرد قتلة الأرمن)، بينما نجد كيف يتخرّص الشوفينيون العرب مروّجين أنّ الكرد زرادشتيون و مجوس ومعادون للدين الإسلامي! ليس هذا فحسب، بل أن أبواق الدعاية في المعسكر الرأسمالي كانت تصف الحركة التحرّرية الكردية بالأشيوعية) وكيف يقوم المعسكر الشيوعي بتسليح العصاة الكرد بزعامة الشيخ الأحمر مصطفى بارزاني، في حين كانت أبواق العراق والمعسكر الشيوعي تصف الحركة نفسها بالرجعيّة و (العميلة) لبريطانيا وألمانيا الغربية وأمريكا، بل روّج صحافيّون ألمان بأن إسرائيل وإيران والكرد حلف ضد الشعوب العربية! وطبعاً لم يعد نعيق الغربان يؤثّر في الحق والحقيقة؛ فقد أمسى الرأي العام بجانب الكرد وضبتهم العادلة.

هذا... وفي العقود الأخيرة، ساهم العديد من المثقفين من أبناء الأمّة الكرديّة القادمين إلى ألمانيا من أجزاء كردستان الأربعة؛ بغية اللجوء أو الدراسة أو الإقامة، ساهموا في رفد مسيرة الكردلوجيا بأعمالهم البحثية والأديبة والإعلاميّة، حيث أنجزوا كتباً وأصدروا صحفاً ومجلّلت، ونشروا مقالات ودراسات ومنهم: جواد قاضي، كاميران بدرخان، حلمي عبّاس، كمال فؤاد، حمه رش رشو و جمال نبز.

<sup>\*</sup> ترجمها الكاتب والباحث حجّي جعفر إلى اللغة الكرديّة، وصدرت في دهوك منذ بضع سنين (ج.ز)

# عن الكردلوجيا في روسيا والإتحاد السوفياتي (مسرد)

ترجمة وإعداد: ج.ز

{ فيما يلي مسرد مترجم مضغوط لمبحث الدكتور عبدالرحمن معروف (لمبارهى كوردناسييهوه لله رووسيا و يمكيّتى سرّقيّت) المنشور (مع خلاصته العربيّة) في مجلّة المجمع العلمي الكردي، المجلّد الثاني، العدد الأوّل في ١٩٧٤على الصفحات (٤٤٠-٥٦٨) وفيه (٥٠٠) إحالة على المصادر والإشارات.) وقد أشار الأستاذ عبدالرحمن إلى وجود مصادر عديدة في اللغات: الروسيّة، الأدريّة، الأرمنيّة وغيرها بمثابة كشّافات للمنجزات الكردلوجية في روسيا القيصريّة والاتحاد السوفياتي، وهي مابين كتاب ومقالة ودراسة...

وهنا لابد من الإشارة إلى أنّ مبحث الدكتور عبدالرحمن معروف يعود إلى ماقبل ٤٠ سنة، ولم أظفر بغيره؛ لإستكمال تغطية الكردلوجيا السوفياتية والروسية خلال العقود اللاحقة، علماً أن العهد السوفياتي يمثل العصر الذهبي للكردلوجيا في العالم قاطبة، وإثر إنهيار الإتحاد السوفياتي؛ إضمحلت الكردلوجيا في روسيا وأرمينيا وآذربايجان... (ج.ز)

### الكردلوجيا في روسيا

لقد إجتذبت الشعوب القاطنة، بما فيها الكرد، فيما وراء القفقاس، والواقعة داخل حدود روسيا القيصريّة، إجتذبت أنظار العديد من الرّحّالة وعلماء الأثنوكرافيا؛ فغدا الكرد محور اهتمامهم، وكذلك الحل مع الدول الكبيرة التي أولت إهتمامها بحياتهم الإجتماعيّة والسياسيّة؛ نظراً لكثرتهم العدديّة في السلطنة العثمانيّة وإيران. تعود المعرفة بالكرد ولغتهم في روسيا إلى النصف الثاني من القرن الثامن عشر، حين نشرت أكاديميّة العلوم الروسيّة (القاموس المقارن لكلّ اللغات واللهجات) لحين نشرت أكاديميّة العلوم الروسيّة (القاموس على (٢٧٣ كلمة) برس. بالاس) سنة ١٧٨٧ في بطرسبورغ، و كان يحتوي على (٢٧٣ كلمة) برس. بالاس) اللغة الكرديّة.

وشهدت نهايات النصف الأول من القرن التاسع عشر نشر بضعة كراريس عن أصل الكرد ونفوسهم وعاداتهم وتقاليدهم، وكذلك بعض المعلومات عن العشائر الكرديّة فيما وراء القفقاس، ضمن التقارير والإحصائيّات والمطبوعات الرسميّة. ولا شكّ في أن تلك المقالات والكراريس كانت مشوبة بالنقصان والأغلاط والضحالة.

وما سلف يعني عدم ظهور أبحاث علمية بارزة عن تاريخ وأثنوكرافيا الكرد ولغتهم في روسيا آنذاك، وإنما إبتدأ الإهتمام العلمي الجاد بالكرد في أواخر النصف الأول من القرن التاسع عشر وبداية نصفه الثاني. ورغم أنّ بعض كتابات تلك الفترة كان ذا علاقة بالحربين: الروسيّة- التركيّة، والروسيّة - الإيرانيّة؛ شهدت روسيا بنضعة أبحاث علميّة لـ: ف. ديتيل، خ. آبوفيان، أي. بيريزين و ب. ليرخ...وغيرهم.

لقد إجتاب ف. ديتيل أرجاء كردستان نحو ثلاث سنوات، وجمع خلالها مواد فولكلورية وأثنوكرافية كثيرة، ثمّ تناولها بدراسته الموسومة (ثلاث سنوات في أرجاء الشرق) المنشورة في الجزء الرابع من مجلّة (المعارف الشعبية) سنة أرجاء الشرق) المنشورة في الجزء الرابع من مجلّة (المعارف الشعبية) سنة المدلال المنافية عودتي - أي من ديار بكر إلى حدود سوريا- إستافت مشاهد جغرافيّة النبياء عودتي - أي من ديار بكر إلى حدود سوريا- إستافت مشاهد جغرافيّة وأثنوكرافيّة عديدة نظري. كان دربي يمرّ بماردين و ديار بكر و نصيبين وأورفه، وتلك الأنحاء التي تجوّلت فيها هي جزء من كردستان، لكنّما شبه مجهولة؛ لأننا مازلنا نفتقر إلى أيّة مواد أثنوكرافيّة عن قبائل هذا الاقليم من آسيا؛ ولذلك أوليت الإهتمام عبر البحث في لهجاتها بشأن جغرافيّة المنطقة، وقد تعبت كثيراً في جمع تلك المواد. وإستناداً إلى ما تجمّع لديّ؛ هناك (٣٠٠٠ عشيرة كرديّة) وأعتقد أن الدراسة الشاملة لأوضاع كردستان اليوم؛ ستساعدنا على فهم أفضل للمنطقة، التي هي الآن جزء من تركيا (أي: الدولة العثمانيّة/ د. عبدالرحمن مارف) "

وعند تناوله للغة الكرديّة يقول: "لقد تبيّن لي أنّ للغة الكرديّة بضع لهجات، ولم يكتب أحد شيئاً يُذْكَر عنها لحدّ الآن. إن جزءً من كردستان تحت حكم تركيا؛ ولذلك من الجليّ تأثير اللغة التركيّة في اللغة الكرديّة،كمثل تأثير الفارسيّة في اللغة الكردية في الحزء الآخر الواقع في إيران"

وعندما يتحدّث ديتيل عن الأدب الكردي يقول: "لمْ أتوقّع ولمْ أظن، بأيّ شكل من الأشكال، أن يكون لذلك الشعب المنسي، عدا الفولكلور، أدب مدوّن بهذه الغزارة والجمال...علماً أنّ أدبه الفولكلوري غنيّ جدّاً بالأقاصيص والملاحم والأغاني"

وقد كتب ليرخ عنه: "كان ف. ديتيل ينوي كتابة بضع دراسات خاصّة عن تاريخ الكرد و اللغة الكردية ولهجاتها، لكنّما حالت و فاته دون ذلك"

وفي سنة ١٨٤٧ أيضاً نشر آبوفيان (١٨٠٥- ١٨٤٨) سلسلة مقالات في مجلّة (القفقاس) التي كانت تصدر في (تبليس)؛ بالإستناد إلى ماجمعه من مواد تتعلّق بأثنوكرافيا الكرد وتاريخهم ولغتهم وفولكلور هم وعاداتهم وتقاليدهم.

لقد كان صنيع آبوفيان، برغم عدم تجاوزه (٣٠ صفحة) عملاً رياديّاً في تاريخ الكردلوجيا الروسيّة؛ فقد كان أثره بليغاً في حراك العلماء: ليرخ، ژوستي ويكيزاروف... لاسيّما في حسبان اللغة الكرديّة إحدى اللغات الإيرانيّة ومن عائلة اللغات الهندوأوربيّة. علماً أن آبوفيان قد قسّم اللغة الكرديّة على اللهجتين (الكرمانجيّة) و (الزازاكيّة) و حثّ علماء العالم على "دراسة اللغة الكرديّة الحلوة والشعب الكردي الفارس المغوار" وعلّل حماسه: "حيث يمكن الإستفادة كثيراً من

هذا السبيل؛ لتوضيح تاريخ البشرية، والعديد من المسائل اللغوية" وقد أولى آبوفيان إهتمامه الأكبر بالفولكلور الكردي ودوّن بضعة نصوص منه، وقام بتقريظه قائلاً: " لقد خطى الشعر الشعبي خطى واسعة، وبلغ حدّ النضج والإبداع.. تكمن روح الشعر في أعماق كلّ كردي، حتى الشيوخ الأمّيين كلّ كردي وكلّ كردية يولد/ تولد شاعراً شاعراً شاعرة بالفطرة، و للجميع موهبة إرتجالية مذهلة، في التغنّي بالوديان والجبال والشلالات والأنهار والورود والأسلحة والخيل والبطولة والحسان.. وكل ذلك يتدفق من أعماق خلجاتهم وأحاسيسهم"

ولمعرفة آبوفيان أكثر (راجع: خاجاتور آبوفيان صديق الشعب الكُردي، وزيري أشو/في هذه الموسوعة/جز)

وفي ١٨٥٣ نشر الإيرانلوجي الروسي المعروف ي. بيويزين كتابه (دراسة في اللهجات الفارسية) وقد تطرق فيه إلى لهجتي أكراد خراسان والموصل، لكن صنيعه غير واف؛ حيث تناول باقتضاب (الإسم، الضمير والفعل) ودوّن في ملحق كتابه عدداً من كلمات اللهجتين والجمل.

وفي ١٨٥٦، ١٨٥٧ و ١٨٥٨ نشر الكردلوجي البارز ليرخ (١٨٢٨ - ١٨٨٨) كتبه الثلاثة، التي تعد حتى يومنا هذا من المصادر الأصيلة والنادرة في المكتبة الكردلوجيّة. وللإطّلاع على دور ليرخ (راجع: أعمال ليرخ عن الكرد، قناتي كُردو/ في هذه الموسوعة/ج.ز)

ومنذ ١٨٣٦ وحتى وفاته، نشط آفگوست ژابا (١٨٠١ - ١٨٩٤) بصفته أحد أبرز روّاد الكردلوجيا في روسيا. وللإطّاع على دوره؛ راجع (آفگوست ژابا .../ في هذه الموسوعة/ ج.ز)

في (١٨٦٠ - ١٨٦٦) نشر العالم الروسي المعروف ف. فيليامينوف زيرنوف المتن الفارسي لـ (شرفنامه) شرف خان بدليسي، ثمّ ترجمه ف. ب. شارموا إلى اللغة الفرنسية وأثراه بتحشية مهمّة، ونشره خلال (١٨٦٨ - ١٨٧٥)

وفي ١٨٨٠ نشر الإيرانلوجي الألماني المعروف فيرديناند ژوستي (١٨٣٧ م٠٧ ) كتابه (قواعد اللغة الكردية) مستفيداً من أعمال: كارزوني، خودزكو (١٨٠٤ - ١٨٩١) و ژابا... والكتاب يقع في قرابة (٢٦٠ صفحة): يتناول على (صص ١- ١٠١) فونتيك اللغة الكردية، وعلى (صص ١- ١٠١) تكوين واشتقاق الكلمات إستناداً إلى السوابق واللواحق، والكلمات المركبة، وعلى (صص ١٢٢ - ٢٤٥) مورفولوجيا اللغة الكردية: الإسم، الضمير والصفة...، وعلى (صص ٢٢٠ - ٢٤٥) السينتكس. وبالطبع لايخاو الكتاب من نواقص وهفوات وزلّات. وللإستزادة (راجع: مقدّمة فيرديناند ژوستي لقاموس ژابا/ في هذه الموسوعة/ ج. ز)

في ١٨٩١ نشر س. آ. يكيزاروف كتاباً عن أثنوكرافيا الكرد، وقد إستفاد ممّن سبقوه في دراسة الكرد أمثال آبوفيان و ليرخ، ومن المواد التي جمعها خلال

السنوات الإثنتي عشرة التي عاشها بين الكرد، وقد تناول فيه الحياة الإجتماعية للكرد وعاداتهم وتقاليدهم ومراسم العزاء والفرح والديانة والمعتقدات والطقوس...ورغم مضيّ بضعة عقود؛ مازال كتاب يكيزاروف مصدراً علميّاً مهمّاً في دراسة تاريخ ثقافة الشعب الكردي عموماً، والكرد الإيزديين خصوصاً... ولقد شارك يكيزاروف ل. ب. زاكوريتسكي في تأليف كتاب آخر يُعنى بقواعد اللغة الكرديّة، وألحقا به قويميسين (كردي- روسي) على صص (١٦- ١٥٢) نحو ٣ آلاف كلمة، والثاني (روسي- كردي) على صص (٢٦- ١٢٢) قرابة ٤ آلاف كلمة. وفي ١٩٦٢ نشر الكردلوجي المعروف نيكولاي. ي. مار (١٨٦٥ - ١٩٣٤) دراسته القيّمة (مرّة أخرى عن كلمة جلبي) التي عرض فيها دور الكرد في تاريخ ثقافات الشعوب الشرقيّة، لاسيّما في القرون (١٠ - ١٣) الميلاديّة، في آسيا الصغرى وما وراء القفقاس، لكنه أخطأ في حسبان الكرد ولغتهم من الأقوام واللغات اليافثية كـ (الأرمن، الكرج و الخالديين)؛ فانتقد بعض البحّاثة الكردلوجيين رأيه، وطرحوا البديل الصحيح...

### الكردلوجيا في الإتحاد الستوفياتي

لقد حظيت الكردلوجيا بالمزيد من الإهتمام والإزدهار والإنتشار؛ إثر ثورة أكتوبر ١٩١٧ اليس على أيدي العلماء الروس فحسب، بل من قبل الكردلوجيين الذين ظهروا من بين الأقلية الكردية في الإتحاد السوفياتي، والتي شهدت حياتها تغيرات إيجابية على شتى الصعد...وقد صار هناك أربعة مراكز للكردلوجيا: يريفان (عاصمة أرمينيا)، لينينكراد (بطرسبورغ)، موسكو و باكو (عاصمة آذربايجان)

### في يريفان:

شهدت الكردلوجيا التأسيس منذ وضع الأبجدية الكردية في ١٩٢٨ وافتتاح أوّل مدرسة كردية، وفي الـ (١٩٣٠ ات) تشكّلت بضع لجان؛ ليقوم أعضاؤها بجمع مايتعلّق باللغة الكردية والأثنوكرافيا والفولكلور من القرى الكرديّة، وقد إشترك العالمان الكرديّان أمين عودال (١٩٠٦ - ١٩٦٤) و حاجي جندي (١٩٠٨ و العالمان الكرديّان أمين عودال (١٩٠٦ - ١٩٣١) و حاجي جندي (١٩٠٨ في در اك تلك اللجان، ثمّ كان لمؤتمر الكردلوجيا المنعقد سنة ١٩٣٤ في يريفان أعظم الأثر في تقدّم الكردلوجيا في الإتحاد السوفياتي؛ إذ قدّم البعض بحوثاً علميّة قيّمة، ومنهم: حاجي جندي (سبيل تقدّم لغة الأدب الكردي السوفياتي)، أمين عودال (إملاء اللغة الكرديّة)، قناتي كردو (١٩٠٩ - ١٩٨٥) (أسس قواعد اللغة

الكرديّة) و (عرب شمو (١٨٩٧ - ١٩٧٨) (مشكلة الإقطاع عند أكراد ماوراء القفقاس)

في ١٩٣٢ نشر آ. خاجاتوريان كتاباً عن القواعد الكردية باللغتين الأرمنية والكردية، لكنه لم يفلح بتقديم إسهام مُجْدٍ؛ لأنه فرض دستور اللغة الأرمنية على اللغة الكردية عنوة، كما انه لم يستقد من لغة الحياة اليومية، بينما إستند إلى أعمال: جاردين، روستى و بييدار.

وفي ١٩٣٣ صدر قوميس (أرمني- كردي) وفي ١٩٣٥ صدر قويميس مصطلحات علميّة (أرمني- كردي) وهما قويميسان قيمان؛ برغم حشر بعض الكلمات المبتكرة غير المنسجمة مع دستور اللغة الكرديّة.

وفي ١٩٣٥ إشترك خاجاتوريان مع حاجي جندي في تأليف كتاب قواعد اللغة الكردية للمدارس المتوسّطة، ورغم نواقصه؛ أدّى دوراً كبيراً في تقدّم الثقافة الكردية في أرمنستان، علماً أن المؤلفين إنطلقا من شبه الصفر؛ لعدم وجود أيّ كتاب مدرسي لقواعد اللغة الكردية بستندان إليه!

وفي ١٩٣٦ نشر أمين عودال و حاجي جندي كتاباً كبيراً بعنوان (الفولكلور الكردي) إحتوى على عدد كبير من نصوص الأغاني والملاحم والأساطير الكردية، وفيه روايات مختلفة لـ (مَم و زين) و (الشيخ صنعان) و (ليلى والمجنون) و (بائع الزنابيل).

وفي ١٩٤٨ نشر أمين عودال كتاباً أثنوكرافيّاً بعنوان (المرأة الكرديّة) والذي تناول فيه كل ما يتعلّق بحياة المرأة الكرديّة ومكانتها في المجتمع الكردي قبل ثورة أكتوبر وبعدها، ويتضمّن أيضاً نقد الكتابات السابقة عنها، ويستند في الوقت نفسه إلى المعطيات المستجدّة.

وفي ١٩٥٢ نشر عودال كتابه (أثنوكرافيا وفولكلور الكرد و دراستهما)، وفي ١٩٥٧ نشر كتاباً كبيراً بعنوان (تقاليد أكراد ماوراء القفقاس) تناول فيه شتّى جوانب المجتمع الكردي قبل ثورة أكتوبر وبعدها. وفي ١٩٦٠ نشر عودال دراسة بالروسية في مجلّة (الإستشراق) بعنوان (الثقافة الكردية في أرمينيا السوفياتية)، وفي ١٩٦٥ نشر بالكردية دراسة بعنوان (العلاقة العائلية عند الكرد). وهكذا فقد وضع الباحث أمين عودال حجر الأساس لبعض مجالات الكردلوجيا السوفياتية بأبحاثه القيّمة باللغات: الأرمنية والروسية والكردية.

قام الباحث الكبير حاجي جندي بإنقاد الكثير من نصوص الفولكلور الكردي من الفقدان والضياع؛ ففي ١٩٣٦ أصدر بالإشتراك مع أمين عودال كتاب (الفولكلور الكردي) وفي السنة نفسها نشر بالإشتراك مع كارو زاكاريان كتاب (الغناء الشعبي الكردي) إحتوى على الكثير من متون أغاني الحب والبطولة والدبكات.

ونشر حاجي جندي العديد من المقالات والدراسات عن الأدب والفولكلور الكرديين في أرمينيا السوفياتية، ومنها: (صوت الشجاعة والبطولة الكرديتين في الفولكلور،

في أرمينيا السوفياتية) و(الفولكلور الكردي والسوفياتي) و(الأدب الكردي في أرمينيا السوفياتية) وفي ١٩٥٧ نشر جندي كتابه (الفولكلور الكردي) وهو يقع في الإمينيا السوفياتية) وفي ١٩٥٧ نشر جندي كتابه (الفولكلور الكردي) وهو يقع في اغاني الحب، أغاني الأعراس، الأمثال والأقوال المأثورة، والفولكلور الكردي بعد ثورة أكتوبر. وفي الاعراس، الجزء الأول من كتابه (الحكاية الكردية) ثمّ جزءه الثاني في ١٩٦٦، وفي السنة نفسها أشرف حاجي الثاني في ١٩٦٦، وفي السنة نفسها أشرف حاجي جندي على كتاب (الأغاني والحكايات الكردية) تأليف: خ. مرادوف، م. رودينكو، ق. كُردو (١٩٠٩- ١٩٨٥)، ع. شمو و إي. تسوكرمان.

لقد أدّى أمين عودال و حاجي جندي دوراً كبيراً في جمع وتدوين المزيد ممّا يتعلّق بأثنوكر افيا و فولكلور الكرد؛ فأنقذا ثروة ثقافية قوميّة من الفقدان والضياع، وخلّفا مصادر علميّة كبيرة للبحّاثة اللاحقين في مضامير اللغة الكردية وتاريخ الكرد والفولكلوري الكردي والأثنوكر إفيا الكردية.

وفي ١٩٦٤ انشر أوردوخان جليل كتابه (رباعية الفولكلور الكردي) وكتاب (خان ذو اليد الذهبية و قلعة دمدم) في ١٩٦٧ كتاب (الأمثال والأقوال المأثورة) في ١٩٦٩ وفي ١٩٦٧ نشر الأخوان أوردوخان جليل و جليلي جليل كتاباً مهمّاً بعنوان (الأمثال والأقوال المأثورة) باللغة الروسيّة. ورغم صعوبة ضبط إملاء النصوص وبعض الأخطاء؛ فقد سدّ الكتاب ثغرة كبيرة في مكتبة الكردلوجيا.

وفي ١٩٦٦ نشر الباحث جليلي جاسم كتاب (ثورة ١٨٨٠ الكردية)، وفي (أكراد الإمبراطورية العثمانية في النصف الأول من القرن التاسع عشر)

وفي ١٩٦٥ نشر الباحث خالد جتو كتاب (أكراد أرمينيا السوفياتية)، وفي ١٩٦٩ نشر كتاب (الكرد في الحرب العالمية الثانية) الذي يستعرض فيه دور الكرد السوفيات ضد الإجتياح النازي في الحرب العالمية الثانية.

ونشر الباحث شكروي خُدو مقالات ودراسات عديدة عن حركة التحرر القومية الكردية في العراق، وعن أوضاع أكراد تركيا بعد الحرب العالميّة الثانية.

ونشر الباحث مكسيم خمو بضع مقالات وكراريس بالكردية ومنها: (مورفولوجيا لهجة بادينان) و نقد كتاب (لهجة أكراد تركمانستان) لباكاييف.

في ١٩٦٩ نشرك. ب. آكوبوف أطروحته للدكتوراه (النقد التاريخي لمسألة أصل الكرد) وهي تقع في (٠٠٥ صفحة) خلط فيها الحابل بالنابل باستناده إلى الأساطير والآراء غير العلمية عن أصل الكرد، والتي طالما روّجها الشوفينيّون من العرب، الترك، الفرس والمستشرقين المنحازين لهم.

### في لينينكراد:

في ١٩٢٨ بعثت اللجنة المركزيّة للحزب الشيوعي الأرمني عدداً من الطلبة الكرد إلى (معهد العمّال) في لينينكراد، وبعد تخرّجهم فيه، قُبِل بعضهم في (معهد اللغات)؛ ففتح لهم البروفيسور أ. أ. فريمن رئيس القسم الإيراني قسماً للغة الكرديّة، وقُبِل فيه طلبة من قوميّات أخرى، وإستقدم إي. آ. أوربيلُّي لتدريس اللغة الكردية وأتنوكرافيا الكرد، وفي سنة ١٩٣٣ نشر قناتي كردو و عرب شمو و إسحق تسوكرمان (من طلبة المصف الثالث) دراستين رائدتين: (الإضافة في اللغة الكرديّة) و(المذكّر والمؤنّث في اللغة الكردية).

وبعد بضع سنين، قُبِل يو. يو. آفالياني وق. كردو وإ. تسوكرمان من خريجي القسم الكردي بجامعة لينينكراد في مرحلة الدكتوراه، وحصلوا على الدكتوراه في (١٩٣٩ - ١٩٤١)؛ وبذلك إز داد عدد كوادر الكردلوجيا.

وفي شباط ١٩٥٩ تأسّس (القسم الكردي) في (معهد الإستشراق) بأمر الأكاديمي أوربيلي مديره وبإشرافه المباشر. وهكذا أدّى الأكاديميان فريمن و أوربيلي دوراً كبيراً ومشرّفاً في إعداد كوادر الإختصاص في الكردلوجيا.

وبعد أوربيلي ترأس قناتي كردو (القسم الكردي) وقدّم خدمات جليلة للكردلوجيا، وقد أنجز العديد من الأعمال المهمّة القيّمة منها: قاموس (كرمانجي-روسي) في ١٩٦٠ و قاموس (كردي (سوراني)-روسي) (قواعد اللغة الكردية/ بالكردية) في ١٩٤٠ و (قواعد اللغة الكردية/ بالروسية) في ١٩٦٠ و (القواعد المقارنة للغة الكردية) كأطروحة لنيل الدكتوراه العلوم في ١٩٦٨ فضلاً عن العديد من الدراسات في مضامير الأدب والفولكلور والتاريخ والأثنوكرافيا.

وكذلك قدّم الكردلوجي تسوكرمان خدمة كبيرة للغة الكردية بدراساته وكراريسه وكتبه العديدة، ومنها كتابه القيّم (قواعد اللغة الكردية) الصادر في ١٩٦٢ في ٢٤٠) صفحة)

وبالضرورة ؛ لم يقتصر حراك الكردلوجيين والكردلوجيات على المجال اللغوي؛ فقد أنجزت الكردلوجية ماركريت رودينكو تحقيق ونشر العديد من المخطوطات والأعمال الأدبية والفولكلورية ومنها: (مم و زين) احمد خاني في ١٩٦٢، (الشيخ صنعان) لفقي تيران في ١٩٦٥، (ليلى والمجنون) لحارث بدليسي في ١٩٦٥ و (عادات و مراسم الكرد) للملا محمود بايزيدي في ١٩٦٣.

وفي ١٩٦٧ نشرت الكردلوجية ي. إي. فاسيليفا ترجمتها الروسية لـ (شرفنامه) بدليسي مشفوعة بتقديم ممتاز.

وفي ١٩٦٣ نشرت الكردلوجية ر.س. موسيليان (بيبليوكرافيا الكردلوجيا)

وساهمت الكردلوجية زاري يوسوبوفا في وضع القاموس الـ (كردي (سوراني)-روسي) المذكور من قبل، ونشر العديد من الدراسات القيّة عن قواعد اللغة الكردية (اللهجة الكرمانجية الجنوبية)

ونشر الكردلوجي أو. ل. فيلجيفسكي دراسات عديدة عن تاريخ وأثنوكرافيا ولغة وأدب الكرد، ومنها: (الكرد، مقدّمة في تاريخ وأثنوكافيا الشعب الكردي) في وأدب الكرد، ومنها: (الكرد، مقدّمة في تاريخ وأثنوكافيا الشعب الكردي) في ١٩٦١ وهو من أنصار آراء (مارّ) القائلة بالأصل اليافثي للكرد، بلْ انّ فيلجيفسكي يحسب اللغة الكردية يافثيّة الأصل و (خليطة، غير مستقلّة)! ويحسب اللغة الفارسيّة لغة الأدب، واللغة الفارسية المتداولة واللهجات الكردية لغة الحياة الشفاهية! ومن ثمّ تعني آراؤه أن الكرد ليسوا بشعب أصيل، ويتكلّمون ببضع لغات؛ لأنّهم يفتقرون إلى لغة خاصّة بهم، ومن ثمّ لا ثقافة خاصّة ولا تاريخ خاصاً لهم!

في ١٩٦٨ نشر الباحث كريم أيوبي وعقيلته الكردلوجية البارزة إي. آ. سميرنوفا كتاب (اللهجة الكردية الموكريانية) وكان صدوره حدثاً ملحوظاً في المشهد الكردلوجي آنذاك، وطبعاً لكليهما العديد من الأعمال الأخرى القيّمة (راجع: مقال عنه، وحوار معها في هذه الموسوعة/ جز)

وهنا تجدر الإشارة إلى طلبة دراسات عليا من كرد العراق، حيث نشطوا وقدّموا دراسات وترجمات ملحوظة أمثال: د. معروف خزندار و د. كاوس قفتان.

### في موسكو:

كان للكردلوجيين البارزين: ب. ف. ميوللر، جركس بكاييف (بكو)، ن. أ. خالفين و م. س. لازاريف الدور المشهود في تطوير وتقدّم الكردلوجيا في موسكو؛ فقد نشر ميوللر عدداً كبيراً من الدراسات المتعلّقة بالكرد، لاسيّما في المجال اللغوي: {علامة الجمع (ان) في اللغات الإيرانية} في ١٩٣٨، (أبحاث العلماء الروس عن اللغات الإيرانية) في ١٩٣٨و (بعض تعقيدات فونتيك اللغة الكردية) في ١٩٥٠. والمعروف عن ميوللر تبعيّته الصارخة للمستشرق مار والسير على نهجه؛ بغية البرهان على الأصل اليافتي للغة الكردية!

وللعالم الكردي السوفياتي جركس بكو العديد من الدراسات والكراريس والكتب، وقد ركّز على لهيجات أكراد الإتحاد السوفياتي، ومن أعماله المهمّة: (قاموس كردي – روسي) في ١٩٥٧ والذي يقع في (١٨٦ صفحة) ويحتوي على (١٤ ألف مفردة)و موجز لقواعد اللغة الكردية على (صص ١٩٠٩ - ٩١٨)، كتاب (لغة أكراد آذربايجان) في ١٩٦٥ وهو يقع في (٢٨٤ صفحة)، يتناول فيه بكو بطريقة علميّة ما يتعلّق بالفونتيك والمور فولوجيا والسينتكس، و كتاب (لغة الأكراد السوفيات) في ١٩٧٣

وفي ١٩٦٣ نشر الكردلوجي ن. آ. خالفين كتابه القيّم (الصراع على كردستان) والذي ترجمه الدكتور احمد عثمان إلى العربيّة في ١٩٦٩.

وله يا ١٩٦٤ نشر الكردلوجي م. س. لازاريف كتابه المهم جدّاً (كردستان والمسألة ولهي ١٩٦٤ نشر الكردلوجي م. س. لازاريف كتابه المهم جدّاً (كردستان والمسألة الكرديّة) وهو إستعراض سياسي تاريخي تحليلي يغطّي الحقبة (١٨٩٠-١٩١٧) المليئة بالأحداث الكبرى الداخليّة والخارجيّة المصيريّة في تاريخ الشعب الكردي والمؤثرة في مستقبله، للإستزادة (راجع: حوار معه في هذه الموسوعة / ج. ز) وهناك كردلوجيّون آخرون رفدوا مكتبة الكردلوجيا بأعمالهم، ومنهم: ر. آ.

### في باكو:

حظيت الكردلوجيا بإزدهار مشهود في معاهد باكو، لاسيّما أطاريح الدكتوراه للعديد من الكرد أنفسهم:

- $\times$  العلاقات الزراعيّة في شمال كردستان إيران/ علي كلاويج/ ١٩٥٤
  - × الحزب الديمقر اطى الكردستاني/ رحيم قاضي/ ٤٥٥١
- × الحركة التحرّرية القوميّة في كردستان العراق (١٩١٨- ١٩٣٢)/ كمال مظهر الحمد/ ١٩٦٣
- × الحركة التحرّرية القوميّة في كردستان العراق ١٩١٨ ١٩٥٨ (أطروحة دكتوراه العلوم)/ كمال مظهر احمد/ ١٩٦٩ .
  - × الواقعيّة في الأدب الكردي/ عز الدين مصطفى رسول/ ١٩٦٣
    - × الفعل في اللغة الكرديّة/ نسرين فخري/ ١٩٦٥
  - × شعر الشاعر الكردي المعاصر عبدالله كوران/ كُرد أو غلى/ ١٩٦٦
  - × شعر جكر خوين الشاعر الكردي المعاصر/ عسكر شامل/ ١٩٦٩
- $\times$  شرفنامه شرف خان البدليسي مصدراً لتاريخ الشعب الكردي) م. أي. شمسي  $\times$  197 $\times$

وبالطبع هناك الكثير من المقالات والدراسات والكراريس والكتب التي صبّت في مصبّ الكردلوجيا...

وختاماً يتبيّن لنا على ضوء ما سلف؛ أن الكردلوجيا كانت محطّ اهتمام روسيا القيصريّة؛ لأسباب معروفة، إلّا أنّ إنتصار ثورة أكتوبر ١٩١٧ قد أعطى الكردلوجيا زخماً عدديّاً و نوعيّاً لم يشهده أيّ بلد آخر في العالم لحدّ الآن.

# (۲) کردلوجیون و کردلوجیات

# ماوريزيو كارزوني (۱۷۳۶- ۱۸۰٤)

## أب الكردلوجيا...

### ترجمة و إعداد: ج. ز

بدءً لا بدّ من تبيان تاريخ ورود الرهبان الدومنيكيين إلى العراق، وبالأخص كردستان، فقد إستقرّت أوّل رسالة كاثوليكيّة في العراق، وكانت للآباء الكبوشيين، الذين أسّسوا لهم ديراً في (١٦٣٢) في مدينة الموصل، ونشطوا هناك حتى (١٧٢٥)؛ إذْ أصطرّوا إلى إغلاق ديرهم ومغادرة تلك المدينة؛ إثر تعرّضهم لإضطهادات أدّت إلى مقتل أحد الرّهبان، إلّا أنّ (الكرسي الرسولي) ظلّ حريصاً على إقامة علاقات التفاهم والتواصل بينه وبين الكنائس الشّرقيّة والمشرقيّة النسطوريّة؛ فطلب من (الرهبنة الدومنيكيّة) أنْ تعمل في بلا ما بين النهرين و كردستان. وعليه؛ فقد تأسّست (الرسالة الدومنيكيّة) سنة ١٧٤٨ في الموصل، بموافقة البابا بندكتس السّادس عشر، و أوفدت إليها أوّل طليعة من الإخوة الواعظين، متكوّنة من الأب دومنيكو كوديليونجيني والأب فرانشيسكو تورياني، والكرملي لياندر و للقدّيسة سيسيليا؛ لمعرفته اللغة العربيّة والمنطقة. وقد وصلوا الموصل في (١٠ كانون الثاني ١٧٥٠) وفي (٣٠ أيلول ١٧٥٣) وافت المنيّة الأب دومنيكو، و دفن في دير مار گورگيس قرب الموصل. وقد واصلت الرسالة نشاطها التبشيري حتى ١٨١٥ في ظروف متباينة، ثمّ انقطعت عن العمل حتى سنة نشاطها التبشيري حتى ١٨٥٠ في ظروف متباينة، ثمّ انقطعت عن العمل حتى سنة نشاطها التبشيري حتى ١٨١٥ في ظروف متباينة، ثمّ انقطعت عن العمل حتى سنة نشاطها التبشير ومن ثمّ تغيّر المبشّرون فيها إلى فرنسيين منذ ١٨٥٩،

أمّا Maurizio Garzoni = ماوريزيو كارزوني (تولّد ١٧٣٤ - مدينة تورينو) فقد وصل إلى الموصل في سنة ١٧٦٢ حيث أصبح ناظراً للرسالة الدومنيكية خلال (١٧٧٠ - ١٧٨١)، لكنّه أضطر إلى العودة إلى أوربّا في ١٧٨٣؛ إثر إصابة عينيه بمرض، ثمّ عاد في ١٧٨٦ إلى الموصل، إلّا انه لمْ يمكث فيها سوى سنتين، وعاد إلى أوربا في ١٧٨٨، حيث كان كتابه القيّم (قواعد و معجم اللغة الكرديّة) قد نشر في ١٧٨٧ والذي أُعيد نشره لاحقاً في ١٨٢٦ وبيعت نسخٌ منه في مدن: أستانبول، بغداد و دياربكر.

من الجليّ أن كَارزوني قد ألَّف كتابه؛ بغية تمكين المبشّرين المسيحيين من مكالمة الناطقين باللهجة الكرمانجيّة الشّماليّة. ولأنّه كان يدرك أهمّيّة معرفة اللخة الكرديّة؛ فقد كتب في ذات تقرير ما فحواه أنّ بين المسيحيين أنفسهم من كان يكتب و يقرأ

كلّ حسب لغته الخاصة، و مع ذلك فإن جميعهم بحاجة ماسّة لمعرفة اللغة الكرديّة؛ ليس من أجل تواصلهم اليومي مع المسلمين فحسب، بلْ من أجل تمشية معاملاتهم الإقتصاديّة مع الملّكين الكرد و زعماء العشائر الكردية في المنطقة.

لقد ساهمت الرسالة الدو منيكيّة تبعاً لإستقصاء الكر دلوجيّة الإيطاليّة مير يلا كَالْيتِي (٩٤٩ ـ ٢٠١٢) ساهمت كثيراً في التعريف بكردستان وسكّانها؛ بمؤلّفاتهم المفيدة، حيث برز بينهم الآباء: لانزا (١)، كارزوني و كمبانيلي (٢) و الذين تناولوا اللغة الكرديّة والتشكيلات السياسيّة والإجتماعيّة والإقتصاديّة، وخلَّفوا وثائق ثمينة؛ لتفهّم المجتمع الكردي، و ملحوظات مهمّة عن عادات وتقاليد وديانات شعوب كردستان " ولو أنّ هذه التقارير تحمل غالباً نظرة أوربية منحازة" وتؤكّد كاليتي على دوكمائيّتهم قائلةً: " و لابدّ من القول أنّ هؤلاء الرّ هبان كانوا عادةً يرسمون النواحي السّلبيّة والغريبة للمجتمع الكردي، حسبما تبدو لأعينهم، بينما كان الرّحّالة من العلمانيين وذوي الأفكار التحرّريّة أمثال: ديلا فالي (٣) و دي بيانكي (٤) يقيّمون النواحي الإيجابيّة والخصوصيّات المهمّة، و ذلك بكلّ اهتمام، مع تقبّل لما عليه الأكراد، دون محاولة تغيير، أو تشويه في مجرى حياتهم، أو مساس بالأسس الخلقيّة والثقافيّة، التي يرتكز عليها مجتمعهم" وهي تعدّ كارزوني من بينهم " أوّل من دافع في الغرب عن أصالة اللغة الكرديّة؛ إذْ كانت تُعَد لهجة فارسيّة حتى يومذاك" وإنْ كان ديلا فالى قد لاحظ في القرن السّابع عشر أنّ "للأكراد لغتهم الخاصّة، و هي مختلفة عن اللغات المجاورة: العربيّة، التركيّة والفارسيّة. اكنّ لغتهم تقترب إلى الفارسيّة أكثر من قربها إلى أيّة لغة أخرى"

وفيما يلي ترجمتنا لتقديمها باللغة الإنكليزية (٥) لـ (قواعد و معجم اللغة الكردية) (٦):

{ هذا الأثر مهم جدًا في تاريخ الكرد؛ لأنه أوّل إعتراف ذو أساس علمي بأصالة اللغة الكردية؛ بحيث نال عليه ماوريزيو كارزوني لقب (أب الكردلوجيا) (٧) و (رائد القواعد الكردية) (٨) و كما يقول فرانشيسكو بريداري: "لمْ يفكّر قبله أحد في اللغة الكردية من بين المستشرقين الأوربيين الكبار" و يؤكّد أنجيلو دي كوبيرناتيس أنّ كارزوني " يستحق أنْ يُعَدّ من الطلائع في دراسة اللغات الشّرقية"

يشتمل المعجم الذي ألّفه كَارزوني خلال السنوات (١٧٦٤- ١٧٧٥) على حوالي (٢٠٠٠ مفردة) ومقدّمة (٤٧صفحة) مخصّصة لعناصر قواعد اللغة الكرديّة حسب طريقة تقريبيّة، لا سيّما ما يخصّ التلفّظ الصوتي للكلمات؛ ممّا تعيق مشكلات عدّة إستخدامه في وقتنا الحاضر، بلْ ينبّه المؤلّف نفسه بخصوص هذا التقصير في

مقدّمته: "أعرف أن هذه القواعد لا تخلو من قصور في بعض أقسامها، لكنني سأنال عطف الناس اللبيبين؛ لأنني أوّل مَنْ عقدت العزم على إبراز لغة إلى حيّز الوجود كانت مجهولة حتى الآن، دونما عون من أحد ودونما أيّ كتاب في أيّة لغة أخرى، تحدوني غايتي الوحيدة، ألا وهي مساعدة مبشّري المستقبل" (ص ٩)

يعتقد كَارزوني بالأصل الفارسي للغة الكرديّة، التي "تحوّرت بمضيّ الزمن؛ باقتباس ألفاظ عربيّة عديدة، و تحوير ألفاظ كلدانيّة (سريانيّة)؛ بحيث نشأت منذ بضعة قرون لغة جديدة مختلفة عن اللغات الأخرى، واتّخذت إسماً خاصّاً مستقلاً لها" (ص ٣)

ويقول هذا الدومنيكي المبشّر أنّ الكرديّة لغة محكيّة، وليست لغة تدوين، ويغض النظر عن وجود أدب كردي ذي تقاليد عريقة (٩) فيقول: "يستخدم الكرد في كتاباتهم اللغة الفارسيّة الأدبيّة، التي لا يفهمها سوى علمائهم، أمّا المسحيّون المتواجدون بينهم فيستخدمون الخطّ الكرشوني في كتبهم، إذْ يكتب النساطرة باللغة الكلدانيّة (السريانيّة السرقيّة) والأرتبودكس بالسريانيّة (الغربيّة) والأرمن بالأرمنيّة، و لكنّهم مضطرّون جميعاً إلى تعلّم اللغة الكرديّة؛ ليس للتجارة مع المسلمين فحسب، بلْ لمصالحهم لدى أسيادهم" (ص ٨)

و يميّز كَارزوني خمس لهجات في اللغة الكرديّة؛ حسب الإمارات: كاراجولان (قلاجوالان)، آميدي، جوله ميرك، جزيرة و بتليس (ص ٤) (١٠) و هو يستخدم في معجمه لهجة آميدي (العماديّة)؛ لأنه عاش هناك فترة طويلة (١١) و كان يحسبها أنقى من سواها (١٢) وستغدو لاحقاً موضوع أبحاث أكثر من سائر لهجات (الكرمانجيّة) (١٣) و ذلك لأولويّة (آميدي) سياسيّاً وإقتصاديّاً.

و في مقدّمته الوجيزة، يعطينا المؤلّف بعض المعلومات: الجغرافيّة، الإقتصاديّة، التاريخيّة والسّياسيّة عن كردستان، حيث يقول: " تُقسم (كردستان) إلى خمس إمارات كبيرة إسلاميّة، تخضع للباب العالي العثماني، و بعضها للفرس أحياناً، و هي: إمارة بدليس، إمارة الجزيرة (بوتان)، إمارة جوله ميرك و إمارة قلاجوالان. و في المقدور تجنيد إثني عشر ألف و نيّف محارب في كلّ واحدة منها" (ص ٣)

و يتطرّق كَارزوني إلى تفاصيل أكثر، حيث يصف سبل الوصول إلى السلطة، فيقول: " لا يملك أمراؤهم عن طريق الوراثة أباً عن جد دائماً، إنما بانتقال السلطة إلى أحد أفراد العشيرة؛ إثر منازعات شتّى و خيانات، فهذه القبائل مقسمة إلى عشائر عديدة، وكل واحدة تُدعى (عشيرة)، ومنها تتشكّل عساكرهم، ولكلّ عشيرة رئيس يوليه أمير القبيلة، لذا طالما يحدث أن تثور هذه العشائر ضد أمير ها؛ إذْ

تتحد ثلاث أو أربع منها لمحاربة الأمير؛ فتخلعه إذا أفلحت، وتنصب أميراً آخر بديلاً في الحكم، و دوماً من الأسرة نفسها" (صص ٥ و ٦)

للأسف لم يخلّف كارزوني كتابات أخرى في هذا الموضوع (١٤)؛ و ذلك خسارة كبيرة؛ لكونه ضليعاً في شؤون الكرد و كردستان زمانذاك؛ فقد كانت قابليّته وخبرته كبيرتين في المجال السّالف الذكر }

### هوامش وإشارات:

(۱) Dominico Lanza = دومينيكو لانزا (۱۷۱۸-۱۷۸۲): راهب و مؤرّخ إيطائي دومنيكي عاش سنين طويلة في الموصل، كان سلف كَارزوني هناك. له كتاب (الموصل في القرن الثامن عشر) منشور في ۱۹۱۱- الموصل. (ج.ز)

(۲) Giuseppe Campanile = جوزيبي كامبانيلي (۱۷٦٢ - ۱۸۳۵): راهب إيطالي دومينيكي خلف كارزوني، و هو مؤرخ وعالم أجناس له كتاب (تاريخ اقليم كردستان و الملل والنحل فيها) منشور في ۱۸۱۸ في نابولي. والجدير بالذكر أن أستاذه وصديقه كارزوني قد ساعده في تأليفه. ويُذْكَر أن الكردلوجي توماس بوا قد ترجمه إلى الفرنسية، لكنّه لم ينشره، وإنّما إستشهد بنتف مقتطفة منه في كتابه

(اج.ز) (l'ame des Kurdes a la lumiere de leur folkore)

(٣) Pietro Della Valle جيترو ديلا فالي (١٥٨٦- ١٥٢١) رحّالة إيطالي. كان ضليعاً باللغات: العربية، التركية والفارسية. له كتاب (أسفار بيترو ديلا فالي الرحّالة، وصفه هو نفسه في رسائل عائلية) منشور في ١٦٦٧ وهو مصدر ثري بالمعلومات عن الكرد. وهو يُعَد قمّة الإبداع في أدب الرحلات بالإيطالية. (ج.ز)

(٤) Alessandro De bianche = اليساندرو دي بيانكي (ت: ١٨٩٦) لـ كتاب (رحلات إلى أرمينيا و كردستان و لازستان) منشور في ١٨٦٣ ميلانو. (ج.ز)

(°) ترجمته عن الإنكليزية والترجمة (الكرمانجية الشمالية) لشريف دَرِنجه مع إستشارة الترجمة العربية عن الإيطالية للدكتور يوسف حبي (المصدر رقم ١)، علماً أنّ تقديم ميريلا كالترجمة العربية عن الإيطالية للدكتور يوسف حبي المحفوظ في جامعة أوكسفورد كاليتي هو لطبعة (٥xford University)، علماً أنّ الكتاب منشور لأوّل مرّة في روما، في سنة ١٧٨٧ (٨٨٨ صفحة) وهناك نسخة رقمية له محفوظة في المعهد الكردي في باريس. (ج.ز)

(6) Maurizio Garzoni , Grammatica e Vocabolario Della Lingua Kurda, Roma, stamperia della Sacra Congregazione di Propaganda Fide, 1787, 288 pp.

- (ج.ز) ( Padre de lla Curdologia ) (۷)
- (من قبل: ل. و. فوسوم. (ج.ز) (The pioneer Kurdish grammarian)
- (٩) وهنا رداً على زعم كارزوني؛ تشير كاليتي إلى كتاب (تاريخ الأدب الكردي) لسجّادي، وكتابين لتوماس بوا؛ تأكيداً لوجود أدب كردي مدون منذ قرون مديدة (ج.ز)
- (١٠) من البداهة أن هذه اللهجات (محلّية محدودة) لا تشتمل حتى على سائر لهجات (الكرمانجية الشمالية)؛ فكيف تشتمل على لهجات اللغة الكردية جمعاء؟! (ج.ز)
- (١١) كَارِزُوني هو المرسل الثاني الذي عاش في العمادية، بعد سولديني= Soldini (م. كَاليتي)
  - (١٢) سيكرّر (بيوندلي) ذلك في القرن التاسع عشر (م. كاليتي)
  - (١٣) بهذا الخصوص تذكر كاليتي بضعة كتب لروجيه ليسكو، جويس بلو و سون (ج.ز)
    - (١٤) حسب إشارة دومنيكو سيستيني (م. كاليتي)

#### المصادر:

- (۱) التراث الكردي في مؤلّفات الإيطاليين/ للإيطاليّة ميريلا غاليتي/ تعريب و تعليق و إيضاحات: د. يوسف حبّي عضو المجمع العلمي العراقي/ مجلّة المجمع العلمي العراقي (الهيئة الكرديّة) المجلّد الثامن ۱۹۸۱ (صص ۲۲۰ ۳۰۰)
  - http://www.avestakitap.com (\*)
  - http://www.kulturname.com/?p=7856,DEC (\*)
  - http://www.kurdishacademy.org/?q=node/579 (\$)
    - The legacy of the Dominicans (٥)

### آفگوست ژابا (۱۸۰۱ ـ ۱۸۹۶) أبرز روّاد الكردلوجيا الأوائل

ج.ز

ولد August Kościesza-Żaba (آفكوست ژابا) في سنة (۱۸۰۱) في مدينة Krasław (كراسلاف) - بولونيا، و توفّي في (٣ كانون الثاني ١٨٩٤) في مدينة Izmir (إزمير) و هو من عائلة أرستقراطيّة عسكريّة.

تخرّج **رُابا** فى جامعة فيلنسكي، ثمّ قصد معهد اللغات الشرقية التابع لوزارة خارجية روسيا القيصريّة، في سان بطرسبورغ، حيث درس اللغات: الفارسيّة، التركيّة والعربيّة خلال السنوات (١٨٢٤- ١٨٢٨) و تخرّج فيه، علماً بأنه قد تعلّم اللغة الكرديّة لاحقاً في أرضروم، بلْ غدا أحد أبرز الكردلوجيين الروّاد.

ولئن كانت المهمة الرئيسية لذلك المعهد إعداد الكوادر من الأسر الأرستقراطية للعمل في السلك الدبلوماسي؛ فقد حظي ژابا بعد تخرّجه بالتعيين مترجماً في القنصلية الروسية في مدينة يافا (فلسطين)، ثمّ نقل إلى سالونيكا، ثمّ الى سميرنا (إزمير) في تركيا، ومن ثمّ عيّن في ١٨٤٨ قنصلاً لروسيا القيصرية في مدينة أرضروم (شمالي كردستان)، لكنه ترك أرضروم إبّان سنوات حرب القرم (عليفته هناك ، حيث عمل حتى ١٨٦٦، ومن ثمّ تخلّي عن منصبه الدبلوماسي؛ وظيفته هناك ، حيث عمل حتى ١٨٦٦، ومن ثمّ تخلّي عن منصبه الدبلوماسي؛ لكي يتفرّغ له (المُردلوجيا)، مكرّساً بقيّة عمره لجمع و تدوين عيون التراث الكردي، فضلاً عن ريادته في وضع القواميس؛ فقد وضع ثلاثة قواميس: الأوّل (كردي – فرنسي) في سنة ١٨٧٩ والذي قدّم له وأشرف على نشره المستشرق الألماني فيرديناند ژوستي (١٨٣٧ - ١٩٠٧) ونشرته أكاديمية العلوم الروسية في بطرسبورغ، وقد حاز على جائزة الأكاديمية نفسها كأفضل عمل أكاديمي عامئذ.

يقع القاموس في (٢٦٤ صفحة) و هو يحتوي على (١٥ ألف) كلمة كرديّة مع تأشير أصولها، وشرحها ومقارنتها بمثيلاتها في اللغات: الفارسيّة، التركيّة والعربيّة. وقد إستخدم ژوستي فونتيك اللغة الألمانية في ضبط ألفاظه؛ لكونه ألمانياً. وهنا لابد من الإشارة إلى أن ژابا قد وضع هذا القاموس بمؤازرة الملاّ محمود بايزيدي (؟ ١٧٩٧- ؟ ١٨٦٨)، و لا يشتمل القاموس على اللهجات الكرديّة كافّة، وإنّما يقتصر على اللغة الكرديّة في أنحاء (وان، بايزيد، بتليس، موش، أرضروم، أرزنجان و قارس) أي في أكثر أنحاء شمالي كردستان.

أمّا القاموسان الآخران، فأحدهما (فرنسي - كردي – روسي) والآخر (كردي – فرنسي - روسي) ومازالا مخطوطين محفوظين في أرشيف أكاديمية العلوم الروسية - فرع بطرسبورغ.

لعلّ أخصب وأثرى فترة في مشوار ژابا الكردلوجي الجليل، والتي أضحت منطلق عطائه الغزير، أثناء عمله الدبلوماسي وبعد إستقالته و إنتقاله إلى مدينة إزمير، حيث كرّس بقيّة حياته للكردلوجيا، لعلّها سنوات تواجده في أرضروم (١٨٤٨ - ١٨٦٦)؛ إذْ تعلُّم اللغة الكرديّة، وجمع المتنوّرين الكرد حوله مشكّلاً منهم شبه تجمّع ثقافي، وكان أبرزهم الملاّ محمود بايزيدي، وقد حثِّهم على تدوين عيون التراث الأدبى الكلاسيكي والفولكلوري؛ لإنقاذها من الضّياع؛ فلا مبالغة في تقييم الأستاذ جودت هوشيار له: " أعتقد جازماً، أنه لو خلت (الكردلوجيا) الرّوسيةُ والأوروبية من أعمال و مخطوطات الدبلوماسي والمستشرق الروسي البارز، البولوني الأصل (آفكوست ژابا) (١٨٠١- ١٨٩٤) ؛ لكانت صورة الأدب الكلاسيكي و التراث الشعبي الكردي - كما نعرفها اليوم - مغايرة إلى حدّ كبير، وأقل ثراءً.." و يضيف، وهو محق: " لولا جهود ژاباً لمْ نكنْ نعرف اليوم شيئًا، حتى عن البايزيدى، وعن العديد من العلماء و الأدباء و الشعراء الكرد الكلاسيكيين، الذين عاشوا في مدينة أرضروم (كردستان الشمالية) في منتصف القرن التاسع عشر ؛ فرز ابا هو الذي كلُّف البايزيدي بتدوين و ترجمة الآثار الكردية النادرة و الثمينة، و في مقدّمتها ترجمة كتاب (شرفنامه) للبدليسي من اللغة الفارسية إلى اللغة الكردية لأول مرّة، و تأليف كتاب عن العادات و التقاليد الكر ديّة، وغير ذلك كثير "

إنّ ما خلّفه رّابا من مخطوطات (عدداً و نوعاً) " لا نظير لها، لا في روسيا، ولا في الدول الأوروبية مثل فرنسا وألمانيا، وحتى في كردستان الكبرى نفسها" حسب قول الأستاذ جودت هوشيار، وهي أسطع برهان على تقييمه السالف؛ فقد تجاوز عددها السّتين مخطوطة ومنها: قرابة (٥٦) باللغة الكردية و (٤) باللغة الفرنسية و(٣) باللغة التركية، والكرديّة. تشتمل على شتى المجالات: اللغة، الأدب، الفولكلور، الإثنوغرافيا و التاريخ) وهي محفوظة في مكتبة سالتيكوف - شدرين الحكومية العامّة في بطرسبورغ، وهناك (٣) مخطوطات من مجموعته في مكتبة معهد الإستشراق التابع لأكادمية العلوم في بطرسبورغ نفسها. ومن مخطوطات رابا القيّمة: ترجمة ملحمة (مم و زين) لخاني، و (جامع يي رساليان و حكايتان بزماني كورمانجي) وهي حكايات فولكلوريّة كردية، جمعها بمساعدة الملا محمود بايزيدي، مع ترجمتها الى اللغة الفرنسيّة.

لقد نالت بضع مخطوطات لرابا التحقيق والنشر لاحقاً من قبل الكردلوجيين والكردلوجيّات السوفيات، ومنها: ملحمة (مم و زين) لخاني، منظومة (الشيخ صنعان) لفقي طيران، و منظومة (ليلي و مجنون) لحارث البدليسي، كتاب (عادات و تقاليد الكرد) للملا محمود البايزيدي، كتاب (قواعد اللغة العربية باللغة الكردية) لعلى ترماخي و كتاب (الأغاني الشعبية الكردية) لرابا نفسه، والذي حقّقته و ترجمته الكردلوجيّة (رس. موسيليان) و صدر باللغة الروسيّة في ١٩٨٥.

و هنالك مساعي تترى لتحقيق مخطوطات أخرى لـ رابا عُثِر عليها في السنوات الأخيرة، و أهمها: (المحادثة الكردية - الفرنسية) و (حوار بين كرديين) من تأليفه أو تدوينه في سنة ١٨٨٠ و كانت ضمن أرشيف (مينورسكي)، و وجدت مخطوطة أخرى بالعنوان نفسه (حوار بين كرديين)، لكنها أكبر حجماً تقع في (٤٧٨ صفحة) دوّنها محمود بايزيدي مشاركة شاعرين كرديين، علماً أن الحوارين باللهجة الكرمانجية الشمالية. وتحتوي المخطوطتان على معلومات ثمينة و متنوعة عن شتى جوانب الحياة الإجتماعية والإقتصادية و الثقافية في شمالي كردستان في أواسط القرن التاسع عشر.

وهكذا أثبت رابا بإنجازاته المشهودة أن الشعب الكردى قد أنجب شعراء وعلماء، ويرقى أدبه الكلاسيكي يرقى إلى مصاف الآداب الشّرقيّة، بالعكس من الإعتقاد الخاطيء السائد أنذاك عند سائر المستشرقين الأوربيين، بأن الثقافة الكرديّة تقتصر على الفولكلور المدوّن و الشفاهي، بل " أسهمت أعمال ژابا العلمية في تطوّر الـ (كردلوجيا) في روسيا، وتحوّلها إلى حقل إستشراقي معرفي مستقل" بتقييم الأستاذ هوشيار، الذي يعتقد أنّ رابا لم يشرع (كما أشيع عنه) بدراسة اللغة الكردية و جمع المخطوطات الكردية لأكاديمية العلوم الروسية؛ بتكليف من الأكاديمي (ب. دورن) مدير المتحف الآسيوي آنذاك، وإنّما جاء ذلك التكليف بعد أن علمت الأكاديمية أن رُابا قد اختار ذلك السبيل من تلقاء نفسه، بل إستقال من منصبه الدبلوماسي؛ من أجل التفرّغ للكردلوجيا بصفته عالماً، و"ليس دارساً هاوياً أو دبلوماسياً مكلفاً بإنجاز مهمة بعيدة عن واجباته القنصلية" ومن الجليّ أنّ رابا هو أوّل مستشرق يكرّس جلّ عمره لـ ( الكر دلوجيا). أمّا أنْ يكون " هو المؤسس الحقيقي للكر دلوجيا الروسيّة" كما يرى الأستاذ هوشيار؛ فهو توصيف مبالغ فيه حسب رأيي؛ فقد كان هنالك أخرون ومنهم: خاجاتور أبوفيان، ليرخ، ب. دورن و ف. ديتل، وعليه يعد رُابا أبرز الروّاد الأوائل في الكُردلوجيا، لكّنني أشاطره الرأي بأن رُابا مُغبون حتى في الوسط الأكاديمي الكردستاني، ولمْ ينلْ منجزه الكردلوجي ما يستحقّه من دراسة وتقييم و تثمين ، وأكبر إثبات على إهمال حتى الأكاديميين الكرد هو ندرة المقالات و الدر اسات عنه، للأسف الشديد!

#### المصادر:

- (۱) لهبارهی کوردناسییهوه له رووسیا و یه کیّتی سؤقیّت د. ئهوره همانی حاجی مارف گوّقاری کورد، به رگی دووههم، به شی یه کهم ۱۹۷۶
  - (٢) آفگوست ژابا مؤسس (الكوردولوجيا) الروسية/ جودت هوشيار/ إنترنت
- 3- August Kościesza-Żaba Wikipedia (English)
- 4- August Kościesza-Żaba Wikipedia (Kurdî)
- (5) لیککوّلینهوه کوردییهکان- بهرگی یهکهم/ د. موحسین ئه همه عومهر/ ۲۰۱۲ ههولیّر- بلاوکراوهی ئهکادیمیای کوردی، ژماره ۱۵۶

### خاچاتور آبوقیان (؟٥٠١٨ ـ ١٨٤٨) صدیق الشعب الکُردي

وزيري أشو ترجمة وتحشية: جلال زنكابادي

ولد Xachatur abovyan خاجاتور آبوڤيان في (١٨٠٩/١٠/١) (١) في قرية كاتاكير الواقعة آنذاك في شمالي يريفان بخمسة كيلومترات (حيث تقع الآن داخل حدود العاصمة الأرمينية يريفان).

كانت بلاد آبوفيان (أي أرمينيا) عهدذاك ترزح مثل كردستان تحت نيري الحكمين الفارسي والعثماني ، وكان الكُرد والأرمن يعانون المزيد من الجور والعسف ، بل كان إضطهاد الأرمن مضاعفاً؛ لكونهم مسيحيين ، بالإضافة إلى انسدال ظلام الجهل على المجتمع الأرمني ؛ لقلة المدارس والمتعلمين والمتنورين. تلبية لرغبة والده ؛ دخل خاجاتور المدرسة مبكّراً، ثمّ التحق في سنة ٤ ١٨٢ بمدرسة (نرسيسيان) في تفليس(٢) حيث تشرّب بهوى تعلّم اللغة الأرمنية والروح الوطنيّة، وابتدأ هناك بنظم الشعر فضلاً عن تعلّم اللغتين الروسيّة والفرنسيّة.

في ١٨٢٨ أنهى آبوفيان دراسته في تلك المدرسة، وإثر التقائه ببعض الوطنيين والتقدميين؛ قصد (أجميازين) الواقعة على سفوح جبل آرارات، بعدما ضايقه بعض الرجعيين والمتخلفين، لاسيما من أدعياء الدين الذين تصدوا لأفكاره النيرة و آرائه الوطنيّة، بل ما انفكوا يعادونه ويلاحقونه، إلا أن ذلك لم يثبط عزمه ؛ مادام قد قرّر أن يحيا و يموت من أجل و طنه.

وفي عام ١٨٢٩ راح خاجاتور آبوفيان يتجوّل في سائر أنحاء أرمينيا بصفته مرافقاً للبروفيسور (فردريكس باروت)(٣)الأستاذ في جامعة (دوربات)(٤) وكان آبوفيان قد التحق بالجامعة المذكورة للدراسة؛ بمساعدة الأستاذ باروت نفسه، حيث تعلّم اللغة الألمانية.

وفي عام ١٨٣٧ تعين آبوفيان مدرساً في إحدى مدارس تفليس، وافتتح هناك مركزاً خيرياً- غير حكومي- للأنشطة الثقافية والإجتماعية.

وفي أواخر ثلاثينات القرن التاسع عشر وأوائل أربعينيّاته، ألّف خاجاتور آبوفيان كتابه الموسوم (جراح أرمينيا) (٥) وفي منتصف أربعينيّات القرن نفسه تجوّل خاجاتور بين أكراد أرمينيا دارساً آدابهم ومعتقداتهم وعاداتهم وتقاليدهم؛ ثمّ توّج بحثه بتأليف كتابه (الكُرد والإيزديّة).

وفي الصباح الباكر من يوم ٢ نيسان ١٨٤٨ خرج خاجاتور آبوفيان من بيته، ولم يعد بعدئذ، حيث إختفى بلاأثر، وظلّ مصيره مجهولاً حتى يومنا هذا!

لقد خلّف آبوفيان ادباً إبداعياً ثرّاً (٢) طرح فيه وناقش بشموليّة وبعمق مشكلات بلاده أرمينيا، فضلاً عن انه يعدّ مؤرّخاً ومفكّراً ديموقراطيّاً في الشرق الأوسط (٧) بالإضافة إلى كونه باحثاً فذاً إهتمّ بدراسة المجتمع الكُردي؛ فقد نشر عام ١٨٤٨ على الصفحات الأولى من صحيفة (القفقاس) التفليسية عدداً من المقالات والأبحاث تحت عنوان (الكرد)(٨) كما نشر دراسة تاريخيّة بعنوان (الإيزديّة)(١) وكان آبوفيان قد تجوّل أسبو عين كاملين في ديار القبائل الكرديّة ومضاربها؛ ليطلع على المجتمع الكردي ويدرسه عن كثب، ولقد كتب بهذا الصدد:

" قبل عامين، قصدت مضارب الإيزدية، ورغم سوء الأحوال الجوية والبرد القارس وحلول عيد ميلاد السيّد المسيح وسفري على حسابي الخاص؛ فقد كنت غير آبه بشيء، وقمت بجولتي بين الكُرد الإيزديّة، ومكثت بين ظهرانيهم مدة أسبوعين ، حيث حظيت بمكافأة ثمينة، ألا وهي ما حصلت عليه من معلومات عبر إطلاعي على مناحي معتقداتهم ، وعلى سائر الأشياء على الشاكلة نفسها، حيث تظللت ببأسهم ورجائهم. وفيما يتعلّق بتراث الكرد وأدبهم وفروسيّتهم وملاحمهم الشعريّة ؛ وجب علي التقرّغ أكثر من شهرين للإشتغال على تصنيف ماجمعته، وطالما ضاقت نهاراتي بما أقدمت عليه. وهكذا أنجزت مؤلّفاً على قدر كبير من الإحاطة والعمق ، ضمّنته مراميّ ناشداً تحقيق النهج العلمي المشرّف الذي يليق بمعاضدي المبجّل نائب ملك الخلق. وكان كتابي باللغة الألمانيّة، وقد طرق سمعي الكثير من النقد والتقريظ والثناء عليه(١٠)... فقد بذلت فيه قصارى جهدي رغم قصر الفترة، والله وحده يعلم الآن ماحلّ بمصيره هنالك في ألمانيا ، أو في تفليس!" إقوفيان ، الأعمال الكاملة، المجلّد السابع، صص ١٩٤٥ - ١٩٥ إ١١)

لم تكن تلك الجولة لآبوفيان هي الأولى أو الأخيرة بين الكُرد ، فقد سبق أن تعرّف إليهم من قبل ، وتعلّم لغتهم ، بل أجادها، وكان يتكلم بها بطلاقة، فعلى حدّ قول قناتي كُردو: "كان آبوفيان يتقن اللغة الكردية، وطالما عكف على دراسة قواعدها و قاموس مفرداتها" وقد ترجم آبوفيان العديد من الأغنيات الكردية إلى اللغة الألمانية ، وسلّمها إلى الشاعر الألماني (ف. بودينستد) والذي ضمّنها كتابه ذا الأجزاء الثلاثة: ألف ليلة وليلة في الشرق (١٢) و (١٢)

### المصدر:

(رَوْشُن) Rawsen top 1001 Jataphyl

Hejmar 6 Zivistan 1991- Istanbul

هوامش المترجم (ج.ز) إستناداً إلى:

- (أ) (الهوامش ۱-۷) تاریخ ارمنستان/ هراند باسدرماجیان/ ترجمه: محمد قاضی/ تهران، جاب دوم ۱۳۲۹ش- ۱۹۹۰/ (صص ۳۲٤،۳۲ و ۳۲۷)
- (ب) (الهوامش ١٠٨) مجلة (Chira = السراج)الصادرة في السويد، والموضوع بحث مستفيض عن آبوفيان والكرد، للباحث وزيرى أشو:

Cira , Sal 3 Hejmar 1, Payiz 1997 (Dost u xerxez e cim.eta kurdayi mezin) Wezirre Eso

- (١) (١٨٠٤) وتؤكّد غالبية المصادر على سنة (١٨٠٥)
- (٢) أسَّسها الشخصية المعروفة نرسيس اجتاراكيتزه اسفَّف الطائفة الكاثوليكية لاحقاً.
- (٣) Parrot الذي قام عام ١٨٢٩ مع آبوفيان وفلاحين أرمنيين وجنديين روسيين بتسلّق جبل آرارات وبلوغ قمّته لأول مرّة، وكان باروت أول عميد لجامعة دوربات.
- (٤) Dorpat جامعة أسسها القيصر ألكسندر الأول في (أستونيا) وقد أصبح دورها وتأثيرها هائلين في إحياء الثقافة الأرمنية ونهضتها، ويعد آبوفيان أوّل أرمني تخرّج فيها، حيث تلقى تحصيله الدراسي فيها خلال السنوات (١٨٣٠-١٨٣٦)
- (٥) رواية ملحمية بطولية، يصور فيها آبوفيان حياة قريته (كاناكير) مجسداً عذابات الشعب الأرمني تحت نير سلطات المحتلين الأجانب.
- (٦) يعد آبوفيان رائد ومبدع الأدب الأرمني الجديد؛ فقد تخلّص من الأسلوب التقليدي السقيم ، وددشن أسلوباً جديداً ينبض بلغة حيّة جذابة، سرعان ما شاع في أوساط شتى الطبقات والشرائح الإجتماعية.
- (٧) لم يكن آبوفيان مجرد أديب أرمني كبير فحسب، بل كأن وطنياً متحمّساً ناذراً كلّ كيانه لإستنهاض همم شعبه، وكان ذلك إبّان ظهور إرهاصات الأفكار الداعية إلى الحرّية والتحرّر في الشرق الأدنى وأورباالشرقية، ولتجسيد تلك الأفكار؛ وجب إبداع لغة وأدب جديد(ف. ماكلر، مختارات من الأدب الأرمني، ١٩٣٢ باريس، ص٧)
- (٨) نشر سنة ١٩٤١ على صفحات مجلّة (الأدب السوفياتي) ثمّ في أعماله الكاملة (٨ مجلّدات) والتي صدرت في نهاية أربعينيّات القرن العشرين وأوائل خمسينيّاته.
- (٩) كُلّ مُايتُعلَق بالكرد عموماً والكرد الإيزدية خصوصاً من مقالات ودراسات لأبوفيان منشور في المجلّدين (السابع والثامن) من أعماله الكاملة.
- (١٠) كما حاز لاحقاً على تقريظ الأدباء والباحثين الكرد، وقد خصّه بعضهم بمقالات أمثال: حاجي جندي، قناتي كردو، أورديخان جليل، أمين عقدال، كارلين جاجان، كنياز ابراهيم ميرزويف وجركس رش، وكذلك أشاد به الكردلوجيون ومنهم: ه. أوربيلي و ئي. يكيزارون.
- (١١) ترجم الباحث وزيري أشو كتاب آبوفيان عن الكرد إلى الكردية (بالأبجدية السيريلية)عام ١٩٨٦، وقد تعذر حصولي عليه رغم زيارة المترجم نفسه لكردستان وبقائه فترة مناسبة ولقائي به بضع مرّات. (١٢) مع هذه المقالة ثلاثة نصوص غنائية وملحميّة ممّا جمعه ودوّنه آبوفيان من الفولكلور الكردي، وهي تتعلّق بالكفاح المشترك للكرد والأرمن ضد الإستبداد العثماني. أي في مجلّة (رَوْشَن):

(Rawsen, Hejmar 6 Zivistan 1991- Istanbul)

(١٣) كتب آبوفيان مايلي عن الشعر الفولكلُوري الكردي: '' لقد خطى الشعر الشعبي خطّى واسعة، وبلغ حدّ النضج والإبداع.. تكمن روح الشعر في أعماق كلّ كردي، حتى الشيوخ الأمّيين كلّ كرديّ وكلّ كرديّة يولد/ تولد شاعراً/ شاعرةً بالفطرة، و للجميع موهبة إرتجاليّة مذهلة، في التغنّي بالوديان والجبال والشكلالات والأنهار والورود والأسلحة والخيل والبطولة والحسان.. وكل ذلك يتدفق من أعماق خلجاتهم وأحاسيسهم!'

[مجلة (القفقاس) ع ٤٧، سنة ١٨٤٨ تفليس، ص١٨٨]

## أعمال ليرخ عن الكُرد \*

# البروفيسور قناتي كردو ترجمة: ج. ز

في أواسط القرن التاسع عشر، قدّمت الأكاديميّة العلميّة الروسيّة در اسات وأبحاثاً مهمّة عن تاريخ الكرد والاثنو غرفيا واللغة الكرديّة والأدب الكردي.

وفي تلك الحقبة حظيت أعمال قيمة عديدة عن الأمّة الكرديّة بالنشر بؤازرة الأكاديميّة الروسيّة، ومنها الأعمال الآتية على سبيل المثال:

- (۱) دراسة ب. ليرخ (عن أكراد ايران) وهي ثلاثة كتب.
- (٢) تاريخ الأمّة الكرديّة لشرفخان البتليسي/ مترجم الى اللغة الفرنسيّة ومشفوع ببحث تاريخي اثنو غرافي
  - (٣) مجموعة سِير وتراجم كردية/ جمعها آ. د. ژابا في ارضروم.
    - (٤) قاموس كردي- فرنسي/ آ. د. ژابا
    - (°) قواعد اللغة الكرديّة بالألمانيّة/ ف. يوستي.
  - (٦) مجموعة نصوص كردية/ جمعها آ. سوسون في تُرابدين وبوتان

ومن الجليّ ان تقدّم وارتقاء الكُردلوجيا (الدراسات الكرديّة) في بطرسبرغ ارتبطا بـ (ب. ليرخ) الذي كان أعظم علماء روسيا، وقد دشّن في أواسط القرن التاسع عشر أبحاثه عن الأمّة الكرديّة ولغتها.

ولد ب. ليرخ في سنة ١٨٢٨ وأكمل دراسته في سنة ١٨٥١ بجامعة بطرسبرغ، حيث حاز على لقب (رائد اللغات الشرقية)

وفي البداية عمل ليرخ في لجنة الأكاديميّة الإمبر اطوريّة الروسيّة مترجماً ووكات برتوكو لات ، ثمّ أضحى أمين المكتبة الشّرقيّة في جامعة بطرسبرغ (١)

إبتدأ ليرخ أبحاته ودراساته المتعلّقة بالكرد في مطلع ١٨٥٠ لكنه لم يستطع التفرّغ دائماً للكرلوجيا. كان ليرخ خلال السنوات (١٨٥٨ - ١٨٦٠) يعمل في الأكاديميّة الروسيّة ، إذ انضمّ إلى فريق (ن. ب. إكناتوف) ورافقه إلى بُخارى وخيوه واهرنبُرغ ، حيث تغيّا دراسة تاريخ وأثنو غرافيا ولغات سكّان تلك المناطق ، فضلاً عن جمع المخطوطات واللقى الأثريّة المتعلّقة بشعوب الشرق.

وكذلك بعثته الأكاديميّة الروسيّة في (١٨٦٧ و١٨٦٨) للبحث والتنقيب وجمع اللقي الاركيولوجيّة في مدينة (خرابه) الواقعة جنب نهر سير داري.

وفي السنوات (١٨٦٩- ١٨٧٤) سافر ليرخ إلى السويد والدانمارك ، حيث قدّم مقالاً في مؤتمر العلماء العالميين. وتثميناً لدور ليرخ في تنفيذ المهمّات المناطة به

من قبل الدولة على الوجه الأحسن ، أبحاثه التاريخية والاركبولوجية والجغرافية والإثنو غرافية ولغات الشعوب الآسيوية،فضلاً عن أبحاثه ودراساته المتعلقة بالكرد واللغة الكردية؛ منحته الأكاديمية الروسية لقب (مستشار فخري) و (مستشار عامل).

وفي سنة ١٨٧٦ استقال ليرخ من عمله ؛ إثر إصابته بالمرض ، وتفرّغ ، ثمّ سافر إلى ألمانيا. ومن ثمّ وافته المنيّة في سنة ١٨٨٤.

ثمّة ثلاثة كتب عن الكرد منشورة لليرخ بعنوان (دراسات عن أكراد ايران وأسلافهم كلديي الشمال) (٢)

ولكن يظهر من قراءة دراسات ليرخ اقتصار اشتغاله على البحث والتحقيق في مجال تاريخ الكرد والإثنوكرافيا واللغة الكرديّة ؛ حيث لم يكتب ليرخ أيَّ شيء عن الكلديين بصفتهم أسلاف الكرد!

وكتاب ليرخ عبارة عن مقدّمة ، في تاريخ الدراسات الكرديّة واللغة الكرديّة. وفي مقدّمت يثبت ليرخ لماذا من الضروري القيام بالدراسات في التاريخ الكردي والأثنو غرافييا واللغة الكرديّة، ثمّ يستعرض كافّة المعلومات الواردة في الكتب وكتابات الرحّالة المتعلّقة بالكرد واللغة الكرديّة، ثمّ يتناول خصائص الشعب الكردي حياته، دياناته ولغته.

ويبرهن ليرخ على ان معظم معلومات المعنيين بالشعب الكردي من الباحثين أغاليط وافتراضات لا تقدّم الحقيقة للقرّاء، حيث كتب: "لمْ ينصرف أيّ باحث ممّن اختلطوا بالأكراد إلى البحث المعمّق في حياة الكرد ودياناتهم ؛ فهم يتطرّقون إلى الكرد في العديد من الكتابات والدراسات، لكنما لاتوجد دراسة واحدة تقدّم لنا المعلومات الكافية لمعرفة هذا القوم" (٣)

ثم يكتب ليرخ " لقد عرفت أن العديد من الباحثين عملوا في ظروف سيّئة، أو غير أكفّاء في جمع المعلومات؛ ممّا أدّى ذلك إلى كتابة الكثير من الأغاليط عن الكرد، وتضليل الكردلوجيا" (؛)

وفي دراسته ثبّت ليرخ بدقة كلّ المعلومات الواردة في مصادر ومظان البحث الاثنوكرافي عن الكرد وقبائلهم وعشائرهم، ويكتب بهذا الصدد: "إن تدوين أسماء ومستوطنات القبائل والعشائر الكرديّة بدقّة؛ سيمهّد تدريجيّاً ويسهّل تحقيق ونشر تاريخ الكرد (لشرف خان/ق.ك) كما سيمهّد السّبيل أمام الباحثين، الذين سيجمعون المعلومات الاثنوكرافيّة، ويطمحون إلى تأليف الكتب الرصينة عن الأكراد" ومع ذلك يعتقد ليرخ أنْ ليس هناك تدوين صائب متكامل لأسماء القبائل والعشائر الكرديّة.

في (٢٣ كانون الأول ١٨٥٦) نشر ك. ميكيشين مقالاً بعنوان (أكراد سمولينسكي كوبيرني) في صحيفة (سيفيرنايا بجيلا) الروسيّة، أشار فيه إلى تواجد أسرى أكراد في مقاطعة سمولينسكي ، ممّن أسرتهم القوّات الرّوسيّة خلال السنوات (١٨٥٠-

المرب الحرب الروسية – التركية ، والذين أقاموا في مدينة روسلافل، وعندها طلب كبار العلماء الروس من الأكاديمية الروسية إيفاد باحث قدير إلى مدينة روسلافل ؛ لإجراء بحث ميداني عن اللغة الكردية، حيث اقترح المستشرقون الأكاديميون : دورن، بييتلينغ، بروس، كونيك وكبيين في رسالتهم إلى سكرتير الأكاديمية الروسية إيفاد ليرخ إلى مدينة روسلافل، حيث كان يقيم الجنود الكرد الأسرى ؛ لإجراء بحث ميداني عن اللغة الكردية، فقد كتبوا في رسالتهم عن ليرخ: " لقد ابتدأت الأن أبحاث اللغويين عن الشعب الكردي ولغته، ولاشك في ان اللغة الكردية يمكنها أن تكون مصدراً كبيراً لإبحاث أخرى عن اختلافات اللغات الإيرانية، التي لم يحظ تاريخها بالتنقيب والبحث حتى الآن ؛ إذ لم يكن الباحثون الذين التقوا بأولئك الكرد مؤهلين لإجراء الأبحاث عن اللغة الكردية؛ ولذلك اخترنا ليرخ لهذه المهمة ؛ لأنه أول بحاثة أوروبي تصدّى لدراسة الكرد على الصّعد: ليرخ لهذه المهمة ؛ لأنه أول بحاثة أوروبي تصدّى لدراسة الكرد على الصّعد: الروس ؛ إذ اطلع على جميع الدراسات عن لهجات اللغة الكردية، وبالأخص لمعرفة مضمون تاريخ الكرد لشرفخان،الذي ألفه باللغة الفارسيّة في القرن السادس عشر، وكذلك لمعرفة المصادر الأخرى" (ه)

وتبعاً لإقتراح العلماء المذكورين؛ أوفدت الأكاديميّة الرّوسيّة ليرخ إلى مدينة روسلافل، حيث عايش الأسرى الكرد قرابة ثلاثة أشهر، وهم أصلاً من مناطق: ماردين، الجزيرة، ديرسيم، موش، ديار بكر، أورفه، بيرَجَك، بيكنسي، مالاطيه، مادن، عربكير وأرضروم، وعددهم (٥٠ شخصاً) فتعلّم اللغة الكرديّة وأجادها بعونهم، بل دوّن نصوصاً من اللهجتين الكرمانجية (الشماليّة) والزازاكيّة، وجمع المواد المتعلّقة بحياة الأكراد ودياناتهم و لغتهم وعاداتهم وتقاليدهم؛ ليضيفها إلى المعلومات المستفيضة، التي ظفر بها في كتابات العلماء الروس والأوربيين، ومن ثمّ ليطرحها في كتابيه الثاني والثالث، حيث يتحدّث في كتابه الأخير عن طبيعة مهمته في مدينة روسلافل، ثم يستعرض تدريجيّاً تاريخ دراسة اللغة الكرديّة، ويقيّم جهود الذين سبقوه في تناول اللغة الكرديّة ولهجاتها بالبحث قائلاً: "لم يُجْرِ جهود الذين مكثوا بين الكرد أبحاثاً معمّقة دقيقة في اللغة الكرديّة، ولمْ يبتغوا الإهتمام أكثر بهذه اللغة، ومعرفة الكرد، بل كانوا ممّن اقتصروا على دراسة لهجة واحدة ،وكانوا أيضاً ممّن يجهلون علم اللغة" (١)

جليٌّ في تاريخ در اسات اللغة الكرديّة، هناك باحثون سبقوا ليرخ مشتغلين على در اسة اللغة الكرديّة، وهم:

م. كلا برت، الذي جمع ودوّن (٣٠٠ كلمة كرديّة) من منطقة موش، و ريج الذي جمع ودوّن (٢٠٠ كلمة كردية من أربع لهجات كرديّة) و أوليا جلبي الذي ذكر أسماء (١٥٠ لهجة كرديّة) و ي. بيريزين ماكيي الذي دوّن ونشر نصوصاً من

لهجتين كرديّتين، والعالم الألماني هورنلي، الذي نشر دراسته عن اللهجات الكرديّة.

ولقد كتب ليرخ مقيماً أعمال أولئك الباحثين والعلماء: "إن المذكورين الذين تناولوا شرح قواعد اللغة الكردية بالبحث المعمق والدقيق؛ حيث لم تتوافر لهم المواد الكافية؛ فصعب عليهم البحث عند تناول بضع مسائل ويحللونها على الوجه المطلوب، ناهيكم عن ان فونيتيك اللغة الكردية لم يحظ بالبحث والدراسة لحد الآن، وماز الت أشكال بعض اللهجات مجهولة غير مدروسة، وحتى دراسة اللهجات المدروسة منها غير محسومة وغير واضحة" (٧)

واستناداً إلى كتابات المستكردين وأبحاثه ودراساته الخاصّة؛ يقسّم اللغة الكرديّة إلى خمس لهجات هي:

- (١) الكرمانجيّة
  - (٢) اللُريّة
  - (٣) الكلهُريّة
  - (٤) الكورانيّة
  - (٥) الزازائية

و تمكّن لير خ أن يُعْني باللهجتين الكر مانجيّة و الز از ائيّة، بل يشتغل بعمق و دقّة على اللهجة الكرمانجيّة، التي كتب عنها: " الكرمانجيّة أكثر انتشاراً في سائر الولايات أنحاء كردستان الغربيّة، من الموصل حتى آسيا الصغرى والسليمانية. وهناك اختلافات وفوارق من حيث المفردات والتلفّظ والتراكيب القواعديّة بين القبائل الكرمانجيّة الشماليّة والقبائل الكرمانجيّة القاطنة في جنوب نهر الفرات، لكن تلك الإختلافات والفوارق ليست كبيرة ؛ بحيث تحول دون تفاهم الناطقين بها" (٨) ثم يكتب ليرخ عن الزّاز ائيّة: "عند مقارنة الزّاز ائيّة والكرمانجيّة؛ تنجلي خُصائص مفردات وأصوات الزّازائيّة، المختلفة عمّا في الكرمانجيّة؛ بحيثُ يستوجب الحال حسبان الزاز ائيّة لهجة إير انيّة مستقلّة، فالكر مانج لايفهمون الزّ از ائيّة و لايتحدّثون بها، في حين يفهم الزّ از ائيّون الكر مانجيّة ويتحدّثوّن بها"(٩) كتب العالم الألماني بروف - بوت ، في حينها، عن اللغة الكرديّة بأنها لغة إيرانيّة مستقلَّة ، لها نحوها وقواعدها الخاصَّة، وقد اتفق ليرخ معه في الرأي ، وكتب : "إستناداً إلى القرائن والدلائل المتاحة لي، ليس ثمّة دليل يجعلني أخالف رأى الأستاذ آ. بوت، الذي قال غير مرّة وبرهن على ان للغة الكرديّة مكَّانتها المستَّقلَّةُ بين اللغات الإيرانيّة، وحافظت على استقلاليّنها في كردستان، وهي أقرب اللغات القريبة إلى اللغة الفارسيّة، لكنها تطوّرت وتقدّمت بمعزل عن تطوّر اللغة الفارسيّة" وأضاف ليرخ: "لم يؤثر وجود الكلمات الأجنبيّة في بنية اللغة الكر ديّة"(١٠) ويعلّل ليرخ رأيه بخصوص اختلاف اللغة الكرديّة عن اللغة الفارسيّة بقوله: " إن سبب إختلاف اللغة الكرديّة عن اللغة الفارسيّة مردّه انفصال الأكراد عن القبائل الإيرانيّة خلال الحقب القديمة" (١١)

ويبر هن ليرخ على رأيه بالإستناد إلي الخصائص الصوتية والنحوية والصرفية للغة الكردية. ولقد كتب ليرخ داحضاً رأي المستشرق الروسي بيريزين المعني باللغة الكردية، والقائل في كتاباته بأن لهجة أكراد خراسان ولهجات أكراد مناطق الموصل من لهجات اللغة الفارسية: "ما لم تبلغ دراسات اللغات الإيرانية أحسن مستوياتها في البحث المقارن بين المفردات القاموسية والبنى الصوتية والتراكيب النحوية والبنى الصرفية؛ لايمكن الربط بين اللغتين الكردية والفارسية" (١٢)

وفي موضع آخر يكتب ليرخ: "ما لم ندرس اللغة الكردية ولهجاتها من الأوجه كافة؛ لايمكن أن نقارنها مع بأية لغة أخرى" و " و حالياً ليس من الممكن أن نقارن بين قواعد وليكسيك اللغة الكردية واللغات الإيرانية، وإنما أن نتناولها وحدها وندرس بالتدريج لهجاتها المختلفة باحثين بناها الصوتية والتراكيب اللغوية، ونستخلص النتائج؛ لأن هذه الأمور لم تُحسم لحد الآن، بل من الضروري أيضاً أن ندرس بدقة مصادر تاريخ الكرد ونحققها؛ وبعدها يمكننا انجاز دراسات رصينة عن تاريخ الكرد واللغة الكردية" (١٣)

نشر ليرخ في كتابه الثاني نصوصاً كردية مرسلةً إليه من أرضروم وتبريز، وهي مدوّنة بإملاء اللغتين التركية والفارسية. وقد كتب في مقدّمته أنه أراد في البداية أن يدوّن النصوص الكردية بالألفباء الأوسيتية - الرّوسية" و" كان يحالفني الإنسجام أن أعين فونتيك اللغة الكردية كتابة، وكان يلزمني الإعتماد على الألفباء الأوسيتية، التي وضعها المرحوم الأكاديمي شيكريني على أساس الألفباء الرّوسية، وقد اخترت ألفباء شيكرين المذكورة؛ لتعذّر تعيين فونتيك اللغة الكردية بالألفباء العربية الفارسية، التي يستخدمها المثقفون الكرد الآن، حيث توجد أصوات في اللغة الكردية لايمكن ضبطها بهذه الألفباء" (١٤)

لكنّمًا حين طرح اقتراحه على المجمع العلمي — هيأة علماء الفيلولوجيا؛ لاقى الرفض، وطرحوا رأياً آخر، حيث ورد: "ليس من الضروري أن نستخدم ألفباء جديدة؛ فنخلق مشكلات ومعضلات جديدة في الفيلولوجيا، فأفضل ألفباء للغة الكرديّة هي الألفباء التي وضعها الأكاديمي البرليني ليبسيوس" (١٥)

و عليه؛ فقد دوّن ليرخ ونشر النصوص الكرديّة مستخدماً ألفباء ليبسيوس؛ إستناداً إلى قرار هيأة علماء الفيلولوجيا.

معلوم وواضح جدّاً ان ليبيسيوس قد وضع الأصوات الصّائتة والصّامتة على غرار اللغات الأوربية الغربيّة، دون تشخيص خواص لغات الشرقيين، حيث كان قد قسّم (الصوائت) إلى أصوات قصيرة:

(a.e.e.i.i.o.o.y.y)

وأصوات طويلة (a.e.e.i.u) وقسم (الصوامت) إلى المجموعات الآتية: الأصوات الحلقيّة (h,h)/ أصوات أطراف اللسان (q.k.k.g.g.n.m)/ أصوات عمق اللسان والأسنان (d.t.n)/ أصوات دنتاليّة (d.d.h.s.d.s.z.r.i) وأصوات شفويّة (m.f.v.w)

وطبعاً لم تكن هذه الألفباء تلائم النظام الصوتي للغة الكردية عملياً بل لم تكن تقسيماتها على أساس قانون علمي؛ فمن الواضح ان الأصوات الطويلة والقصيرة في اللغة الكردية تختلف عن الفونيم، حيث يكون التناغم الصوتي هو الأهم في تحديد طولها وقصرها، ناهيكم ان الكرد ينطقون الصوائت طولاً وقصراً: (a.e.i.o.u) ولذا في مجموعة الصوائت لم يستطع ليرخ ضبط الصوت (u) وفي الصوامت لم يستطع تشخيص الصوتين (b.j) والصوتين (p.t) بعلامات فارقة، كما ان العلامات الموضوعة على يمين الصوامت (p.d) زائدة عن اللزوم؛ حيث تخلو الكرمانجية والزارائية من هذه الأصوات المنسجمة.

كُتب عالم القفقاسيّات روس ل. زاكورسكي عن النصوص الكرديّة ، التي أعدّها س. أكياز اروف لطبعها بألفباء ليبسيوس: " إنّنا نقدّر ونتمّن ألفباء ليبسيوس ونحسبها ستاندر، ولكن هل في مقدورها تعيين الأصوات كافّة؟ فقد وضعها علماء ألمان وإنكليز؛ حسب خصائص اللغتين الألمانيّة والإنكليزيّة؛ ولذا واجه ليرخ صعوبات جمّة في العثور على فونتيك اللغة الكرديّة من بين فونتيكي اللغتين الألمانيّة والإنكليزيّة ، ومع ذلك لم يفلح في ضبط فونتيك اللغة الكرديّة على الوجه الصحيح والمتكامل" (١٦)

وكذلك كتب الأكاديمي دورن مدير المتحف الآسيوي عن النصوص الكردية، التي تمّ تدوينها عن ألسنة الجنود الكرد الأسرى: "تمعنت ودققت في هذه النصوص الكرديّة، واقتنعت بأنها أفضل مادّة بحثيّة تعين الأخ ليرخ على وضع قواعد للغة الكرديّة ونصوص للقراءة وقاموس. فلو قُيّض له أن يستكمل مهمّته؛ لصارت هذه المدوّنات أفضل مادة لدراسة اللغة الكرديّة" (١٧)

أمّا الكتاب الثالث لليرخ فهو فعبارة عن مقدّمة ودراسة تاريخيّة - أدبيّة وقويميسين للهجتين الكرمانجيّة والزّازائيّة، وقد وضع ليرخ هذين القويميسين؛ إستناداً إلى النصوص الكرديّة التي دوّنها من ألسنة الجنود الكرد الأسرى في روسلافل حسبما أسلفنا، وفي ترتيبه لهذين القويميسين قارن ليرخ في بض المواضع بين الكلمات الكرديّة وكلمات اللغات الإيرانيّة الأخرى؛ من أجل تحديد ظهور الكلمات الكرديّة. وفي مقدّمة كتابه كتب ليرخ عن تاريخ دراسة اللغة الكرديّة: " قبل أن أذهب إلى الجنود الكرد الأسرى، كنت قد حصلت على كلّ المصادر المتعلّقة باللغة الكرديّة

وطالعتها، وكانت جمعاء عبارة عن مجموعة كلمات كرديّة، لمْ تدوّن أكثريّتها على الوجه الصحيح؛ ولذا أستفد ممّا لدى بعض العلماء المعنيين بتاريخ اللغات الإيرانيّة، حيث لمْ أظفر في أعمالهم بأيّ نصّ صحيح يصلح لدراسة اللغة الكرديّة؛ فاضطررت إلى الحصول على نصوص جديدة"

كان ليرخ يعتقد أن النصوص التي جمعها قليلة لاتُجدي كأساس متين للبحث في تاريخ العلاقة بين اللغة الكرديّة واللغات الإيرانيّة الأخرى وتفسير ها؛ لأن هكذا بحث يستوجب وجود نصوص كثيرة لتحليل الكلمات والقواعد" (١٨) نشر ليرخ كتابين باللغة الألمانيّة بعنوان:

(Forschungen über die Kurden und die iranischen Nordchaldäer) عند نشر كتبه الثلاثة (۱۹)

وهنا ينبغي التذكير بأن ليرخ قد ألّف كتبه أصلاً باللغة الروسية بعنوان (إيسليدوفانيا أوب إيرانسكيخ كورداخ إي إيخ بريدكاخ سيفيرنيخ خالدياخ) أي (دراسة عن الكرد الإيرانيين وأسلافهم الكلديين الشماليين) وناهيكم عن ان عنوان أعمال ليرخ باللغة الألمانية يختلف مع عنوانها الرّوسي؛ ويبدو ان ليرخ قد تراجع عن رأيه القائل بحسبان الشعب الكردي من أحفاد الكلديين الشماليين، وربّما هذا التراجع يعلّل عدم ترجمة كتابه الأول إلى اللغة الألمانية؛ لأنه كان يعيد أصل الكرد فيه إلى كلديي شمال إيران.

ماعدا هذه الأعمال، نشر ليرخ كتابات أخرى مستقلة تناول فيها الأدب الكردي، فمثلاً كتب مقالاً بعنوان (رأي) عمّا كتبه آ.د. جابا عن الأدب الكردي والعشائر الكردية (٢٠)

وكذلك كتب بحثاً بعنوان (رأي) عن ملحمة (مم و زين) احمد خاني ، والتي كانت في المكتبة الوطنيّة الروسيّة = (مكتبة سالتيكوف شيدرين) قد استعارها في في المكتبة الوطنيّة الروسيّة = (مكتبة سالتيكوف شيدرين) و الد (فرنسي – كردي) ومخطوطاته الأخرى. ولقد كتب ليرخ إلى المكتبة الوطنيّة الروسيّة في بطرسبرغ موصياً بضرورة الحصول على كل المخطوطات التي أرسلها جابا؛ " لأنها ثمينة جدّاً وتشهد على ثراء الأدب الكردي" وكذلك كتب ليرخ إلى الأكاديميّة الرّوسيّة موصياً بطباعة ونشر قاموسيّ ژابا ومخطوطاته. وفعلاً طبعت ونشرت الأكاديميّة الرّوسيّة مخطوطات جابا بمؤازرة ليرخ.

وبالإضافة إلى هذه الأنشطة، كان ليرخ يشتغل على وضع قواعد للغة الكردية، وثمّة الآن مخطوطتان لقواعد اللغة الكرديّة بقلمه، إحداهما محفوظة في معهد الإستشراق في لينينكراد، والثنية محفوظة في مكتبة جامعة لينينكراد، وتشير هاتان المخطوطتان إلى أن ليرخ كان يسعى إلى وضع كتاب كبير لقواعد اللغة الكرديّة يشتمل على فونتيك ومور فولوجيا اللغة الكرديّة، حيث كتب ليرخ في رسالة إلى قسم تاريخ الفيلولوجيا بالكاديميّة الروسيّة: " في سنة ١٨٥٨ ابتدأت في بحثى

بوضع قواعد للغة الكردية، ولم أنجزه هذا العمل لحدّ الآن؛ ولذا أناشد المجمع العلمي البت في قراره ودعمي، لكي أستأنف استكماله في شهر شباط، ثمّ أنشره (...) وقد واظبت مرّات على زيادة وتنقيح كتابي " (٢١)

ومخطوطتا قواعد اللغة الكردية لليرخ عبارة عن مقدّمة قصيرة عن تاريخ البحوث في مجال اللغة الكردية، حيث يتطرق إلى الملاحم الكردية التي دوّنها جابا ، وكذلك عن كتاب (لهجة أكراد السّليمانية) لـ (آ. خودزكو) (٢٢) ثمّ يستعرض ليرخ الطريقة الناجعة لجمع المواد الضرورية لوضع قواعد اللغة الكردية. وتشتمل مخطوطتاه على بضع أغنيات كردية مدوّنة من أفواه الجنود الكرد الأسرى الذين ورد ذكر هم من قبل، كنماذج من الفولكلور الكردي، وبعدها يبتديء ليرخ بذكر نظام الصّائت والصوامت في اللغة الكردية ، والذي إستقراه، ويدوّنه استناداً إلى الفباء ليبسيوس، ويتحرّى على مهل عن تناسب الأصوات في لهجات اللغة الكردية: الكرمانجيّة والزّاز ائيّة والسليمانية والأميديّة والخيردوستية، ويبين الأواصر بين أصوات هذه اللهجات واللغات الإيرانية، كما يبيّن حالات تغيّر النظام الصوتي في اللغة الكرديّة. وتنختم مخطوطتاه بـ (تناسب الأصوات في جذور الكلمات).

وبعدها كان ليرخ يصبو إلى التوسّع في دراسة كلّ ما يتعلّق بقواعد اللغة الكرديّة ؛ ولذا ثابر على جمع المواد والمظان الضروريّة وتصنيفها والإنتفاع من المقارنات بين اللغات الإيرانيّة؛ لكي يستطيع تأليف كتاب عن مورفولوجيا اللغة الكرديّة وينشره لاحقاً. وقد جاء في رسالته إلى المجمع العلمي: "بدءاً ان برنامجي لوضع القواعد علميّ وتطبيقي، وقد اضطررت في دراستي إلى الإشتغال على سائر المواد المتعلّة بالتطوّر التاريخي لأشكال اللغة واعتماد المقارنة بين معطيات اللغتين الأفغانيّة (= البشتو) والمازندرانيّة؛ لأن فيهما ما يشبه مسائل اللغة الكرديّة" (٢٣)

ثمّ كتب ليرخ بأنه في السنوات التالية قد عبّر عن رأيه تجاه اللغتين الكرديّة والفرنسيّة استناداً إلى نصوص رابا.

وفي يلي محتويات المخطوطة الثانية لليرخ والمؤلّفة باللغة الألمانيّة (Kurdische hrammtik) والمحفوظة في مكتبة جامعة لينينكراد، وهي عبارة عن بضعة دفاتر:

صص (۱-۹) عن الفونتيك/ صص (۲-٤) عن إنشاء الكلمات/ صص (۲٥) و ٢٦) عن تغيّر أشكال الإسماء/ ص ٢٧ عن مقارنة اسماء الألوان.

وبقيّة المخطوطة مكتوبة باللغة الروسيّة: صص (٢٨- ٣٢) عن الأرقام والمضائر / صص (٢٠- ٤٢) عن الأفعال والمضائر وأدوات الربط.

يتضح من الأقسام المذكورة من قواعد اللغة الكردية ، التي وضعها ليرخ انها مقتضبة وناقصة ولذلك فقد التمس في رسالة أخى إلى قسم التاريخ والفيلولوجيا بالأكاديمية الروسية التمس العون والدعم اليستكمل مشروع وضع قواعده: "منذ فترة طويلة انعكفت على وضع هذه القواعد، ومابرحت أصحّ أخطائي، وأضيف إليها المواد، واضعاً نصب عيني تقدّم فيلولوجيا اللغات الإيرانية" وكتب أيضاً: "لقد أدركت بعد نشر كتابي قواعد اللغة الكردية ان معلوماتي قديمة عن اللغة الكردية، وخاصّة عن تكوين الكلمات المتغيّرة ، بالمقارنة مع ما استجد من تطوّر فيلولوجيا اللغات الإيرانية" (٢٤)

ولكي يستكمل ليرخ مشروع وضع قواعد اللغة الكردية؛ اقترح كراف بلودوف على الأكاديمية الروسية توظيف ليرخ فيها إذ كتب عنه: " ينبغي النظر إلى دقة عمل ليرخ بصورة طبيعية وحقيقية؛ لأن دراساته عن الكرد واللغة الكردية مهمة جداً وثمينة، إذ أمضى سنيناً عديدة في بحوثه المجدية علمياً وعليه فقد وافقت الأكاديمية الروسية على اقتراح بلودوف وكذلك ليرخ؛ في سبيل استكمال مشروعه. وفعلاً أمضى ليرخ سنة بصفته عضواً عاملاً متفرّغاً لإستكمال وضع قواعد اللغة الكردية، لكنّ جمعية تاريخ الفيلولوجيا الروسية قرّرت إيفاد ليرخ إلى منطقة أورينبورغ ؛ لجمع المواد المتعلّقة باللغتين القر غيزية والباشكيرية. وبعد عودته من آسيا إستأنف استكمال قواعد اللغة الكردية، لكنه لم يستطع انجازه؛ لإصابته بالمرض في سنة ١٨٨٤ وسفره إلى أوربا للعلاج، حيث وافته المنية بعد شهر.

إستناداً إلى هذا العرض الموجز لأعمال ليرخ المتعلّقة بالأمّة الكرديّة واللغة الكرديّة؛ يمكننا القول بأن الأكاديميّة الرّوسيّة قد أضحت في أواسط القرن التاسع عشر مركزاً مهمّاً للبحوث والدراسات: التاريخيّة، الإثنوكرافيّة، اللغويّة والأدبيّة الكرديّة؛ فقد طبعت ونشرت مجموعة من البحوث والدراسات المتعلّقة بالشؤون الإيرانيّة والكرديّة بمؤازرة ودعم الأكاديميّة الروسيّة، ويقترن تطوّر وارتقاء الكردلوجيا في بطرسبورغ باسم ليرخ بجدارة، ولا غرو فقد كان ليرخ أكبر العلماء المروس، واشتغل كثيراً على بحوثه ودراساته الخاصيّة بتاريخ الأمّة الكرديّة وحضارتها، بل هو الذي وضع مداميك البحوث والدراسات الكردلوجيّة في روسيا. نرى في هذه الأعمال تاريخ البحوث الخاصيّة بالأمّة الكرديّة واللغة الكرديّة مشخصاً بدقّة، وكذلك تقييم وتثمين بحوث ودراسات كردلوجيي أوربا وروسيا؛ فشكراً لليرخ الذي استطاع ببحوثه ودراساته أن يستخرج الكردلوجيا ويفصلها عن حقل الإيرانلوجيا، ويضعها على مسارها المستقل الماضي قُدُماً.

كان ليرخ يصبو إلى ربط دراسة اللغة الكردية بتاريخ نشوء وتقدّم الأمّة الكردية ووضعها السياسي، وكان يرى ان تاريخ وحضارة الأمّة الكرديّة ثريبان جدّاً، وكان يرى الأهمّية الكبيرة للأدب الكردي للبحث في تاريخ حضارة الكبيرة الكرد واللغة

الكرديّة، ومن هذا المنطلق فقد آزر كثيراً إدارة الثقافة العلميّة الروسيّة ؛ لتجميع مخطوطات النصوص الأدبيّة الكرديّة وطبعها ونشر ها.

يعد ليرخ اللغة الكردية لغة إيرانية مستقلة، وكان يرى ان اللغة الكردية ومفرداتها القاموسية مختلفة عن اللغات الإيرانية الأخرى الحالية: "لقواعد اللغة الكردية نظامها الداخلي الخاص" وكان يحت على ضرورة جمع المزيد من المواد التاريخية، الإثنوكرافية، اللغوية، الأدبية والفزلكلورية الكردية: "فتنفيذ هذا وحده كفيل تحقيق أفضل النتائج في البحوث الإثنوكرافية الخاصة بالكرد"(٢٥)

ولطالما طلب ليرخ في كتاباته بضرورة وجود الرغبة والحماسة العاليتين عند إجراء البحوث الخاصة بالكرد: " الكرد جديرون باهتمام المؤرّخين وعلماء الأجناس، ولكن ينبغي أن تكون الرغبة والحماسة جدّيتين وعاليتين في تناول شأنهم؛ لأن العصر الآن هو عصر انبعاث شعوب الشرق، أجلْ ؛ إنه العصر الذي يمكن فيه أن تعيش الشعوب حياةً جديدة" (٢١)

<sup>\*</sup> هذه الدراسة باللغة الروسية أصلاً، ومترجمة إلى اللغة الكردية من قبل كاتبها العلامة (ق. كردو)، ومنشورة على صفحات (الجزء الأوّل، العدد الثاني، من مجلة المجمع العلمي الكردي/ ١٩٧٤، بغداد) صص (٢٠٦- ٢٥١) يليها موجز عربي رديء على صص (٢٥٦- ٢٦٣) والترجمة الكردية نفسها تشوبها اللخبطة؛ لأن البروفيسور كردو ترجمها إلى (الكرمانجية الوسطى) التي لم يكن يجيدها ويتقنها، وليته ترجمها إلى (الكرمانجية الشمالية)؛ لكانت ترجمته راقية. وتجدر الإشارة إلى ان الإحالات ١-٣١و ٢١-١٩ و ٢٤} على مصادر باللغة الروسية؛ فتعذر تنضيدها على ..

وهنا تجدر الإشارة إلى أنّ ليرّخ قد حاز على لقب (الكُردي الصغير) من قبل أصدقائه؛ لعنايته البالغة بتاريخ الشعب الكردي ولغته واثنوكرافيته. (ج. زنكابادي)

<sup>(</sup>١) (الأرشيف التاريخي- فرع لينينغراد، فوند جامعة بطرسبرغ ، ملف خدمة ليرخ)

<sup>(</sup>٢) ب. ليرخ، دراسات عن أكراد ايران وأسلاف خالديي الشمال/ بطرسبرغ ، القسم الأوّل في ٢٥٨٠ القسم الثاني في ١٨٥٨ القسم الثالث في ١٨٥٨

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، القسم الأوّل، ص ٣٣

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، القسم الثاني، صص ٦و٧

<sup>(</sup>٥) أرشيف المجمع العلمي السوفياتي، شعبة ٢ ، القائمة ١٤

<sup>(</sup>٦) ب. ليرخ، المصدر المذكور، القسم الأوّل، ص ٣٤

<sup>(</sup>٧) المصدر نفسه، القسم الثاني، ص ٩١

<sup>(</sup>٨) المصدر نفسه، القسم الثاني، ص ٢٢

<sup>(</sup>٩) المصدر نفسه، القسم الثاني، ص ٢٠

<sup>(</sup>١٠) المصدر نفسه، القسم الثاني، ص ٣٣

<sup>(</sup>١١) المصدر نفسه، القسم الثاني، ص ٣٣

<sup>(</sup>٢١) المصدر نفسه، القسم الثاني، صص ٢٢و٢٣

<sup>(</sup>١٣) المصدر نفسه، القسم الثاني، ص ٢٠

```
Imperiale des sciences de St-Petersburg, V.xiv, No 15
                                            Ibid, Vol xiv, No, 15 (10)
(١٦) ل. زاكورسكى، ألفباء القفقاسيين (أخبار فرع قفقاسيا - جمعيّة الجغرافيا الرّوسيّة
                      الإمبراطورية) القسم التاسع، العدد ٢/ ١٨٨٨ (الملحق) ص ١٥
                              (١٧) ب. ليرخ، المصدر المذكور، القسم الثاني، ص٢
                                (١٨) المصدر المذكور، القسم الثاني، صص أو ع
P.Lerch, Bericht uber fait par Jaba)
                             (Notices sur la literature et les Kourdes,
(Melange asiatique, t. 111= 1858), P. Lerch, Bericht uber (Resume de
l'ouvrage Kourde d,
Ahmed Efendi khan, fait et traduit par A.Jaba (Ibid)
       (Notices sur la fait par Jaba)
                                                                 (\Upsilon \cdot)
                     P.Lerch, Bericht uber literature et les Kourdes,
(Melange asiatique, t. 111= 1858)
(11)
P.Lerch Forschungen uber die Kourden, Abt. III,
              (أنظر: أرشيف مؤسّسة الإستشراق- المجمع العلمي السوفياتي، شعبة ٣٦)
                                                      (۲۲) المصدر نفسه
                                                       (٢٣) المصدر نفسه
         (٢٤) أرشيف مؤسّسة الإستشراق- المجمع العلمي السوفياتي، فوند ٣٦، قائمة ١
                            (٢٥) ب. ليرخ، المصدر المذكور، القسم الأول، ص ٣٣
                                                 (٢٦) المصدر نفسه، ص ٢
```

## فلاديمير مينورسكى العلامة الفذ

(٥ شباط ١٨٧٧ - ٢٥ آذار ١٩٦٦م)

ج. ز

فلاديمير فيودورفيچ مينورسكي= (Владимир Фёдорович Минорский): مستشرق روسى شهير، تخصص في الإيرانلوجيا والكردلوجيا و آسيا الوسطى .

قسم الباحث طارق محمد عبدالرحيم سيرة مينورسكي منذ ولادته حتى وفاته إلى أربع مراحل:

- (۱) في روسيا و إيران (۱۸۷۷ ۱۹۱۹)
  - (۲) في فرنسا (۱۹۱۹ ۱۹۳۲)
  - (٣) في بريطانيا (١٩٣٢ ١٩٤٤)
- (٤) التقاعد في بريطانيا (٤٤ ١-١٩٦٦)

ولد فلاديمير مينورسكي في بلدة (Korcheva - كورجيفا) شمال غرب مدينة موسكو على شاطيء نهر الفولغا، في عائلة ميسورة و مثقفة. كان اسم والده (فيودورفيچ) و اسم والدته (أولكاني كولوبتيسكي)

إجتاز المراحل الدراسية الإبتدائية و المتوسطة والثانوية في مدارس موسكو ونال مدالية ذهبية لتفوقه، و في ١٨٩٦ التحق بكلية الحقوق بجامعة موسكو، وتخرج فيها سنة ١٩٠٠ بتفوق أيضاً، لكنه لم يمارس المحاماة، وإنما التحق بـ (معهد لازاريف للغات الشرقية) الذي كان يُعنى بإعداد الدبلوماسيين الشباب للعمل في القسم الشرقي بوزارة الخارجية الروسية، أو الممثليات الدبلوماسية الروسية في بلدان الشرق. وقد حظي مينورسكي بالترشيح للعمل الدبلوماسي، علماً أن الإلتحاق بالسلك الدبلوماسي لم يكن يسير أو هيناً؛ إذ كان إنتقاء المرشحين يتم وفق شروط صارمة، حيث كانت مناهج الدراسة في المعهد مكثفة تشتمل على تعلم لغات البلدان التي سيعمل فيها الخريجون لاحقاً، فضلاً عن دراسة تاريخ وثقافات شعوبها وأوضاعها العامة، وعلاقاتها الخارجية، لا سيّما مع روسيا؛ فقد كان من مهمّات أولئك العاملين في السلك الدبلوماسي إقامة علاقات واسعة مع المسؤولين المحليين ووجهاء المجتمع المتنفذين في تلك البلدان، وبذل قصارى جهودهم؛ في سبيل تعزيز النفوذ الروسي في مناطق عملهم،" ولكن معظم الخريجين، على الرغم من

اعدادهم اعداداً مهنيّاً (صارما)- وربما بسبب ذلك - كانوا مجرد موظفين بيروقراطيين تتسم وجهات نظرهم بالانتهازية السياسية ومشبعين بالروح الإمبريالية وبمشاعر الاستعلاء القومي تجاه شعوب الشرق. ما عدا قلة قليلة كانت تحاول التعرف عن كثب على الجوانب المختلفة للحياة في بلدان الشرق وتأريخ وحضارة شعوبها، والذين اصبحوا فيما بعد مستشرقين بارزين مثل (فاسيلي نيكيتين) و (فلاديمير مينورسكي)" على حدّ تقييم الأستاذ جودت هوشيار.

و هذا تجدر الإشارة إلى أن مينورسكي قد تتلمذ خلال سني دراسته (١٩٠٠- ١٩٠٠) على أيدي أساتذة معروفين أكفاء: ف. أ. كورش، ميرزا جعفر محللاتي، عبدالله غفاروف، البارون ر. ستاكلبرك، ستافروس ساكوف، س. دزريونيان، أ. ي. كريمسكي، ميخائيل يوسف عطايا، و ف. ميللر.

و يُذكر أنه كان طالباً ناشطاً؛ فقد ترجم عن الألمانية قسماً من كتاب (مقدّمة في اللغات السّاميّة) للمستشرق نولدكه، وفي صيف ٢٠١ (ار إيران ضمن تطبيق ميداني لمعهد لازاريف، حيث تعرّف إلى بعض أتباع ديانة يارسان (أهل الحق) وحصل على مصادر ثمينة نادرة، و كذلك زار القوزاق الروس في آسيا الصغرى، وكتب عنهم لاحقاً دراسته (زيارة إلى القوزاق)، وكانت حصيلة نشاطه في المعهد ثلاث دراسات موزّعة على محاور اللغات الثلاث: الفارسيّة، التركيّة والعربيّة. فدراسته في الفارسيّة عن النشاطات الإيرانيّة في ما وراء القفقاس، وفي التركيّة تحقيق متن كتاب تركي، وفي العربيّة تناول بالنقد كتاباً لاتينيّاً قديماً عن قواعد اللغة العربيّة (بالتعاون مع أستاذه كريمسكي)

وبعد تخرّجه في معهد لازاريف، إلتحق بالسلك الدبلوماسي في وزارة الشؤون الخارجيّة الروسيّة، حيث عمل خلال السنوات (١٩٠٤- ١٩٠٨) في إيران، منها سنتان في القنصلية الروسيّة بمدينة تبريز بصفة مترجم، ثمّ انتقل إلى طهران بوظيفة السكرتير الثاني في القنصليّة، ثمّ واصل عمله خلال (١٩٠٨- ١٩١٢) في بطرسبورغ، حيث تعزّزت علاقته مع بارتولد أبرز مستشرقي روسيا، ثمّ نقل إلى تركستان بصفة ملحق دبلوماسي للإدارة العسكريّة، حيث تهيّأ له المجال للإطلاع على الشؤون المغوليّة.

و يُذكّر انه قد عقد في ١٩١١ معاهدة مع ممثلي بريطانيا في شمال غربي إيران، و في السنة نفسها دعا الرئيس محمد حسين خان مكري مينورسكي إلى أروميه، وبعد زيارته إلى اروميه، إصطحبه إلى قصره في مدينة بوكان.

وفي ١٩١٢ عُين بمنصب السكرتير الثاني للسفارة الروسية في أستانبول، وبعد سنة أختير ممثلاً للإمبراطورية الروسية في لجنة ترسيم الحدود التركية- الإيرانية، حيث تزود بمعرفة طوبو غرافية و لغوية غنية جداً؛ آزرته في دراساته اللاحقة. ومن ثمّ تعين ممثلاً لروسيا في طهران. وفي ١٩١٣ تزوّج من تاتيانا شيبونيا حفيدة

المستشرق الروسي الكبير سميرنوف، والتي أصبحت رفيقة دربه و قاسمته حلاوة الحياة و مرارتها، بلْ يذكر بنفسه: " بأنه لمْ يجرِ مداداً على ورق إلا وكان بخطّ بدها"!

وفي السنة نفسها، عاد مينورسكي إلى مواصلة تثبيت الحدود- العثمانية- الإيرانية بصفته ممثّلاً لروسيا في اللجنة الرباعية المتكونة من ممثّليّ الدول: العثمانية، إيران، بريطانيا و روسيا. وفي شباط ١٩١٤ باشرت اللجنة بتثبيت الحدود منطلقة من خرّمشهر (المحمّرة) صعوداً إلى الشمال حتى جبال آرارات، وقد سمّي خطّ الحدود بـ (خطّ مينورسكي)؛ لممارسته تأثيراً كبيراً في ترسيمها بفضل معرفته الدقيقة بجغرافية المنطقة. ولئن إستغرقت المهمّة ثمانية شهور؛ فقد توسّعت آفاق معرفة مينورسكي بالمنطقة، حيث تعرّف عبر مروره بالمناطق الكردية الحدودية إلى شخصيّات كردية، بل عثر على مخطوطات نفيسة. و بعدها عاد مينورسكي اللي روسيا، حيث نشر دراسته المهمّة (الأكراد، ملاحظات وإنطباعات) ثمّ عاد إلى طهران، حيث عيّن في ١٩١٦ بمنصب السّكرتير الأوّل في السفارة الروسيّة، ورقي في السنة التالية (١٩١٧) إلى القائم بأعمال السفارة، و قد واصل زياراته إلى المناطق الكرديّة فترتئذ، وإلتقي سعيد خان كردستاني في طهران، حيث تحاورا في شتى المواضيع، و خاصّة في أدب الـ (يارسان) و قد إستفاد كثيراً من مشاهداته و طوبزاوه في حوض بحيرة أروميه.

وفي أكتوبر ١٩١٧ إندلعت ثورة أكتوبر البلشفية التي قلبت الأوضاع، لا سيّما السياسية في روسيا القيصرية هزّت المنطقة والعالم قاطبةً، ولم تحدث التحوّل في مصير روسيا فحسب، بلْ في مصائر الكثير من الشعوب الأخرى، وفي مصير مينورسكي نفسه، إذ كان وقتذاك يشغل منصب القائم بالأعمال الروسي في طهران؛ فأصبح من رجال العهد البائد، وانقطع السبيل بينه و بين بلاده، و قد صرّح حينذاك لصديقه جهانبهاني: "يجب أن نتريّث و نتأنّي كثيراً أمام هذه الغييرات الهائلة في بلد عديم الثروة والمال و مثقل بالحروب. وإن لهذه الثورة آثاراً ستظهر على العالم" و رغم تنبّؤه الصائب؛ عارض الثورة، وظل على ولائه للحكومة المؤقتة، التي كانت تحكم روسيا بعد ثورة شباط ١٩١٧ واستمرت في للحكم حتى اندلاع ثورة اكتوبر في العام نفسه، إذ ظلّت السفارة الروسية في طهران — موقفها موقف معظم السفارات الروسية في البلدان الأخرى- مواليّة للحكومة المؤقتة، وظل مينورسكي في طهران حتى سنة ١٩١٩، ثم انتقل الى باريس، حيث دشّن المرحلة الفرنسيّة (١٩١٩ - ١٩٣٢) من سيرته؛ إذ عمل في السفارة الروسية أربع سنين (١٩١٩ - ١٩٣٣) و بعدما يئس من وضع روسيا

الجديد؛ إعتزل العمل السياسي نهائياً، وكرّس حياته ونشاطه العلمي منذ 197 اللعمل الإستشراقي، حتى وفاته في سنّ التاسعة والثمانين.

ففي ١٩٢٣ عمل في تدريس اللغة الفارسيّة و أدبها في المعهد الوطني للغات الشرقيّة الحيّة في باريس= Ecole National des langues orental Vivants

ثم عمل في تدريس اللغة التركية و التاريخ الإسلامي، في المعهد نفسه. و عمل خلال الفترة (آب ١٩٣٠ - كانون ثاني ١٩٣١) سكرتيراً شرقيًا لمعرض الفن الإيراني في لندن، برعاية الشّاه رضا بهلوي نفسه.

وفي عام ١٩٣٢ انتقل مينورسكي الى لندن، حيث بدأت مرحلته البريطانيّة (١٩٣٢ - ١٩٤٤) فعمل مدرّساً في مدرسة الاستشراق، و نال درجة الأستاذيّة في سنة ١٩٣٧ ثمّ درّس في جامعة كامبرج منذ سنة ١٩٣٩ حتى تقاعده في سنة ١٩٣٧، و عيّن عضواً فخريّاً بدرجة أستاذ متمرّس في الجامعة نفسها.

و في هذه المرحلة توسعت دائرة اهتمامات مينورسكي و تضاعف نشاطه البحثي؛ فتسنّى له أنْ يقدّم أهمّ أعماله، حيث "كان في أوج قوّته، وكان عقله قادراً دوماً على استيعاب المعلومات الجديدة، وكان قلمه دفّاقاً، و نهماً للمعرفة حتى النهاية" على حدّ توصيف المستشرق بوزورث.

و في مرحلة التقاعد (١٩٤٤- ١٩٦٦) تفرّغ مينورسكي كلّيّاً للبحث العلمي والتأليف، وكان جمّ النشاط في مشاركاته في العديد من الندوات و المؤتمرات والملتقيات والمهرجانات ذات العلاقة بالإستشراق عموماً، في شتى البلدان...

وبعد وفاته، راحت زوجته تاتيانا تنفّذ وصيّته بإخلاص؛ ففي ١٩٦٧ أرسلت القسم الأهمّ من مكتبته و أرشيفه كهديّة إلى مكتبة معهد الإستشراق في لينينكراد (بطرسبورغ حاليّاً)، و نقلت رفات زوجها إلى دير نوفودفيجي في موسكو، كما نشرت كتابين جديدين له، و ظلّت تعيش في بريطانيا، علماً أن مينورسكي قد إتخذ الغرب وبالأخصّ إنكلترا ملجاً له حتى وفاته، حيث كان يعمل بحريّة، و يحظى بإعتراف عالمي بصفته من أبرز المستشرقين، لكنّه لمْ يتجنّس بالجنسيّة البريطانيّة، بل ظلّ دائم الحنين إلى وطنه، الذي تعذّر عليه الرجوع إليه في عهد ستالين؛ فظلّ حتى وفاته متعاطفاً مع (روسيا) في السرّاء و الضرّاء، و متابعاً لنشاط الإستشراق الروسي، و سرّه إندحار الوحش النازي أيّما سرور. و في سنة ١٩٦٠ حظي مينورسكي بدعوة الحضور إلى المؤتمر الاستشراقي العالمي الخامس والعشرين في موسكو، وكان محل تقدير بالغ وحفاوة كبيرة داخل أروقة المؤتمر وخارجه، بنْ في موسكو، وكان محل تقدير بالغ وحفاوة كبيرة داخل أروقة المؤتمر وخارجه، بنْ

و في أوائل ستينات القرن الماضي، أولى المستشرقون الروس إهتماماً كبيراً بتآليف مينورسكي ، والتي كانت ممنوعة التداول في عهد ستالين، حيث ترجمها كبار المستشرقين الروس إلى اللغة الروسية، و تمّ نشرها على نطاق واسع.

و بخصوص مكتبة مينورسكي وأرشيفه و مخطوطاته المهداة إلى معهد الإستشراق في (بطرسبورغ) يشير الأستاذ جودت هوشيار إلى أن أرشيفه "يحتوي على مخطوطات قيّمة من تأليفه ومخطوطاته شرقية قديمة، كان قد اقتناها خلال عمله في ايران وتركيا، ورسائل متبادلة مع كبار المستشرقين في العالم ومع العلماء والشخصيات الكردية البارزة، ووثائق على جانب كبير من الأهمية تتعلق بالقضية الكردية والقضايا الأخرى في المنطقة في العقدين الأول والثاني من القرن العشرين. ويقول تلميذه الروحي المؤرخ الشهير العلامة (ميخائيل لازاريف) انه استفاد كثيراً من مخطوطة ثمينة بقلم مينورسكي عن الكرد و كردستان لم تنشر لحد الآن، ولم يتسن للباحثين الكرد الإطلاع على محتويات أرشيف مينورسكي، ربما بسبب كون معظم مؤلفاته المخطوطة وأوراقه ورسائله مدوّنة باللغتين الفرنسية والإنجليزية"

لقد تعرّف مينورسكي في روسيا، إيران، فرنسا، بريطانيا و غيرها على شخصيّات مهمّة في شتّى المجالات، وكانت صداقاته مثمرة، ومن أصدقائه الإيرانيين: العلاّمة محمد عبدالوهاب قزويني، العلاّمة مجتبى مينوي و سيّد حسن تقي زاده... و كان عرفانه مشهوداً بفضل و جميل الأصدقاء، فمثلاً أهدى كتاب (حدود العالم) للعلاّمة قزويني قائلاً: " وعبارة إهداء الكتاب؛ تعزّز ديني للعالم الفارسي العظيم، الذي كان - خلال صداقتنا التي إمتدّت لخمسة عشر عاماً- سخيّاً في مدّيد العون لي في مئات من المصاعب العلميّة التي واجهتها، وإنّ حواراتي المطوّلة والمفيدة دائماً معه قد مثّلت واحدة من أكثر الذكريات سعادة في حياتي"

والجدير ذكره هو تعلّقه الحميم بإيران: ".فمنذ إثنين و خمسين عاماً ما قضيت يوماً إلا قرأت أو فكّرت أو كتبت عن إيران...وأنت تعرف ما هو وطني الثاني" حسبما جاء في رسالة إلى صديقه جهانبهاني، و من هنا أيضاً جاء إهتمامه المشهود بالكرد و كردستان.

و طالما إنتقد مينورسكي الـ (پان تركيسم = الطورانية) فقد قال: "أينما تظهر مسألة علمية غير محلولة في مجال ثقافات الأقوام الشرقية القديمة؛ يهرع الترك لدس أنفسهم هناك!" حيث يجد المؤرّخون الطورانيون ثغرة لتزوير التاريخ، و دعم مقاصد الإيديولوجية الطورانية. و يحسب مينورسكي المؤرّخين الترك من الطورانيين سرّاق الحضارات الشرقيّة القديمة و دعاواهم باطلة، مستندة إلى التلفيقات والأغاليط والأضاليل.

كتب الباحث طارق محمد عبدالرحيم: "يشهد له جميع أصدقائه الإيرانيين بأنّه صاحب نفس رفيعة. وقد آثر في الحياة بساطة العيش زاهداً فيما يمكن أنْ يجنيه من دراساته و أعماله المختلفة من مكاسب مادّيّة. وكان عاشقاً للعلم وخادماً له" وقد أصاب باحثنا طارق محمد في تمييز مينورسكي عن مستشرقين روس آخرين: ".إستطاع أن يحقّق ما عجز الروس عن تحقيقه، ألا وهو الخروج من جلده السياسي؛ فقد قفز إلى عالم الأكاديميّة الصرفة، وتحرّر من الولاء للسياسة والسياسيين؛ إثر قيام ثورة أكتوبر، وهجرته إلى فرنسا، ومن بعدها إلى بريطانيا. وقد خرج أيضاً من جلده الروسي عندما إقتفى خطى أستاذه بارتولد، وقدم نفسه للعالم الغربي، الذي أعجب بإمكاناته الإستثنائيّة، وعجز غيره عن مجاراته؛ فأقِرّ له بالتفوق طوال حياته"

لا شكّ في انّ مينورسكي علاّمة موسوعيّ نادر النظير؛ برغم عدم استكماله مراحل الدراسات العليا (الماجستير و الدكتوراه) و عدم حصوله على شهادة أكاديميّة عليا، وإنّما حاز على لقب البروفيسور بكفاءته المشهودة بما قدّمه من أبحاث و تحقيقات و ترجمات ودراسات أكاديمية راقية؛ فقد أربى عدد أعماله على الدرسة الدرسة) في مجالات التأليف، الترجمة، التحقيق، النقد، مابين مقالة و دراسة وكتاب باللغات: الروسيّة، الفرنسيّة، الإنكليزيّة، الفارسيّة والعربيّة. في شتّى المجالات: السياسيّة، الجغرافيّة، التاريخيّة، الدينيّة و الأدبيّة.

لقد كان مينورسكي واسع الإطّلاع و يتابع أعمال الآخرين باللغات الغربيّة والشرقيّة، و يقدّم مراجعات (قراءات) لبعضها؛ فمثلاً قدّم في المرحلة الفرنسيّة (٢٠ مراجعة)..و كان مينورسكي يسعى دوماً إلى بحث مواضيع غير مطروقة، و"لمْ يكنْ مستبدّاً برأيه، و غالباً ما ينفي وصوله إلى نتائج قاطعة في أحكامه، ويترك الباب مفتوحاً لمن يأتي بعده؛ للإستزادة من البحث والدراسة "حسب تأكيد الباحث طارق محمد عبدالرحيم. و كانت كتاباته كافّة باللغات: الروسيّة، الفرنسيّة والإنكليزيّة، ولمْ يكتب شيئاً يُذْكَر باللغات: الفارسيّة، التركيّة و العربيّة، رغم كونها القرّاء و المختصّين في معهد لازاريف؛ و لعلّ العلّة تكمن في إدراكه ضرورة مخاطبة القرّاء و المختصين في الغرب وكان أسلوبه يتّسم بالإيجاز الشديد: " أنا أكتب بشكل مختصر ما أمكنني؛ فعباراتي تحتاج إلى دقّة كاملة" و رغم كونه مترجماً؛ والمؤلّف" و رغم كونه مترجماً؛ بالترجمة بين الفارسيّة والإنكليزيّة؛ فكيف بالترجمة بين الفارسيّة والإنكليزيّة؛ فمن المناسب وجود صلة بين المترجم والمؤلّف" و لذا كان يعتب على الذين يترجمون أعماله بدون علمه.

كان مينورسكي يستند في أعماله إلى شتى المصادر والمراجع التي يظفر بها باللغات التي يتقنها: الروسيّة، الفرنسيّة، الإنكليزيّة، الألمانيّة، وباللغات التي يلمّ بها إلماماً جيّداً: الفارسيّة، التركيّة، العربيّة، الكرديّة، التركيّة، الأرمنيّة

والكرجيّة. وقد نالت أكثريّة أعمال مينورسكي تقاريظ مستشرقين و بحّاثة كبار أمثال: إدمونز، لانك، فاير، لازاريف، أرشاك بولاديان، عبدالعزيز الدوري وهاملتون كَب، الذي قيّم أحد أعماله قائلاً: "جمع البروفيسور مينورسكسي بصبر و مهارة مميّزة تاريخ القوقاز الشرقي المتشتت في القرنين العاشر و الحادي عشر الميلاديين. و أساس هذه الدراسة هو فصل من كتاب بالعربيّة. لكنّ هذا النصّ بمفرده لا يعني إلا القليل؛ فالنصّ العربي في أكثر الأحيان ناقص و غير دقيق. وما منح هذا الكتاب أهميّة، بغض النظر عن إحتوائه على خزين من المعلومات الجغرافيّة و التاريخيّة التي لا نظير لها، نقول: إنّ أهميّته تتجلّى في تولّي مينورسكي معالجته من خلال تناول موضوعات مختلفة كإستغلال سكّان المرتفعات الإيرانيّة الفراغ، الذي نتج عن موقف البويهيين المتسامح و عجزهم عن السيطرة على تلك المرتفعات، و دخول الكرد كعنصر إضافي في ذلك الخليط من الأعراق والثقافات و الديانات في أرمينيا..."

و ثمّة شهادات عديدة تقيّمه تقييماً عالياً، و منها قول البحّاثة الإيراني الكبير مجتبى مينوي: " بوفاة مينورسكي؛ رحل أبرز المستشرقين و أعلمهم. و أصبح الوسط الإستشراقي خالياً، لاسيّما في حقل الدراسات الإيرانيّة" و قول المستشرق الكبير لانك: " القلائل من العلماء البارزين جمعوا ذلك العلم الغزير مع تلك البساطة والإخلاص... و أنا أتذكّر جيّداً عندما كنت مبتدئاً في دراسة النقود القفقاسيّة، كنت أتلقى من الأستاذ مينورسكي صحفاً سوفييتيّة تتحدّث عن إستكشافات مهمّة عن النقود القديمة، و معلومات غير متوفّرة في أماكن أخرى" و المستشرق أ.س. تريتون: " الشّيء العظيم عن مينورسكي هو إنّه لمْ يكنْ مرتبطاً بأيّة جهة. و كان راغباً في حضور تجمّعات أكاديميّة" و المستشرق ج. بويل: " إنّ طالباً في الدراسة التركيّة أو المغوليّة مدين لمينورسكي أكثر من طالب في الدراسات الإيرانيّة... وإنّ معرفته لا يباريها إلا وفرة نتاجاته"

×××

# كان مينورسكي طوال مشواره الثقافي قد شارك في الكثير من الندوات والملتقيات والمؤتمرات ، ومنها:

× المؤتمر الدولي للمستشرقين في (ليدن ١٩٣١/ روما ١٩٣٥/ بروكسل ١٩٣٨/ بـاريس ١٩٣٨/ بـاريس ١٩٤٨/ لندن ١٩٤٨/ استانبول١٩٤٨ كامبريج١٩٤٧/ موسكو ١٩٤٠

imes المؤتمر اللغوي الدولي في جنيف ١٩٣١

× مهرجان الفردوسي ١٩٣٧

روما ۱۹۵۱ Convego Volta ×

۱۹۵۸ الإسلامي في لاهور ۱۹۵۸

× كونغرس الفن التركي في انقره ١٩٥٩

## الجوائز والتكريمات:

تثميناً لمشواره الثقافي الزاخر بالإنجازات العلمية والتعليمية؛ حاز مينورسكي على العديد من الشهادات و الجوائز والميداليات التقديرية من المؤسسات الأكاديمية الإستشراقية والمناصب الفخرية:

- × عضو فخري في أكاديميّة العلوم البريطانيّة/١٩۴٣
- × عضو فخرى في الجمعيّة الأسيويّة في باريس/١٩۴٩
- × دكتوراه فخرّيّة من جامعة بروكسل- بّلجيكا/١٩۴٨
- × أستاذ ضيف في جامعة فؤاد- القاهرة (٩۴٨ او ١٩۴٩)
- × عضو فخري في الجمعيّة الإستشر اقيّة الألمانيّة/١٩٥٧
  - × عضو فخرى في معهد الدرأسات الإسلاميّة/١٩٤١
- × المدالية الذهبيّة من الجمعيّة الأسبويّة البريطانيّة/١٩٤٢
- × دكتوراه فخرية و أستاذ فخري في جامعة كمبريج/١٩٤٣
  - imesعضو عامل في أكاديميّةالعلوم الفرنسيّة imes
  - × عضو عامل في أكاديميّة العلوم البريطانيّة
- × عدد إستذكاري من مجلّة المدرسة عنه ، في ١٩٥٢ بمناسبة بلوغه سنذ الخامسة والسّبعين
- × رسالة عزاء من الشاه محمد رضا بهلوي إلى زوجة مينورسكي، و مجلس عزاء له في جامعة طهر ان؛ إثْر و فاته في ١٩۶۶
- $\times$  نشرت جامعة طهران كتّاباً إستذكاريّاً عنه (يادنامه ايراني مينورسكي) في 959 و يشتمل على كلمات رئيس الجامعة وأصدقائه، و مقالات و دراسات شتّى مع فهرست لأعماله
- $\times$  نشرت جامعة طهران كتاباً إستذكاريّاً عنه (إيران والإسلام) للّفيف من البحّاثة الغربيين و الشر قبين/١٩٧١

#### $\times \times \times$

## و مصداقاً لما سلف؛ فيما يلي كشّاف للعشرات من مقالاته و أبحاثه و دراساته و كتبه:

- × آذربايجان والمؤثّرات الخارجيّة، بـ (الفرنسيّة/١٩٢٠)
- × ملاحظات على ماوراء القفقاس: الأوضاع في جورجيا، بـ (الروسيّة/١٩٢١)
  - × روسيا و الأتراك، بـ (الفرنسيّة/١٩٢٢)
  - × کر جستان (= جور جیا)، بـ (الفرنسیّة/۱۹۲۳)
    - × الدراسات الإيرانية في فرنسا (١٩٢٤)
    - × الدر اسات الشّرقيّة في روسيا (١٩٢٤)
      - × أفغانستان (١٩٢٥)
  - imes عمليّة الترجمة إلى الفارسيّة، بـ (الألمانيّة) imes
  - × بيبليو غرافيا إيرانية، (بالإشتراك مع المستشرق ج. ولسن) ١٩٣٠

- × بيبليو غرافيا المستشرق البريطاني ج. ماركوارت/ ١٩٣٠
  - × سيادة الديالمة، في ١٩٣٢
- × الوجيز في تاريخ روسيا، ترجمة عن الروسيّة إلى الفرنسيّة، في ١٩٣٢ (بالإشتراك مع زوجته)
  - × إيران في القرن العشر الهجري بين تركيا و فينيسيا، في ١٩٣٣
    - × تاریخ نادرشاه، فی ۱۹۳۴
      - × الهند (۱۹۳۰)
    - × الدر اسات التاريخيّة والجغر افيّة عن الفرس، في ١٩٣٥
- $\times$  (حدود العالم) لمؤلف مجهول (٣٧٢هـ) بالفارسيّة، تحقيق مع ترجمة إنگليزية، لندن ١٩٣٧ وهو العمل الذي عجز عن إنجازه المستشرقان الروسيّان الكبير ان تومانسكي و بارتولد!
  - × جغرافي فارسى عام ٩٨٢م، حول طوبو غرافيّة آسيا الوسطى/ ١٩٣٧
  - × مصدر إسلامي جديد عن آسيا الوسطى في القرن الحادي عشر الميلادي/ ١٩٣٧
    - $\times$  كتاب فارسى جديد عن الهنكار في القرن العاشر الميلادي/  $\times$ 
      - × العوامل الجغرافيّة في الأدب الفارسي/ ١٩٣٨
- × (كتاب شرف الزمان طاهر المروزي) عن الصِّين والترك والهند، بالعربيّة، تحقيق مع ترجمة وتعليق، لندن سنة ١٩٤٢، و قد أهداه إلى مكتبة أكاديميّة العلوم في موسكو؛ تعبيراً عن تعاطفه مع أهل بلاده إبّان الحملة النازيّة.
- × تحقيق (تذكرة الملوك) و هو شرح موجز عن المؤسسات و التشكيلات الإداريّة الحكوميّة في العهد الصفوي/١٩٤٣، وأهداه إلى المستشرقين السّوفيات في أيّام محنتهم الكبرى؛ معبّراً عن حبّه لشعبه و ولائه لوطنه.
  - × الدر اسات الشرقيّة في الجمهوريّات السّوفياتيّة/ ١٩۴٣
    - imes الدر اسات العربيّة في روسيا السوفياتيّة/ imes
    - × الخزر والترك في كتاب (احكام المرجان)/ ١٩۴۴
      - × لهجة أتراك خاج/١٩۴۴
  - × قاسم بن جهانگیر آق قوینلو (۹۰۳ هـ = ۱۴۹۸م)/ ۱۹۴۴
    - × أشعار الشاه إسماعيل الصفوى/١٩۴۴
    - × الملحمة الفارسيّة والأدب الشعبي الرّوسي، ١٩۴۴
  - × رحلة الرحّالة العربي تميم بن بحر إلى مملكة الأوغور/١٩۴٨
    - × الكورديزي في الهند/ ١٩۴٨
    - × القوقاز في كتاب تاريخ ميافارقين/ ١٩۴٨

```
\times كتابات عن ماوراء القوقاز لمسعود بن نامدار في القرن الثاني عشر الميلادي/ بالإشتراك مع المستشرق كلود كو هين/ ١٩٤٩
```

× المروزي والبيزنطيّون/ ١٩٥٠

× الجغرافيّون و الرّحّالة المسلمون/ ١٩٥١

× ملوك أهار الجورجيّون، الأمير أوربيلي في إيران/١٩٥١

imes الرّسالة الثانية للرّحّالة العربي أبي دلف ، رحلته إلى إيران/١٩٥٢

× أسطورتان إيرانيّتان في رسالة أبي دلف/ ١٩٥٢

× عاصمة اللان و الحملات المغوليّة/١٩٥٢

× سهل بن سمباط و ولاة مرزبان في القوقاز/١٩٥٣

 $\times$  تاريخ شيروان و دربند/ تُرجِم إلى الروسية والفارسية والعربية

× حكم قبيلة قر قوينلو/١٩٥٣

× عهد المغول (٧٢٠هـ ١٩٥٢م) و عائلة شيخ زاهد/ ١٩٥٢

× السلطان جهانشاه قرقوينلو و أشعاره/١٩٥۴

× الأشعار التركية عن أهل الحق/١٩٥۴

× إيران: الدين و التاريخ/١٩٥٥

× قرقوينلو و قطب شاه/١٩٥٥

× أق قوينلو و إصلاحات الأراضي/١٩٥٥

× توماس المثنوي في الحروب التيموريّة- التركمانيّة/١٩٥٥

 $\times$  مختصر تاريخ تركستان/ بارتولد/ ترجمة عن الروسيّة إلى الإنكليزيّة (بالإشتراك مع زوجته)  $\times$  1908

 $\times$  تاريخ سمير جي/ بارتولد/ ترجمة عن الروسيّة إلى الإنكليزيّة (بالإشتراك مع زوجته)  $\times$  1906  $\times$ 

× الشاعر بوربها المغولي/١٩٥٤

× بوربها و أشعاره/۱۹۵۶

× إيران بين في السنوات (١٤٧٨- ١٤٩٠م)/١٩٥٧

× بالي أفندي في الإدارة الصفويّة/١٩٥٧

 $\times$  إيران في القرن الخامس عشر الميلادي/١٩٥٨

× كتاب جديد عن الخزر/١٩٥٨

 $\times$  أولوغ بك و عصره/ بارتولد/ ترجمة عن الروسيّة إلى الإنكليزيّة (بالإشتراك مع زوجته)

× مير علي شير و تاريخ الشعب التركماني/ بارتولد/ ترجمة عن الروسيّة إلى الإنكليزيّة (بالإشتراك مع زوجته) ١٩٤١

× Iranica, tewenty articles, by: V. Minorsky (عشرون مقالة...) منشورات جامعة طهر ان/۱۹۶۶

× إيران في القرن الخامس عشر (بالفرنسية)

```
× إيران في القرن الخامس عشر (بالفرنسية)
```

$$\times$$
روسيا و النفط ، بـ (الروسيّة)

$$\times$$
 در اسة (ويس و رامين)

$$\times$$
 نزع السّتار عن تمثال الفردوسي

$$imes$$
سعدي شيرازي

<sup>×</sup> كتب عدة مواد في (دائرة المعارف الإسلامية) (الطبعة الأولى) و منها: طهران، تبريز، تفليس، طوس، مراغة.

<sup>×</sup>عبور الإغريق لنهر سيحون/ ١٩٤٧ (نشرته زوجته بعد وفاته)

<sup>×</sup> هنالك مئات الرسائل المتبادلة بين مينورسكي و مستشرقي سائر أنحاء العام والكتّاب الإيرانيين، ومنهم: العلاّمة قزويني، سيّد حسن تقي زاده، محمد علي فروغي، محمد علي جمالزاده، صادق هدايت، إيرج أفشار، منوجهر ستوده، مجتبى مينوي، بديع الزمان فروزانفر، علي اصغر حكمت، علي أكبر سياسي، حاج علي رزم آرا، أمان الله جهانباني و حسين حزني مكرياني ....

## مینورسکی والکرد و کردستان

يُعد مينورسكي من أبرز المستشرقين العالميين، الذين أولوا القضية الكردية إهتماماً كبيراً؛ فقد كتب مقالات، بحوثاً و دراسات كثيرة رفيعة المستوى عن الكرد وكردستان، تتسم بالموضوعيّة والشمولية والعمق؛ بحيث قيّمه الكردلوجي الكبير ميخائيل لازاريف قائلاً: "إن مينورسكي كان أهمّ عالم كردولوجي وأفضل خبير في الشؤون الكردية في القرن العشرين" و يعلّل تقييمه مؤكّداً على أنّ "أعمال مينورسكي عن كردستان تُعَدّ من أعمق و أدقّ الدراسات" و لهذه الشهادة من لازاريف أهميّة كبيرة جدّاً؛ لأنّ أعماله "مكمّلة لمسيرة مينورسكي - نيكيتين العلمية في حقل الكردولوجيا، و هؤلاء الثلاثة هم الرواد الحقيقيّون للكردولوجيا، وانجازاتهم العلمية هي الذروة في هذا المجال" حسب تقييم الأستاذ الباحث جودت هوشيار.

xxx

يتجلّى موقف مينورسكي المتعاطف مع قضية الكرد العادلة في مجمل تقاريره وكتاباته؛ فقد دعا لمنح الحكم الذاتي للكرد قبل قرابة القرن! ومن أقواله: ".فمن العدالة أنْ نؤيدهم في نضالهم؛ للحفاظ على لغتهم و قوميّتهم" بلْ تنبّأ مستشرفاً أفاق المستقبل: " ستكون هذه القضية من أهمّ القضايا التي تواجه الشرق الأوسط في المستقبل"

ولقد أصاب الباحث طارق محمد في تعليل إهتمام مينورسكي بالكرد و كردستان بأنه "قد نبع بالأصل من حاجة بلاده السياسيّة، التي تُحادد مناطق مثل آذربايجان و إيران، والتي كانت ذات أغلبيّة كرديّة"، ولكنّه ليس بتعليل كاف؛ فقد إمتزج تعاطفه مع الشعب الكردي بإهتمامه الذي إتّخذ منحى أكاديميّاً موسّعاً و معمّقاً لاحقاً.

أجلْ؛ فقد إنسم نشاط مينورسكي بالتعقل و الإعتدال خلال فترة عمله الدبلوماسي (٥٠٥-١٩١٧) في إيران، حيث تعايش مع شعوب المنطقة و كان ينظر إليها من منظور إنساني، ويتحسس معاناة الكادحين من الكرد، و يتعاطف معهم؛ لأنه كان يدرك مدى الظلم الواقع عليهم من السلطات المحلية وتعسف الاقطاعيين الكرد السّاعين إلى تحقيق مصالحهم الأنانيّة، وقد تفهّم الطموحات القومية لأبناء الشعب الكردي. ولقد استحال تعايشه مع هذا الشعب المضطهد أساساً و منطلقاً لأبحاثه ودراساته العديدة؛ حيث تجمعت لديه معلومات غزيرة عنه.

لقد كان مينورسكي في بداية عمله الدبلوماسي متحفظاً لا يصرّح بما يخالف سياسة حكومته بخصوص الكرد، لكنّ تعايشه معهم سرعان ما بيّن له الظلم المزدوج الذي يتعرضون له أيدي الاقطاعيين الكرد من جهة والسلطات المحلية الايرانية والتركية من جهة أخرى؛ فتغيّر موقفه تدريجيّاً، و راح يتعاطف مع هذا "الشعب الذكي والقدير" حسب تعبيره في إحدى دراساته، بلُ راح يطالب بمعالجة

عقلانية وحضارية لقضيّته العادلة؛ فكان مينورسكي كما يقول الأستاذ هوشيار: "أوّل دبلوماسي روسي أدرك في وقت مبكر أهمية هذه القضية، وضرورة حلّها؛ ليس لتأمين مصالح روسيا فحسب، بل شعوب المنطقة أيضاً؛ لأن هذه القضية أصبحت على مدى عدة قرون السبب الرئيس للصراع التركي- الايراني على مناطق الحدود الفاصلة بينهما ومحاولة كل طرف إستغلال الكرد ضد الطرف الآخر"

أجلْ؛ فقد كتب مينورسكي في سنة ١٩٠٥: "سوف تستقطب القضية الكردية الإهتمام الشامل إنْ عاجلاً أمْ آجلاً" وبعد بضع سنين كتب في إحدى دراساته: " إنّ الحلّ الجوهري للمشكلة يكمن في إجراء إصلاحات إقتصادية وإجتماعية، و ليس في تشكيل مجاميع متناحرة وتأليب الاقطاعيين الكرد الواحد ضد الآخر، كما يكمن في التخفيف من معاناة الرعايا المستعبدين" وحث مينورسكي حكومته على الإسهام في إجراء هذه الاصلاحات قائلاً: " هذه الإصلاحات هي التي ستؤدي إلى تعاطف الكرد معنا وليس حماية بعض الإقطاعيين" و لقد كتب مينورسكي في دراسته (الكرد: ملاحظات وإنطباعات) المنشورة في ١٩١٥متنبّاً: " إنّ القضية الكردية هي إحدى القضايا المستقبلية الكبرى في الشرق الاوسط"

و بعد ثورة شباط ١٩١٧ في روسيا (أي قبل ثورة أكتوبر في العام ذاته) - و كان مينورسكي حينذاك القائم بالأعمال الروسي في طهران - طرأت بعض التحولات الديمقر اطية على الحياة السياسية في روسيا نفسها؛ فكان مينورسكي يطرح في تقاريره المرفوعة إلى وزارة الخارجية الروسية، ضرورة تأييد حركة الشيخ محمود الحفيد والوعد بضمان الإستقلال، أو الحكم الذاتي للكرد.

و تجدر الإشارة هذا إلى أن مينورسكي كان يعارض السياسة التقليدية لبلاده الرامية إلى إستغلال و تكريس القدرات القتالية العالية للعشائر الكردية وتوجيهها ضد الأطراف الأخرى، وإنّما كان يدعو بلاده إلى مؤازرة الشعب الكردي في التحرر من النير العثماني، ومن هذا المنطلق كتب تقريراً إلى وزارة الخارجيّة الروسيّة، ورد فيه: " يجب إيلاء اهمية قصوى لمسألة كسب صداقة الكرد، وليس تحريض العشائر الكردية على التحرك المسلح؛ لأن جميع التحركات المماثلة لم تثمر في السابق سوى عن بعض الفوائد الضئيلة" و أضاف: " ينبغي ضمان السلام في البلاد (أي كردستان) وتقديم العون الضروري، وبضمنه المواد الغذائية الى الكرد، والأهم من ذلك، الإعتراف بحق الكرد في تقرير مصيرهم" و واصل مينورسكي في تقاريره اللاحقة حث حكومة بلاده على الإسهام في حل القضية الكردية لضمان الأمن والإستقرار في كردستان؛ لكونها منطقة حيوية من العالم. كان هذا رأي مينورسكي و مقترحه، في معمعة الحرب العالمية الأولى، التي كان الشعب الكردي يقاسى من ويلاتها و أهوالها، حيث أصبحت كردستان إحدى الشعب الكردي يقاسى من ويلاتها و أهوالها، حيث أصبحت كردستان إحدى

جبهاتها الرئيسية، و كانت الدول الإمبريالية الكبرى تسعى إلى تحقيق أهدافها وضمان و تأمين مستقبلها.

ويستكمل الأستاذ جودت هوشيار رسم المشهد وقتذاك:

"و في الفترة ذاتها تقريباً، وجه الشيخ محمود الحفيد رسالة إلى الحكومة الروسية، يطلب فيها تقديم العون إلى الحركة التحررية الكردية؛ لقاء قيامه بمنع العشائر الكردية المعادية لروسيا من القيام بأي عمل ضد روسيا. كما وعد بتزويد القوات الروسية بالمواد الغذائية، واقترح توحيد جهود الجانبين، الروسي والكردي؛ من أجل تحرير الكرد من النير العثماني" و يضيف الأستاذ هوشيار: "و كان لجهود مينورسكي دور فعال في ايصال النداءات الكردية إلى أعلى المستويات الرسمية في بطرسبورغ، و في إستجابتها هذه المرة لمقترح مينورسكي في إجراء مفاوضات مع ممثلي الشعب الكردي؛ وقد أو عزت الحكومة الروسية إلى نائب القنصل الروسي العام في مدينة اورمية، فاسيلي نيكيتين بإجراء مفاوضات مع المندوبين الكرد، وقد تمّ ذلك فعلاً، حيث عقد الجانبان عدة اجتماعات في كردستان إيران، وربّما كانت نتائج هذه المفاوضات ستغيّر مصير المنطقة، لكنها توقفت، إذ سرعان ما إندلعت الثورة البلشفية في روسيا، والتي تبعها إانسحاب القوات الروسية من جبهات القتال في الشرق الأوسط، ولكن مينورسكي ظل طوال حياته الروسية مخلصاً للشعب الكردي ونصيراً لقضيّته العادلة"

و لقد ظلّ مينورسكي بعد هجرته إلى فرنسا، ثمّ إستقراره في إنكلترا حتى وفاته، ظلّ يتابع المستجدّات المتعلقة بالثقافة الكردية خصوصاً والقضية الكردية عموماً؛ حيث كان يكتب مراجعات لأهم الكتب ومنها: (طريق عبر كردستان) لـ (اي. هاملتون) و (القضايا الاجتماعية والاقتصادية لكرد رواندوز) لـ (ت. ر. ليج) و (الكرد وكردستان) لـ (اي. سافراستيان)

#### XXX

إنّ كتاب (الأكراد ملاحظات و انطباعات) لمينورسكي أسطع برهان على كلّ ما أسلفناه؛ حيث عُني مينورسكي بدراسة التاريخ المبكر للكرد، والدور الفعّال للكرد في العلاقات الروسية – الكردية، وموقف بلاده من القضية الكردية في العقدين الأول والثاني من القرن العشرين. وعن أهمّية صنيع مينورسكي يقول الأستاذ جودت هوشيار: "لو لم تكن هناك نظرية مينورسكي عن أصل الكرد ولغتهم؛ لكان تصوّرنا عن هذا الموضوع مختلفاً تماماً؛ فقد كان أوّل مستشرق أثبت بالشواهد التاريخية والدلائل اللغوية وبالتحليل العلمي والمنطقي: أن الكرد من أصل آري وانهم أحفاد الماد، وان لغتهم ليست لغة فارسية محوّرة، بل لغة مستقلة وتتمي إلى عائلة اللغات الهندو- أوروبية" ويضيف: " وتشكل هذه النظرية اليوم حجر الزاوية في دراسة التاريخ الكردي القديم، وتراجعت أمامها محاولات عدد

من المستشرقين الأوروبيين مثل المستشرق الروسي (نيكولاي مار) والمستشرق الانجليزي (د.ن. مكنزي) للبحث عن أصول أخرى للشعب الكردي"

يشتمل الكتاب على عملين مكمّلين لبعضهما، رغم فاصل قرابة نصف قرن بين تأليفيهما؛ حيث يلقي مينورسكي الضوء على الواقع الراهن للأمّة الكرديّة عبر نشأتها التاريخية الموغلة في القدم، و مآل مصيرها في وطنها المجزّأ الملصق ببضع دول ساهمت القوى الإمبريالية في تصنيعها؛ وبذلك يدحض تشكيك الأعداء والمتخرّصين في وجود الأمة الكردية تاريخيّاً، مقدّماً شهادة علمية موضوعيّة على الوجود القومي للأمّة الكردية عشيّة التقسيم الكولونيالي للشرق الأوسط؛ تنفيذاً لإتفاقية سايكس بيكو الشهيرة.

تكمن أهمّية طروحات مينورسكي في تأكيده على جغرافية كردستان كما يلي:

" إذا ما أردنا أنْ نبحث عن وطن الأكراد في فجر التاريخ؛ يجب علينا أنْ ندخل في الأقسام الشرقية البعيدة و الجنوبية؛ فالمناطق الثلاث هي وطن الأكراد: السلاسل الجبلية العالية في أرمينيا و كردستان تركيا و جبال فارس الغربية" و " إذا كانت الأقسام العليا من نهر الفرات و مناطق بحيرة وان (أرمينية القديمة) هي المهبط أو (الأرض) القديمة التي ظهر فيها الكرد؛ فإنّ الأقسام الجنوبية من طوروس وشواطيء دجلة اليسرى (بوتان، خربوط والزاب الأعلى) هي الوطن الأم للشعب الكردي في الأزمنة التاريخية ، على ما أعتقد"

و يختزل مينورسكي رؤيته لجغرافية كردستان قائلاً: "نستطيع أنْ نقول بصورة عامّة: كلّما بدأت السهول؛ يترك الأكراد الأرضَ للعرب والأتراك، وحوالي بحيرة وان للأرمن" و يجزم القول: "مهما يكن الأمر؛ فإن هذا الشعب الذي نكتب عنه، قد وجد في جبال كردستان قبل الميلاد بعدة قرون" و "إننا نعرف جيداً بأن الأكراد ليسوا آريين من حيث اللغة وحسب، و إنّما لغتهم تدخل في عائلة اللغات الآرية، وعلى هذا الأساس؛ فإن وطنهم - و كذلك لغتهم - هما في الشرق على ما أعتقد"

يؤكد مينورسكي أيضاً على وجود الأكراد في موطنهم الحالي، في حين كان العرب في موطنهم الأصلي (شبه الجزيرة العربية) والذي يؤكده مؤرخو العرب أنفسهم، وبهذا الخصوص يقول مينورسكي: "عندما إنطلقت الهجرة العربية من شبه الجزيرة العربية باتجاه الشمال والشمال الشرقي إصطدموا بشعب نصف حضري، هؤ لاء كانوا الأكراد"

#### XXX

لمينورسكي مكانة مرموقة عند المؤرّخين الكرد، و لْنرَ تأثير صنيعه في العلاّمة محمد أمين زكى مؤرّخ عهد النهضة الكرديّة الحديثة والمعاصرة. فحين إنبرى

العلامة زكى للتصدّي علميّاً لأغاليط و أضاليل الطور انيين الترك (الإتحاد والترقّي بالأخص) بتدوين تأريخ الأمّة الكرديّة؛ ليثبت للعالم أنّ الشعب الكردي أصيلً وعريق و ذو تاريخ مجيد وتراث فكرى وأدبى ثرى؛ راح يبحث بضع سنين و يستقصى كل ماله علاقة بتاريخ الكرد وكردستان (لاسيّما باللغات التي يجيدها) في أعمال الَّرحَّالة والدبلوماسيين الأجانب والمستشر قين، و أعمال الكرد و في مقدّمتها (شرفنامه) البدليسي. و فعلاً دوّن المؤرّخ زكي المئات من الصفحات، وأوشك على إنجاز كتابه المنشود في سنة ١٩١٩، إلا أنّ حريقاً هائلاً (شبّ في الحي الذي كان يسكنه في أستنبول) إلتهم محتويات منزله، وبضمنها مكتبته و مخطوط كتابه؛ فأصيب بإحباط شديد، وإستولت عليه حالة يأس إستمرت بضع سنوات، بعد عودته إلى العراق - إثر انهيار السلطنة العثمانية- حيث أُستوزر في دولة العراق الوليدة؛ فإنهمك في أعماله الرسمية، وغاب تدوين تاريخ الكرد و كردستان عن تفكيره (حسب تنويهه)؛ وإذا بنظره يقع ذات يوم من أيّام ١٩٢٩على ما كتبه مينورسكى في (موسوعة الإسلام) عن الكرد وكردستان؛ فيستعيد حماسه القديم، ويدبّ في روحه نشاط هائل؛ فينعكف على تأليف كتابه المنشود، بلْ إعترف مؤرّخنا الجليل زكي، بأنّه تغيّا من تأليف كتابه شرح و إيضاح صنيع مينورسكي، و فعلاً أصدر الجزَّء الأول من كتابه القيّم (خلاصة تاريخ الكرد وكردستان) في ١٩٣١ ببغداد.

وثمّة آخرون من الإنتلجنسيا الكردية إهتمّوا بأعمال مينورسكي عن الكرد و كردستان، و منهم: الدكتور ناجي عباس، الذي ترجم دراسة (كوران) لمينورسكي عن الإنكليزيّة إلى الكرديّة، و نشرتها مجلة (گهلاويّث) في (٥ أعداد) في ١٩٤٤، علماً أنّ مجلة (گهلاويّث) لها الريادة في التعريف بالكردلوجيين، وفي مقدمتهم مينورسكي.

وكان العلامة توفيق وهبي (ت: ١٩٨۴) من أشد المعجبين بمينورسكي و نظريته عن أصل الكرد ولغتهم، و يُذكر أن وهبي إلتقى مينورسكي في ١٩٣٧ (حين مرّ بالعراق قاصداً طهران؛ لحضور مهرجان الشاعر أبي القاسم الفردوسي) و إصطحبه إلى مطبعة مريوان في بغداد، وفي السليمانية زار مينورسكي مقر جريدة (جيان) التي كان يصدر ها الأديب الكبير (بيره ميرد) الذي دأب لاحقاً على إرسال نسخة من جريدته إلى مينورسكي بانتظام.

ولقد أكّد العلامة توفيق وهبي في دراسته (أصل الأكراد و لغتهم) باللغة العربية، والتي نشرتها (مجلة المجمع العلمي الكردي) الصادرة في بغداد (المجلّد الثاني- العدد الثاني/١٩٧٤) أكّد على أهمّيّة إستقصاءات مينورسكي في بحثه عن أصل الكرد:

{" عالج المؤرخون المسلمون مسألة أصل الكرد على أساس أسطوري؛ فلذا لم تكن بحوث معظمهم ذات قيمة تاريخية أو فكرية، غير انه في العصور الحديثة، ولاسيما في عصرنا، هذا ظهر بعض الباحثين الأوروبيين، الذين أولوا هذه المسألة إهتمامهم؛ فبدأوا بسلسلة من البحوث التي ظلت مستمرة إلى اليوم. ومن الذين يجب أنْ نهتم ببحوثهم وآرائهم في هذا الموضوع، البروفسور فلاديمير مينورسكي؛ ففي رسالة قدّمها إلى المجمع الإستشراقي الدولي العشرين، الذي انعقد في بروكسل سنة ١٩٣٨ تعرض البروفسور مينورسكي للبحث عن أصل الكرد فقال:" إنّ وحدة الأكراد يجب أنْ تُفسّر على أساس انهم ماد" وكانت المناقشات التي تو لأها البرفسور مينورسكي وغيره من الباحثين مطوّلة، والذين المناقشات التي تو لأها البرفسور مينورسكي وغيره من الباحثين مطوّلة، والذين أرى أنّ الأهم من ذلك، و الأصلح في هذه المناسبة؛ أن أتولّي مناقشة أرى أنّ الأهم من ذلك، و الأصلح في هذه المناسبة؛ أن أتولّي مناقشة الإعتراضات التي أثيرت ضد فكرة اتصال الأكراد بماد"}

ثم يناقش و هبي إعتراضات المستشرق د. مكنزي؛ ويفندها على نحو علمي مقنع، ويدافع بحرارة وقوة عن نظرية مينورسكي، الذي تساءل في ختام مبحثه (الأكراد أحفاد الميديين) تساؤلاً ينطوي على الإجابة بـ (نعم) ألا و هو:

".لو لمْ يكن الأكراد أحفاد الميديين؛ فماذا حلّ إذَنْ بشعب عريق جبّار، و منْ أين إنبثقت هذه الشّبكة الواسعة من القبائل الكرديّة، التي تتكلّم بلغة إيرانيّة موحّدة و متميّزة عن اللغات الإيرانيّة الأخرى؟!"

و كذلك أعجب البحّاثة الأستاذ الدكتور كمال مظهر احمد، بأعمال مينورسكي العلمية ومواقفه المؤيدة للقضية الكردية، بلْ ترجم مبحثه (الأكراد أحفاد الميديين) إلى اللغة العربية ونشره في مجلة المجمع العلمي الكردي (المجلد الأول – العدد الأوّل/١٩٧٣)

و"هذا غيض من فيض.. وإذا حاولنا الإشارة إلى المنزلة الرفيعة، التي يحتلها مينورسكي لدى المؤرخين الكرد؛ فان الحديث سيطول بلا شك، ولكن يمكن القول إجمالاً، ان أيّ مؤرخ كردي جاد، لايمكنه بأيّ حال من الأحوال ان يتجاهل اعمال مينورسكي الكردولوجية" على حدّ قول الأستاذ هوشيار.

ويرى الأستاذ هوشيار أن " أفضل تكريم لمينورسكي، هو تبني المؤرخين الكرد لنظريته، والنشيد القومي الكردي (أيها الرقيب) والذي يردّه الكرد في كافة أرجاء كردستان في كل مناسبة وطنية، أو إحتفال، أو مهرجان ثقافي، و لولا نظرية مينورسكي؛ لم يكن بوسع شاعرنا الخالد (دلدار) أنْ يقول في زهو واعتداد: (نحن الكرد أحفاد الميديين) وفي هذا تكريم لا يدانيه أيّ تكريم آخر "

و إستكمالاً للتعريف بالعلامة مينورسكي؛ وجب إيراد الشهادات الآتية، و هي لكبار المختصّين، فقد قال المستشرق الأرمني أرشاك بولاديان:

" إنّ مقال مينورسكي (كردستان و الكرد) الذي كتبه للموسوعة الإسلاميّة، لايزال حتى يومنا هذا محطّ إهتمام المختصّين بالشؤون الكرديّة؛ فعلاوة على بحثه في قضايا التاريخ السلالي و اللغة والأدب و غيرها؛ فإنّ مينورسكي حينما يصف الفترة الواقعة مابين القرنين السّابع و العاشر الميلاديين، مستنداً إلى المعلومات التي أوردها البلاذري و الطبري و المسعودي و الاصخري و ابن حوقل و ابن الأثير و غيرهم..."

و كتبت عنه المستشرقة الروسيّة (ي.ئي. فاسيلييفا) في رسالة إلى الباحث طارق محمد عبدالرحيم:

" إنّ مينورسكي عالم على مستوى رفيع، و هو الذي عرّ فنا بصورة ممتازة بتاريخ الكرد في العصور الوسطى. و إنّ مقالاته في دائرة المعارف الإسلاميّة عن الكرد و كردستان هي أساس معرفتنا بتاريخ الكرد في العصور الوسطى. و قد تناول في مقالاته بحث القبائل الكرديّة، و كذلك درس لغتهم و دينهم. و كان مينورسكي محبّاً للكرد"

و كتب عنه المؤرّخ العراقي (تلميذ مينورسكي) د. عبدالعزيز الدّوري، في رسالة إلى الباحث طارق محمد عبدالرحيم:

"..و كان مينورسكي الأستاذ والإختصاصي الأوّل في الدراسات الإيرانيّة، وكان قمّة في هذه الدراسات، كما إنّه تميّز بدراساته عن الكرد، و منها مقال مسهب في دائرة المعارف الإسلاميّة (ط۱). و هو يتحلّى بموضوعيّة و حياد و تعمّق في أبحاثه. و لمْ أشعر خلال صلتي الممتدّة به، أو في أبحاثه التي إطّلعت عليها إلا بالإطمئنان لنهجه الأكاديمي و أسلوبه العلمي بعيداً عن الهوى"

و لعلّ خير ما نختتم به هذا المبحث هو تقييم الباحث طارق محمد لمينورسكي:

"جمع مينورسكي في دراساته عن الكرد أفضل ما يمكن لعالم أكاديمي أن يجمعه من دراية مباشرة بالمنطقة و جغرافيتها و سكّانها، و الإلمام الكبير بتاريخها و عقائدها و مظاهرها الحضاريّة؛ و كلّ ذلك تمخّض عنه أعمال جديرة بالبحث و الإستقصاء؛ ليغدو نموذجاً للباحثين المعاصرين، و تحديداً بعد انتفاء الغرض السياسي من تأليفه، و جعل الهدف الأكاديمي الغاية الجوهريّة أمامه" و يضيف باحثنا: " و مع الإقرار بكل ما سبق؛ لا نستطيع الركون إلى كل ما ذكره مينورسكي فيما يتعلّق بتاريخ الكرد، والصورة التي قدّمها عنهم، و على أهميّتها تبقى صورة غربيّة تعاني و لا شكّ من سوابق دينيّة و سياسيّة و إجتماعيّة تترك تقره على أيّ نشاط فكري غربي؛ مهما حاول منتجه أنْ يكون موضوعيّا، بمعنى أن كتاباته نابعة من البيئة الغربيّة، و تدور في فلك الجو الفكري الغربي النصراني، والتي تختلف بشكل أو آخر عن الصورة الحقيقيّة"

أجلْ؛ تظلّ إمكانات أيّ إنسان محدودة، و رؤيته قاصرة عن الإحاطة بكل شيء؛ لأنّ الباحث يستند إلى المعطيات المتاحة له؛ ولذا لا تخلو أعماله من هفوات وأخطاء و نواقص؛ و لذا له يسلمْ بعض أحكام مينورسكي من الأخطاء والتناقضات؛ فقد جرّد إقليميّ (خوزستان) و (آذربايجان) من كرديّتيهما، و كذلك بعض المدن: نهاوند، رامهرمز، آميدي و ماردين..، و كذلك ديانة العلي إلهيّة، وحسب (الرواديّة) بطناً من قبيلة (أزد) العربيّة، و نسّب ديسم بن ابراهيم الكردي إلى العرب، و أنكر كرديّة قبيلة (شوانكاره) قبيلة (كوران)، بلْ وقع في تناقض؛ حيث عدّها مستقلّة تارّة، و نسّبها إلى (الديالمة) تارّة أخرى. و جرّد اللر (الأصلي حيث عدّها مستقلّة تارّة، و نسّبها إلى (الديالمة) من صفتهم الكرديّة، و نسّبهم إلى الفرس.

و من الجليّ أن مينورسكي كان تحت تأثير آراء بعض المؤرّخين الإيرانيين ومنهم صديقه احمد كسروي (١٨٩٠- ١٩٤٦)

#### $\times \times \times$

# و فيما يلي شبه كشّاف لمقالات و دراسات و كتب مينورسكي عن الكرد وكردستان:

× مقالات ذات طابع جغرافي منها: صحنه، صاین قلعة، سقز، سلماس، سربل زهاب، ساوه، سوجبلاق، سنه، شهرزور، شكي، شولستان، كردستان، لاهیجان، لرستان، نهاوند، سلیمانیة، سلطان آباد، سلطانیّة، سنقر، أرومیه، اشنو، میافارقین، ماكو، تارُم، طاسوج، مراغة، مرند، ماردین و غیرها.

وقد تميّز مينورسكي بتسليطه الضوء على مناطق لم يهتم بها المستشرقون السّابقون، كما كان يولي الإهتمام أساساً بجغرافيّة و طوبوغرافيّة تلك الأماكن و التغيّرات التاريخيّة التي شهدتها، وكان يفتتح كل مقال ببحث عميق عن أصل تسمية الموقع المدروس.

× مقالات ذات طابع تاريخي، و منها: شبك، شكاك، كوبان، سنجابي، لُر، لك، سلطان إسحق، بابا طاهر، اللر الكبري، اللر الصغري..

× ترجمة (سر انجام= العُقبى) الكتاب المقدّس لـ (يارسان= أهل الحق) إلى الروسيّة، وهي مقرونة بمقدّمة عن تاريخ الطائفة، وبخلاصة للكتاب باللغة الفرنسيّة، نشرها معهد لاز اريف في 1911؛ وقد حاز مينورسكي عليها على المداليّة الذهبيّة لقسم الإثنوغرافيا في الجمعيّة الإمبراطوريّة للعلوم الطبيعيّة في موسكو.

× (تعليقات على فرقة أهل حق) في مجلة (العالم الإسلامي) في عدديها (٤٠ / ١٩٢٠- ١٩٢٠) ثم في كتاب (١٨٢ صفحة) مع صور ولوحات وخريطة، سنة ١٩٢٢.

× قضيّة الموصل، بـ (الإنكليزيّة) ١٩٢٨

× در اسات حول أهل الحق/ ١٩٢٨

× برونز لرستان، ۱۹۳۱

× الغجر اللولى واللر في إيران

× كتب مدرسيّة بالكرديّة

× أصل الكُرد، في ١٩٣٨ (في مؤتمر الإستشراق في بروكسل)

- × × گوران و الأدب الكوراني / ١٩۴٣
- × ملاحظات على كتابة الألفباء الكرديّة باللاتينيّة، بـ (الفرنسيّة)
  - × الرحّالة إبن فضلان/ ١٩۴۴
  - × الحملات الرومانيّة و البيز نطيّة في اتر و باتين/١٩۴۴
    - × عشائر غرب إيران/ ١٩٤٥
      - × الأكر إد أحفاد الميديين

### المصادر:

- (۱) طارق محمد عبدالرحيم/ف.ف. مينورسكي و إسهاماته في دراسة تاريخ الكرد في العصر الإسلامي/ رسالة ماجستير منشورة (V) حلقات) في مجلّة (كولان العربي): 0 حانون الثاني 0 حادث 0 حادث الدران 0 حادث المار المار المار والمار المار المار
- (٢) (الأكراد أحفاد الميديين) البروفيسور فلاديمير مينورسكي/ ترجمة و تعليق: الدكتور كمال مظهر احمد، مجلة المجمع العلمي الكردي الصادرة في بغداد(القسم العربي- المجلّد الأوّل- العدد الأوّل/ ١٩٧٣)
- (٣) (أصل الأكراد و لغتهم) عضو الشّرف: توفيق و هبي، مجلة المجمع العلمي الكردي الصادرة في بغداد(القسم العربي- المجلّد الثاني- العدد الثاني-١٩٧٤)
- (٤) (الأكراد ملاحظات و إنطباعات) فلاديمير مينورسكي/ ترجمة: الدكتور معروف خزندار/ مطبعة النجوم- بغداد ١٩٦٨
  - (٥) مينورسكي .. من الدبلوماسية الى الكوردولوجيا/ جودت هوشيار/ (انترنت)
  - (٦) المستشرق فلاديمير مينورسكي والمؤرخون الكرد/ جودت هوشيار/ (انترنت)
- (۷) د. احمد عبدالعزيز محمود/ إجحاف المستشرق الروسي مينورسكي بحق الكرد/ مجلّـة كولان العربي ع ٢٤ أيلول ٢٠٠١
  - (٨) موسوعة المستشرقين للدكتور عبد الرحمن بدوي، ١٩٩٢/ (انترنت)
  - (۹) ولاديمير مينورسكي از ويكي پديا، دانشنامهٔ آزاد، فارسي/ (انترنت)
- (۱۰) فلاد یمیر مینورسکی روزهه لاتناس/ تاریق محهمه عهبدولره حیم و درگیرانی: ئازاد عوبید سالخ و دراره تی روشنبیریی ههولیر ۲۰۰۸

## باسیل نیکیتین (۱۸۸۵- ۷ حزیران ۱۹۶۰) کردلوجی رصین ثرّ العطاء

## ترجمة و إعداد: ج. ز

يُعَدّ العلاّمة Basile Nikitine باسيل نيكيتين أحد الكردلوجيين البارزين الأفذاذ؛ حيث يرى العديد من المعنيين والمختصين أن دراساته تتسم بالثراء المعرفي ورحابة التناول وعمق التحليل، واتباعه الطرق والأساليب العلميّة. وقد آزرته في هذا المضمار إجادته للغات: الكرديّة، الفارسيّة، الإنكليزيّة، التركيّة، الروسيّة، الفرنسيّة والبولونيّة، ممّا أغنت معرفته؛ بحيث تمكّن من إنجاز دراساته المتميّزة.

لقد كان نيكيتين محظوظاً جداً في تتلمذه على أيدي أساتذة كبار مختصين ومنهم: كريمسكي أستاذ الأدب العربي والتاريخ الإسلامي، وزوفلد فدوروفيج ميلر أستاذ تاريخ الشرق القديم، كرش أستاذ اللغة والأدب الفارسي، ميخائيل اوسي بوفيج عطيه أستاذ الأدب العربي، ميرزا جعفر خان رضازاده محلاتي أستاذ براكتيك اللغة الفارسية و الملا سعيد شمزيناني أستاذ اللغة والثقافة الكردية.

ولد باسيل نيكيتين في سنة ١٨٨٥ في مدينة سوسنو فيتزي ببولونيا، ونال تحصيله الدر إسى في يفاعته وشبابه باللغتين البولونيّة والرّوسيّة. وإجتذبته حوارات أستاذ اللغة الفرنسية (Charles Neyroud) صوب الشرق؛ فقد كان أستاذه هذا من مدينة لوزان السويسريّة أصلاً، وكان قد جال وساح في سائر مناطق البحر المتوسّط وروسيا الأسيوية، ومن ثمّ قيّض لنيكيتين القيام ببضع جو لات إلى سواحل البحر الأسود والقفقاس؛ فتبيّن مستوى جدارته ليكون مستشرقاً لامعاً لاحقاً. وبهذا الصدد كتب نيكيتين في مذكّراته: " خلال السنوات (١٩٠٠ - ١٩٠١) لمْ يُتَحْ لي زيارة كونستانتينوبل، لكنما أتيحت لي زيارة الـ (قرم) مرّتين" وفي سفرته الثانية ذهب من القرم إلى سيباستوبول ومنها إلى (يالتا)، حيث وجد نفسه وسط حشد من (التتار) والمسلمين يتكلُّمون بلهجة تركيَّة. وفي عطلة صيف ١٩٠٣ إنطلق نيكيتين من وارشو قاصداً موسكو، ومن ياروسلافل صوب القفقاس و تبليس عاصمة كرجستان، ومن ثمّ زار القرم، وفي هذه السفرة هام هياماً شديداً بالشرق، حسب قوله، ودفعه شغفه إلى التخصص في الدر اسات الشرقية؛ فاستمح والده أنْ يقصد موسكو للتخصص في الإستشراق؛ فاستجاب لطلبه بكل سرور. وهكذا قصد نيكيتين – بعد الإنتهاء من در استه الثانوية- موسكو لدر اسة الإستشراق في معهد لازريف، الذي يعود تأسيسه إلى بدايات حكم كاترين الثانية (١٧٢٩- ١٧٩٦) وقد كرّست روسيا القيصرية هذا المعهد (الذي كان بالأصل ميتماً للأطفال الأرمن، بناه لاز ريف و هو وجيه أر منى من جلفا أصفهان) كرّسته لإعداد كو ادر إدارية لأنحاء قفقاسيا خصوصاً و مناطق المسلمين عموماً. وكان التركيز في مناهجه على لغات تلك المناطق وتاريخ الشرق الإسلامي.

وفي معهد لازريف، درس نيكيتين اللغات: العربية، الفارسية والتركية. وفي عطلة ٥٠٥ زار كونستانتينوبل، حيث مكث ثلاثة أشهر، وارتقى مستوى إجادته للغة التركية إرتقاءً مشهوداً، وقضى فترة من عطلة صيف ١٩٠٦ في إيطاليا، وفترة أخرى في فرنسا، ثمّ في بلغاريا، حيث تعرّف إلى بعض الـ (جون ترك) وأقام علاقة صداقة معهم.

وفي ١٩٠٧ تخرّج نيكيتين في معهد لازريف، وأعطاه أستاذه رسالة توصية؛ لإستكمال دراساته العليا في جامعة بطرسبورغ. وفي ١٩٠٨ يقبل في مدرسة الترجمان التابعة لوزارة الشؤون الخارجية في سانت بطرسبوغ، وفي ١٩٠٩ راح يستعد للدراسات التركية، لاسيما (Balkaniqe= الدراسات البلقانية)، لكنّما سافر فجأة إلى إيران؛ بعدما أعلمه الأستاذ Joukovsky بإحتمال إرسال طالبين إلى القنصليّة الروسيّة في أصفهان: للتدريب، والتكاليف الباهظة للسفرة على الوزارة. وبعدها عاد في خريف ١٩٠٩ إلى بطرسبورغ، وفي ١٩١٠ تزوّج من رفيقة حياته السيّدة الفرنسيّة ه. ليروى H.Leroy.

وفي ربيع ١٩١٠ وبعد إنهاء دراساته العليا التي إستغرقت ست سنين، التحق نيكيتين بالعمل في وزارة شوون الأجانب، قسم الأرشيف السياسي، المعني والمختص بسياسة روسيا في الشرق الأوسط والبلقان وتركيا، وبقي هناك حتى المعني المعنون بيعد نجاحه في إمتحان الشؤون الخارجيّة، يُعلَن إسمه في شباط ١٩١١ يشد سكرتيراً ومترجماً في قنصليّة روسيا في مدينة رشت. وفي شباط ١٩١٢ يشد نيكيتين رحاله مصطحباً زوجته إلى مدينة رشت، حيث عمل هناك، وحلّ محل القنصل الروسي في نهاية صيف ١٩١٣ والذي كان يُعَد أهم منصب من مناصب السفارة الروسيّة في إيران. وفي صيف ١٩١٤ تولّى منصب نائب القنصليّة العامّة في مدينة تبريز، ثمّ تولّى منصب قنصل روسيا في مدينة أورميه.

في شتاء (١٩١٤) كانت روسياً تسعى إلى القضاء على النفوذ التركي في شتاء (١٩١٤) كانت روسياً تسعى إلى القضاء على النفوذ التركي في جبهات الحرب في آذربايجان ، كانت ساحة حرب طاحنة، وحسب قول نيكيتين، كان القسم الأكبر من الجيش التركي يتكون من المحاربين الكرد غير النظاميين، من القبائل، التي تجمّعت تحت راية الجهاد ضد الكفرة. وفي خريف ١٩١٥ زار نيكيتين مدينة سابلاغ الكردية؛ بحجّة التحقيق في إغتيال القنصل الروسي الكولونيل ياس Yass في كانون أوّل ١٩١٤، بينما كان يسعى إلى كسب رؤساء القبائل الكردية إلى جانب روسيا، و إستطاع التعرّف إلى علي خان سردار موكري (الذي قتله الترك في ١٩١٥) و بابير آغا منكوري وآخرين، و لم يفلح في مسعاه، وإنما تمكّن من تخفيف حدّة المجابهة بين الكرد والروس نوعمّا، وأضطر مسعاه، وإنما تمكّن من تخفيف حدّة المجابهة بين الكرد والروس نوعمّا، وأضطر

إلى ترك سابلاغ، التي بدأ فيها بتعلّم اللغة الكرديّة: " إبتدأت في خريف ٩١٥ في سابلاغ بتعلّم اللغة الكرديّة مع الناس، ثمّ بمؤازرة الملاّ سعيد شمديناني" \*

وفي مايس ١٩١٥ تلقّي نيكيتين برقية تأمره بفتح القنصليّة الروسيّة فوراً، والتي هُجِرَت في كانون أوّل ١٩١٤، وكانت أورميه واقعة للتو تحت سيطرة الجيش الروسي، بعد أن أصابتها كوارث القتل والنهب والسلب على أيدى الجيش العثماني. كان نيكيتين يُعزى جفوة وإبتعاد روسيا عن الكرد إلى عدم التزامهم بالعهود والمواثيق، وإلى غياب خطّة موحّدة بين القنصليّات الروسيّة في أورميه و خوى وكرماشان؛ حيث إختلفت تقييماتها و سلوكها مع الكرد، وكان رئيس البعثة الدبلوماسية الروسية يقول بأن الكرد كانوا يأخذون الغنائم من الأسلحة لأنفسهم، ويعيدون النساء المسيحيّات؛ ولذا على الروس أن يتركوهم وشأنهم يعيشون أحراراً في قراهم. وكان أحد رؤساء الكرد من سلالة الأسرة البدليسيّة قد إستلم الكثير من النقود من القيادة الروسيّة في تفليس؛ لتسليح الكرد في تلك المنطقة، ولم يف بوعده. وكذلك أقام القنصل الروسي في خوي بإقامة علاقة صداقة مع سمكو شكاكي ( ١٨٩٥ - ١٩٣٠)، ومنحه الكثير من الهدايا، ولكن سمكو تظاهر بصداقته مع الروس، بينما أقام خلسة علاقة مع الترك، وانتهز الفرصة، فقتل مار شمعون في ٤ آذار ١٩١٨! ولذلك إقتنع نيكيتين، حسب تصريه، أن لا جدوى لأيّ تحالف مع الكرد! "..وبدلاً عن ذلك، رحت أهتم بدراسة وضع كردستان، وإتقان اللغة الكرديّة" و هكذا دخل نيكيتين عالم الكردلوجيا؛ إذ وضع كرّ اسة للمحادثة الكرديّة-الروسيّة؛ لمساعدة الجنود الروس في التفاهم مع الكرد.

يرسم نيكيتين في مذكّراته لوحة تراجيدية رهيبة لغارات القبائل الكرديّة على مدينة أورميه وما جاورها؛ بحجّة الجهاد، ويقول بأنه قد سأل رئيس قبيلة كرديّة عن سبب غارات النهب والسلب؛ فأجابه: "ليس المهم أن أنهب وأسلب اليوم؛ فغداً سيأتي من يسلبني وينهب حالي ومالي" وهكذا يبدو أن (إعلان الجهاد) والتعاطف مع الجيش العثماني قد لاقيا تقبّلاً واسعاً بين القبائل الكرديّة، بل لم يقف ضد (فتوى الجهاد) والترك سوى الشيخ بابا في ضواحي سابلاغ، وقد شنقه الترك بتهمة معاداته لـ (فتوى الجهاد) و تعاطفه مع المسيحيين.

يبدو نيكيتين في مذكّراته منحازاً جدّاً إلى (الآثوريين) وليس موضوعيّا، في حين لو قارننا بين همجيّة الاثوريين والكرد آنذاك؛ لتبيّن لنا إنها ليست دون همجيّة القبائل الكرديّة، إنْ لم تزد عليها، فقد كتب نيكيتين عن سمكو ببغض و ضغينة:

" بقيت أورميه نحو سنتين تحت نفوذ إسماعيل آغا سمكو و ممارساته الوحشيّة، حتى تمكّن الجيش الإيراني من دحره في ١٩٢٢؛ فهرب وعادت أورميه إلى وضعها الطبيعي نوعمّا"

وإذا بنيكيتين نفسه يروي لاحقاً واقعة غريبة، حيث يقول بأنه بعد مقتل مار شمعون بيد سمكو؛ راح الأثوريون يقتلون المسلمين بعشوائية وينهبون ويسلبون

كل ما يقع تحت أيديهم، أمّا الواقعة فهي لجوء أهالي قرية (عسكر) إلى قلعتها المنيعة، ومعظمهم من النساء والأطفال، فقصفها الآثوريّون بالمدفعية ودمّروها؛ فلجأ الناجون إلى مسجد القرية، فقصفه الآثوريّون بالمدفعية، ولمْ ينجُ منهم أحد! وهذا ما لم يفعل الكرد مثله قطعاً، لكن نيكيتين يغض الطرف عن الآثوريين، ولاينعت هذا السلوك بالهمجيّ!

قضى نيكيتين ثلاث سنين (مايس ١٩١٥ - نيسان ١٩١٨) من عمره في أورميه؛ فأغنته جدًا بصفته مستشرقاً وكردلوجيّاً؛ حيث عرف الكرد عن قرب وخالطهم، وحاور العديد من رؤساء قبائلهم، وجمع عنهم مادّة غزيرة إثنوغرافيّة ولغويّة ... وفي نهايات ١٩١٧ وبدايات ١٩١٨ ساءت الأوضاع كثيراً في أورميه واحتدمت الصراعات أكثر بين المسلمين والمسيحيين، وتفكك الجيش الروسي، وشاعت الدعايات الشيوعيّة، وعندها دعوا نيكيتين إلى موسكو لإستشارته، وبعدها ترك نيكيتين منصب القنصل نهائيًا.

وفي ١٩١٨ سافر إلى قزوين، ودوّن التفاصيل الدقيقة لتلك السفرة في كتابه الموسوم بـ (La Perse que j'ai connu إيران التي عرفتها) وبناءً على طلب جنرال روسي؛ سافر نيكيتين إلى (كَيلان) الواقعة في الجنوب الغربي من بحر قزوين؛ لإجراء محادثات مع ثوّار الـ (جَنْكَل = الغابة) بقيادة (كوجك خان)، وكادت المهمّة تودي به إلى ميتة تراجيديّة! ثم عاد في تمّوز ١٩١٨من كيلان، ومكث أشهراً في السفارة الروسيّة بطهران.

عقب ثورة أكتوبر الشيوعيّة في ١٩١٧ راح الفكر الشيوعي ينتشر في أوساط الجيش الروسي في إيران؛ فلم يطق نيكيتين الوضع المستجد؛ فقرّر ترك إيران وروسيا نهائياً، وفي تشرين ثاني ١٩١٨ غادر مع عائلته إيران إلى باريس عن طريق باكو و باطوم، واستقر مع عائلته هناك في ١٩١٩ و "كان هذا تحوّلاً جذريّاً في حياته؛ إذ ترك العمل السّياسي، ودخل عالم البحث والكتابة من بابه الواسع" على حدّ قول الدكتور هلكوت حكيم. ولقد آزرته شهادة دبلوم مدرسة العلوم السياسية لدخول المصرف الفرنسي التجارة الخارجيّة؛ ليعمل باحثاً وقتصاديّاً ٢٨ سنة، وفي الوقت نفسه كان يمضي باقي وقته في كتابة المقالات والدراسات الإستشراقيّة، وينشر ها في غالبيّة المجلاّت الأكاديميّة الفرنسيّة، وكانت الكردلوجيا قسماً بارزاً ومهمّاً منها. وفي ١٩٥٦ نشر كتابه المهم القيّم (الكرد، دراسة سوسيولوجيّة و تاريخيّة) باللغة الفرنسيّة، والذي يُعَد لحدّ الآن من أهم الكتب في الكردلوجيا، وحظي بالترجمة إلى اللغات: الروسيّة (١٩٨٧)، التركيّة (١٩٩٠)، العربيّة (ترجمة شوهاء في ١٩٦٥ دار الروائع-بيروت، ثمّ الفارسيّة (٢٠٠١) والكرديّة (١٩٩٨)

وَفي ٧ حزير ان ٩٦٠ تُوفي نيكيتين، وخلّف عطاءً ثرّاً يخلّد اسمه على مرّ الزمن.

## كشّاف كرونولوجي لأعمال نيكيتين الكردلوجيّة

## (أوّلاً) باللغة الروسية:

#### .1910

 $\times$  دستور المحادثة باللغتين الكرديّة والروسيّة/ اروميه- مطبعة اللاز اربين

.1917

قويميس عسكري (كُردي- روسي)/ اروميه- مطبعة اللاز اربين (٧٢ صفحة)

### :1914

عن الكرد و وطنهم/ اروميه- مطبعة اللاز اريين

## (ثانياً) باللغة البولونية

.1970

المسألة الكرديّة والموصل/ مجلّة كراكوف الحديثة (ع٠٥ و٥١)

## (ثالثاً) باللغتين الفرنسية والإنكليزية:

#### :1971

× بضع ملحوظات عن الكرد/ باريس (١٢ ص)

 $\times$  و لاة أر دلان/ ترجمة موجزة لكتاب (الحديقة الناصريّة) لعلي أكبر خان صادق الملك/ باريس  $\times$  (٢٤ ص)

×ُ الكلدانيُّون: أقلِّية إثنيّة ضحيّة الحرب/ باريس (٢٣ ص)

### :1977

× موضوع أسطوري (روايات كردية و فارسية مختلفة)/ باريس (١١ص)

 $\times$  الحياة العائليّة الكرديّة / باريس (١٠ صفحات)

 $\times$  الكرد و المسيحيّة/ باريس (  $^{9}$  ص)

#### 1977

 $\times$  حكاية سوتو و تتو/ ترجمة إلى الإنكليزيّة بمساعدة الميجر سون/ لندن ( $^{77}$  ص)

× المواضيع الدينيّة في النصوص الكرديّة التي جمعها نيكيتين، عبر دروس اللغة الكرديّة التي تلقّاها من الملاّ سعيد الشمزيناني خلال (١٩١٦ و ١٩١٧) / باريس (١٨ ص)

## :1972

 $\times$  بضع ملحوظات عن مسألة الموصل/ باريس ( $\pi$  ص)

× نظرة عامّة إلى مسرح الحرب العظمى في شمال- غرب إيران/ باريس (٦ص)

#### . 1 9 7 0

×الكرد كما يتحدّثون عن أنفسهم/ باريس (٧ ص)

imes الإقطاع الكردي/ باريس (٢٦ ص) imes

```
× حكايات كرديّة من مجموعتى، ترجمة إلى الإنكليزيّة/ لندن (١٨ ص)
                                                                       .1979
                                                × أفشار أورميه/ باريس (٥٦ ص)
                                × حكايات أسطوريّة كرديّة عن الحيوانات/ لندن (١٦)
                                                                       .1977
                                    × إلى أين وصلت الكر دلوجيا؟/ نابولي (٥ ص)
                                                                       :1977
                                            × مدیح کر دي للتسنّن/ بولونیا(٤٤ ص)
                                       × بضع ملحوظات عن الكرد/ لندن (٣٠ ص)
                                                                       .1972
                                                       × شمدینان/ بریل (۳ ص)
                                               × المسألة الكردية في منظور أجنبي
                                 × ملحوظات عن اللغة الكرديّة/ أوكسفورد (٢٩ ص)
  × محاولة لتصنيف الفولكور إستناداً إلى المباديء الإجتما- إقتصاديّة/ بروكسل (١٢ ص)
                          × نظام الطرق والمواصلات في كردستان/ باريس (٢٥ ص)
                                                × المسألة الكرديّة/ باريس (٥ ص)
           × رأي في كتاب (الكرد والأرمن) للباحث الألماني كريستوف/ باريس (٣ ص)
                                                            × ما هي الكر دلوجيا؟
                                                                       .1977
                \times رأي في كتاب (اليزيديّة قديماً وحديثاً) لإسماعيل جول/ جنيف (١ ص)
                                                                       .19 £ .
                 × موقع الكرد في الوضع الدولي في الشرق الأوسط/ باريس (١٤ ص)
                                                                       .19 £ 1
        × إيران التي عرفتها، ١٩٠٥- ١٩١٩/ باريس (٢٣٦ ص) مخطوط غير منشور!
                                                                       .19 £ £
                                           × الجمع بحرف (ت)/ باريس (١٤ ص)
                                              × المشكلة الكرديّة/ باريس (١١ ص)
                                                      × کردستان/ لیون (۱٤ ص)
                                                                       .19 £ V
                                         × الشّعر الغنائي الكردي/ باريس (١٤ ص)
                                                                       :1907
× الكُرد، در اسة سوسيولوجيّة و تاريخيّة/ باريس (٣٦٠ ص) و نشر للمرّة الثانية في ١٩٧٥
                                                                       .1904
             × عن (ريا تازه = الطريق الجديد) جريدة كرديّة في يريفان/ باريس (١ ص)
                                                                       .1909
                              × الوضع الإجتماعي للكرد وكردستان/ باريس (٦ ص)
```

.1977

```
.197.
```

× البنية الإجتماعيّة لكرد قفقاسيا/ باريس (٦٦ ص)

× برادوست/ برل (۱ ص)

× بهلول/ برل (۱ ص)

× بدرخانیون/ برل (۱ ص)

× أورمار)/ برل (١ ص)

× بانه

× بنو سيف الكرد

:1977

× مبحث تاريخي وإجتماعي عن الكرد

.1919

 $\times$  الراعي الكردي/ عرب شمو/ ترجمة عن الروسيّة إلى الفرنسيّة / باريس ( $^{870}$  ص)

 $\times$ رواندز / في الإنسكلوبيديا الإسلاميّة (٢ ص)

 $\times$  متابعة الإير انلوجيا و الكر دلوجيا في الإتحاد السّوفياتي (مجلّة يغما، ع 7/100)  $\times$  لمحة عن مهاداد

\* الملا سعيد شمديناني (١٨٨٥- ١٩١٨) أحد أبرز المتنوّرين من رجال الدين الكرد، ودوره المؤثّر في نيكيتين شبيه بدور الملّا محمود بايزيدي مع رّابا، وقد أفتى فتوى مضادّة لفتوى الجهاد العثماني القاضي بقتل المسيحيين؛ فأُعتيل في أورميه، وقد لفّ الغموض مقتله (ج.ز)

## المصادر:

- (۱) بازیل نیکیتین و کوردناسی/ د. نه جاتی عه بدولَلا / ۲۰۰۶ سلیمانی
  - (٢) واسيلي نيكيتين/ محمد خضري اقدم/ (بالفارسيّة) إنترنت
- (۳) کرد وکردستان/ و اسیلی نیکیتین/ ترجمه : محمد قاضی/ جاب سوم (۳) کرد وکردستان/ و اسیلی نیکیتین/ ترجمه :
- (٤) الكُرد، دراسة سوسيولوجية و تاريخية، باسيل نيكيتين، تقديم: لويس ماسينيون/ نقله من الفرنسية وعلّق عليه: الدكتور نوري طالباني/ منشورات آراس اربيل ٢٠٠٤
- (٥) نیرنه ك ل سه ر ژیان و خه باتین باسیل نیكیتین/ هه لكه وت حه كیم/ فه ك و هاستنا: ئورفیوس جه لال زه نگابادی/ گوفاری (رامان) ز: 77/ شوباتی 1999

# أوربيلي والكردلوجيا

البروفيسور قناتى كُردو ترجمة: ج . ز

كان للاكاديمي يوسف ابكاروفيج اوربيلي (١٨٨٧- ٢ شباط ١٩٦١)\* دور خاص في ميدان البحث اللغوي والثقافي للشعب الكردي؛ فهذا العالم هو الواضع لأساس الكردلوجيا في الاتحاد السوفياتي، وهو نفسه الذي اسس مركز الدراسات اللغوية والأدبية والتاريخية والثقافية الكردية في لينينگراد

في الأوساط العلمية الأرمنية- السوڤيتية، حين يجئ ذكر العلاقة الكردية- الارمنية (بين الكرد والأرمن)؛ لا بد من ذكر اسماء نخبة من ابناء الشعب الأرمني امثال: خ. ابوڤيان (١٨٠٩- ١٨٤٨) الذي دشن لأول مرة، الكتابة في مجال اتنوگرافيا الكرد '، وي. ل. لالايان، الذي ذكر في مذكراته (سياحتنامه) ته العديد من النماذج الجميلة من مشاهد الحياة الاجتماعية والاقتصادية لكرد ارمنستان تركيا '، والبروفيسور س. ا. يگيزاروف، الذي اصدر كتاب (موجز تاريخ اتنوگرافيا كرد محافظة يريڤان "، واكوپوف كازاريان (لازو) واضع اول كتاب باللغة الكردية لكرد ارمنستان، وي. ا. اوربيلي مؤسس مدرسة الكردلوجيا السوڤياتية.

للشعب الأرمني حق في ان يزهو بما قدّم ابناؤه من أفضال في تطور ثقافات الشعوب، ولا يسع الشعب الكردي إلا ان يبجّل اولئك العلماء تبجيلاً عظيماً ويثني عليهم ويضع اسماءهم في الصدارة جزاء ما قدموه من تضامن ومؤازرة كعلماء ومكافحين في خدمة الثقافة الكردية وتوطيد وتعزيز الصداقة الأرمنية الكردية، ولن ينساهم أبداً.

جليّ ان الجيرة والصداقة بين الأرمن والكرد قديمتان و عريقتان وكثيراً ما تشابه تاريخ الشعبين. فقد كانا مقهورين ومضطهدين من قبل سلاطين آل عثمان وشاهات ايران، ولكن للاسف تمكن المتعسفون الترك من ثلم جانب من تلك الصداقة باسم الدين، اذ حرضوا الكرد المسلمين ضد الارمن، واحالوهم اعداء لاصدقائهم؛ وقد تسبب ذلك الموقف الى حد ما في اضعاف نضال الكرد والارمن ضد جور وظلم السلاطين الترك.

والجدير بالذكر انه سرعان ما ادرك ذينك الشعبان (الكرد والارمن) سياسة عدو هما المشترك، فلم يفرطا بصداقتهما العريقة؛ ولا شك في ان اسطع دليل على ذلك هو انشغال واستغراق العلماء الارمن في الدراسات الكردية (الاستكراد = الكردلوجيا) – (خ. أبوڤيان، ي. لالايان، س. يكيزاروف و ي. ا. اوربيلي)

في السنوات (١٩١١- ١٩١٣م) بعثت الاكاديمية العلمية ي. ا. اوربيلي الى منطقة موكس (في ارمنستان تركيا) للبحث في اللهجة الارمنية الموكسية- وكان العالم اوربيلي حتائذ مختصا فقط بالارمنولوجيا. الا انه شرع بدراسة اللغة الكردية والكرد جيران الارمن في منطقة موكس، بتوصية من نيا مار (١٨٦٤- ١٩٣٤). دون اوربيلي في تلك المنطقة عددا من النصوص الكردية والحق بها قاموسا كرديا- روسيا يقع في ١٥ ملزمة وملحقا في (تصريف الافعال) وللاسف ادت الحرب العالمية والحرب الاهلية الى اهمال ابحاث هذا العالم فلم تطبع.

درّس اوربيلي اللغة الكردية في جامعة بطرسبورك (لينينگراد) خلال السنوات (١٩١٤ - ١٩٣٥).

وبعد ثورة اكتوبر الكبرى؛ انشغل اوربيلي كثيرا بالشؤون الادارية والاجتماعية ، ومع ذلك لم يتوان عن تقديم كل ما في وسعه في التدريس والبحث الفلكلوري واللغوي الكردي. وقد قام في ١٩٢٧ بجولة في المناطق الكردية (داخل ارمينيا السوڤياتية) ودون عددا من النصوص الفولكلورية الكردية مثل (مهم وزين) (وليلي والمجنون). وخلف بين مخطوطاته ملفا تحت عنوان (مواد لبحث اللهجتين الارمنية والكردية في موكس) وهناك قسم من الملف تحت عنوان (قاموس كردي-روسي: استنادا الى المواد المجمعة عام ١٩١٦ في موكس) والقاموس هذا مدون بالالفباء الروسية، وبناء على حديث ن. يا مار في اجتماع مجلس علماء المتحف الاسيوي في ت٢/ ١٩١٢ . يبدو ان القاموس كان انذاك مهيئا للطبع، اذ قال ن. يا مار في تلك المناسبة ان ي. أ. اوربيلي وضع قاموسا كرديا (لهجة موكس)- روسيا وطلب مراجعته وطبعه أ.

في الفترة التي امضاها اوربيلي في منطقة موكس، كان مندفعاً ومتحمساً جدّاً لتعلم ودراسة اللغة الكردية، وكتب بهذا الصدد قائلا: "بدأت تعلم اللغة الكردية بمساعدة البعض، وقد استفدت في الحقيقة من علي آغا بن يوسف آغا من اهل دربند دالان اكثر من اي واحد، فقد كان علي اغا يجيد ويتقن جيدا اللغة الارمنية (لهجة المنطقة المذكورة) وهو الامر الذي جعلنا نستغني عن مترجم عند الضرورة في احاديثنا ولقاءاتنا. وعلى هذا المنوال جمعت الكلمات الكردية من الكرد انفسهم وليس من لسان ارمني يعرف الكردية. وعلى تلك الشاكلة ايضا ترجمنا الى اللغة الكردية جميع كلمات القاموس الارمني الذي كنت قد وضعته من قبل، كذلك ترجمنا الى الكردية قواميس ژابا يوستى ويگيزاروف" .

اهم ما في قاموس اوربيلي هو احتواؤه على الكثير من الكلمات ذات العلاقة بالتراث الكردي وشؤون الزراعة في منطقة موكس، المحسوبة لهجوياً على اللهجة الكرمانجية الشمالية. حيث تبدو اقرب ما تكون في مفرداتها وخصائصها القاموسية الى كرمانجية منطقة حكاري.

يعد هذا القاموس لاوربيلي عملاً بارزاً وممتازاً ضمن القواميس التي وضعها المستكردون في اوائل هذا القرن، وقد صنفت ورتبت كلمات هذا القاموس على الترتيب الالفبائي.

في قواميس ليرخ (١٨٢٨- ١٨٨٤) ويكيز اروف، كانت (الأفعال) تطرح بصيفة (المضارع) لكن اوربيلي هجر هذا التقليد واستعاض عنه بشرح واف في ملحق قاموسه، الذي يقع في ١٣٤ صفحة، خصصت صفحاته (١- ٥٠١) لتصريف الافعال بالصيغ الآتية: المضارع، الماضي، المستمر، الماضي البعيد، الأمر، وخصصت الصفحة ١٢٠ لجدول تبيان (الفعل المتعدي) و (الفعل اللازم) ويظهر في هذا الجدول كيف فصل اوربيلي بين صيغتي الفعلين (اللازم والمتعدي) وبين العديد من خصائصهما في اللغة الكردية. بالإضافة الى ذلك، نطلع في هذا الملحق على ما يتعلق بالفعل البسيط والمركب... ولكن ما يستلفت النظر هنا هو ان اوربيلي دوّن عددا من الأفعال الغريبة. لا وجود لها في لهجة كرد ارمينيا مثل:

پنژین (نعاس)

پەرچقىن (تورم)

هێلان (رفع)

ڤييان (تحبيذ)

سوالوين (انزلاق)

ئاخافتن (تكلم)

وغيرها..

ومع انها غير موجودة في لهجة كرد ارمينيا، فانها موجودة في اللهجات الكردية في سوريا والعراق.

وفي ١٩١٤ تعين اوربيلي بتوصية من ن. يا. مار مدرسا في معهد الاستشراق في جامعة بطرسبورك. فوضع في تلك الفترة كتابا للقراءة (الأدب الكردي واللغة الكردية) بالالفباء اللاتينية، ولكنني لا ادري لماذا لم ينشر؟ بل ان النسخة المعدة للطبع ماز الت محفوظة في ارشيف اوربيلي وتحتوي المخطوطة على العديد من النصوص الفولكلورية، جمع بعضها ودونه اوربيلي بنفسه وبعضها الآخر – وهو الاكبر - اخذه من كتاب (تاريخ اثنوگرافي موجز لكرد محافظة يريقان) للمستكرد س. أ. يكيزاروف كقصص محمد الصياد/ اسد ده وه دار، احمد بـگ، ههقال، الاخوة الثلاثة و عنز تهم... الخ.

والعمل الآخر، الذي قام به اوربيلي في تلك الفترة هو سعيه لوضع ألفباء كردية. وتأريخ هذا العمل كما يلي: كانت هنالك في الفترة ١٩١١ - ١٩١١ عدة جمعيات وتنظيمات متفرقة في تركيا تنشر جرائد ومجلات بالألفباء العربية. وقد عنيت كثيرا بتطوير الثقافة الكردية، لكن صعوبة وتعقيدات الألفباء العربية في الكتابة الكردية قد عرقلت واعاقت تحقيق ما ترمي اليها من اهداف؛ ولذا برزت في تلك

الاوساط (الجمعيات والتنظيمات السياسية الكردية) وفي اوساط المثقفين الكرد مشكلة وضع الفباء بسيطة، ملائمة وموحدة للغة الكردية يلتزم باستخدامها سائر الكرد؛ فتيسّر محو الامية بينهم بسرعة.

وفي عام ١٩١٣ اوفدت منظمة ثقافية كردية من منطقة (خوي) ممثلها عبد الرزاق – من حفدة الامير بدرخان- (١٨٦٤- ١٩١٨) الى بطرسبورگ ناشدا وضع الفباء كردية.

وحسب رواية اوربيلي: كان عبد الرزاق كرديّاً متكاملاً، رجلاً طويل القامة، مربوعا. ذا نظرة صقرية، يقظا وذكيا ولبقا في الحديث، ذا اخلاق حميدة ومثقفا نابغا

كان يحفظ الكثير من ابيات (مم وزين) خاني، لا سيما الابيات، التي تروي تاريخ الشعب الكردي – الدامي ونضاله المستميت ومآسيه. وكان قديراً ونشيطاً ككردي وطني في اعماله. وقد جلب معه الاغلال والاصفاد، التي كانوا يكبلونه بها في السجن، الذي كان قد فر منه بمساعدة عدد من رفاقه الآخرين المناضلين ضد جور وظلم السلطات وقال عبد الرزاق عن اصفاده واغلاله من السلاسل الحديدية: "سأحملها معي دائما الي كل مكان؛ لكي لا انسى شعبي المكبّل بأغلال المتعسفين العثمانيين والايرانيين. وكردستان المكبلة بسلاسل السلطنة العثمانية، واملنا و هدفنا تحرير شعبنا وبلادنا من اصفاد واغلال الظالمين والمحتلين. ولتحقيق هذه الغاية المقدسة يحتاج شعبنا الى التثقيف ومفتاح ذلك توفير اسباب التعلم والتثقيف للشعب الكردي. فلتساعدونا في هذا المجال، فان لم يتحرر الشعب على يدي وايدي رفاقي، فسيتمكن ذات يوم من انتزاع حريته بعدما يتعلم ويتثقف وينضج و عيه".

واستجابة لندائه امرت وزارة الخارجية اكاديمية العلوم الروسية؛ لتكلف اوربيلي بوضع الفباء كردية. ولم يثبت اوربيلي خلال عمله ذاك على رأي واحد، وانما غير افكاره عدة مرات، ففي البداية نوى وضعها على اساس الخط الارمني. وقد يرجع ذلك الى انه كان قد دون النصوص الكردية التي جمعها، بالالفباء الارمنية، فضلاً عن بحثه في قواعد اللغة الكردية (اللهجة الموكسية) وقد استخدم اكوپوف كاز اريان (لازو) للمرة الاولى تلك الالفباء في سنة ١٩٢٠ في تأليف اول كتاب مدرسي في ارمينيا السوڤياتية.

كانت الألفباء الأرمنية (للغة الكردية) التي وضعها اوربيلي عبارة عن ٨ حروف صائتة (قاول) و ٢٨ حرفاً صامتاً (كونسنانت) وجدير بالذكر ان عدد الحروف الصوامت متقارب في اللغتين الكردية والارمنية. ولذا لم تكن هنالك مشكلة تذكر فيما يتعلق بوضع وتحديد اصوات الصوامت الكردية اعتمادا على نظيراتها الارمنية ولكن اوربيلي ولعدة اسباب رفض تلك الالفباء بعد فترة و هجرها، ووضع على اساس الكتابة الروسية الفباء جديدة للكتابة الكردية. وهي محفوظة في ارشيف اوربيلي. وتتكون من (٣٨) حرفاً، منها (٩) للصوائت و ٢٩ للصوامت. وقام

اوربيلّي لتمييز وضبط بعض الاصوات الكردية وملء الثغرات بوضع علامات على عدد من الأحرف لا وجود لها اصلاً في اللغة الروسية... ولكن تلك الألفباء لم تتشر ولم يستخدمها حتى اوربيلي نفسه إلا في وضع قاموس كردي – روسي . بينما وضع سائر كتاباته المتعلقة باللغة الكردية بالالفباء اللاتينية. ولقد ألّف كتاب (الادب الكردي واللغة الكردية) في ١٩١٤ - السالف ذكره - بالالفباء اللاتينية.

يبدو ان اوربيلي قد اقتنع آنذاك اقتناعا كاملا، بان استخدام الالفباء اللاتينية ملائمة جدا لكتابة اللغة الكر دية و هو يقول بهذا الصدد:

"مثلما فشلت الألفباء الأرمنية الموضوعة لكتابة اللغة الكردية، كذلك لن تنجح الألفباء الروسية في التجربة، نجاحا يذكر، لا شك في ان فرض اية الفباء بقسرية؛ لن يجني منها ثمر طيب، يتجلى نجاح الكتابة بالالفباء الموضوعة للغة الكردية في مدى استفادة ذوي العلاقة منها. ولذا فالقرار الصائب والمفيد جدا لوضع الفباء جيدة بسيطة وموحدة يمكنها تقريب الكرد من الأمم الاخرى انما هو اقرار الألفباء اللاتينية، وهو الطريق المبارك والحسن. وذلك سيضمن رفع المستوى الثقافي لهذا الشعب الشرقي المظلوم والمضطهد ويضعه على طريق العمل الجديد والتقدم، فيلحق بركب شعوب العالم.."

وبناءا على طلب اوربيلي، وضع ل. ماروگولوق في ١٩٢٨ الفباء كردية جديدة على اساس الالفباء اللاتينية، وسرعان ما شرع كرد ارمينيا السوڤياتية بنشر نتاجاتهم بها.

لقد اعد العاملون في القسم الكردي في معهد الاستشراق بلينينگراد طباعة اعمال اوربيلي وهي عبارة عن:

قاموس كردي (لهجة موكس) – روسي ، طائفة من النصوص الفولكلورية، التي جمعها في موكس ومناطق اخرى بأرمينينا السوڤياتية، تصريف الفعل في اللغة الكردية، آراء ونظرات اوربيلي في تأريخ وثقافة الكرد وغيرها.

وفي سنة ١٩٢٨ بعثت اللجنة المركزية للحزب الشيوعي الارمني مجموعة من الشبان الكرد – بينهم كاتب هذا المقال - لاستكمال التحصيل الدراسي في مدينة لينينگراد. وقد قصدنا فورا – عند وصولنا - اوربيلي حاملين اليه رسالة اللجنة المركزية... فرحب بنا بحفاوة بالغة، فاستصحبنا الى بيته، الذي كان يبعد عن لينينگراد، واستضافنا ضيافة شرقية حافلة، روى لنا اثناء المأدبة، مشاهداته في كردستان، وتحدث عن تقاليد واعراف وسلوك الكرد، وامتدح – وهو يشير باصبعه الى السفرة - آداب الضيافة الكردية وانطلق يشيد من اعماقه برجولة وشهامة (مورتوالله بگ) شيخ موكس متذكرا صداقته معه بموكس في تلك الفترة. وخلال حديثه العذب عن الكرد وتاريخهم وحياتهم، كان يقول: "ان تاريخ الكرد كله نضال من أجل الاستقلال والحرية، بينما للأسف ، لا يفتقر هذا الشعب الى وجود المثقفين فحسب، بل حتى الى ابسط المتعلمين، وها انكم ايها الشبان الكرد قد سنحت لكم

الفرصة. في ظل اوكتوبر للدراسة وفي لينينگراد وفي اكبر مركز علمي سوڤيتي؛ لتصيروا مشاعل منيرة لغد شعبكم"

والحق ان كلمات استاذنا الجميلة والصادقة قد انغرست في ادمغتنا، ولن ننساها ابدا. ولقد اصبح اوربيلي منذئذ ابا واستاذا وصديقا لنا. وكان دائم الرعاية لنا ونحن ندرس في كلية العمال وكان يزورنا كثيرا ويسألنا عن مجريات دراستنا واحتياجاتنا. ويعظنا ويرشدنا. وبعدما اكملنا دراستنا في كلية العمال في ١٩٣١ كنت انا وبعض زملائي محظوظين ؛ لقبولنا في كلية الاداب بجامعة لينينگراد، حيث اصبح لنا اوربيلي اول مدرس للغة الكردية. حقا كان استاذا جيدا، اعطانا معلومات غزيرة عن تأريخ الثقافة الكردية واللغة الكردية. اضافة الى كونه مرشدا قديرا وناجحا. وطالما كان يشوق ويثير رغبتنا العلمية للتعمق في قواعد اللغة الكردية. فكان يوجهنا الى ما يستوجب البحث وكيف نجمع مادة الابحاث وكيف نستقرئ ونستنتج.

يقيناً ان دروس اوربيلي القيمة هي التي اثرت تأثيرا هائلا في مصيري ومصائر اقراني و (يو. اقلياني و أي. تسوكرمان) وصيرتنا كردلوجيين = مستكردين.

كان اوربيلي اثناء الدروس، يتقصد احيانا اثارة اسئلة وطرح آراء للنقاش يعتبرها ضرورية، فذات مرة ونحن نتحدث في تصريف الافعال، طلب اوربيلي من الطلبة تسجيل جميع الأفعال الكردية. وقد ملأت على ما اتذكر ثلاثة دفاتر متوسطة الحجم. ولما اطلع عليها اوربيلي قال: سجّل كل ما تعرفه من افعال ثم صنّفها وفرّقها؛ لتعرف كم نوعا ستكون في اللغة الكردية. وعلى هذا المنوال تبين لنا كم نوعا يوجد من الافعال في اللغة الكردية. وقد غدت مواد اعمالي تلك فيما بعد، المصادر الأطروحتي لنيل الدكتوراه (تكوين الفعل المركّب في اللغة الكردية) ٢. وفي مناقشة حول (الاسم) برزت مشكلة الجنس (المذكر والمؤنث) فطلب مني اوربيلي ذكر اسماء تتصف بالحياد. فتبين لي اثناء ذلك ان في اللغة الكردية جنسا محايداً لاهو بالمذكر ولا بالمؤنث؛ فأجهرت برأيي، فعلِّق اوربيلي: "حول الجنس في اللغة الكردية لم يبحث احد ولم يكتب عنه شيئا يذكر، ولم اطلع على شئ في هذا المجال. ولا اعرف شيئا ما" وطلب منى زيادة الامثلة. فأجبته بابتسامة ان امثلتي سوقية؛ فتفضل الاستاذ قائلا: "لا تهتم للأمر، فلا عيب و لا حياء في العلم" فذكرت عدة اسماء صريحة التباين (التذكير والتأنيث) فقهقه زملائي ضاحكين، بينما كان اوربيلي مستغرقا في دوامة التأمل والخيال، فلطم جبينه فجأة وصاح بزملائي "اسكتوا" ثم توجه الى قائلا: "ايه. ثم. " فذكرت عدة اسماء اخرى يتضح جنسها (مذكر او مؤنث) في حالة الاضافة (اي عندما تكون مضافة الى المضاف اليه) فاتضح عندئذ الوربيلي ان في اللغة الكردية انماطا جنسية مختلفة واقترح وقتها ان نكتب انا و أي. تسوكرمان مقالا عن (الاضافة في اللغة الكردية) وعلى ضوء المواد التي سبق وان جمعتها بنفسى كتبنا مقالين: (الاضافة في اللغة الكردية) و (المذكر والمؤنث في اللغة الكردية) ونشرناهما في ١٩٣٣ بمساعدة عرب شمو، الاول في مجلة (الثورة والادب) والثاني في كتاب (الادب والثورة). وادى ذينك المقالان للمرة الاولى في تاريخ الاستكراد الى كشف وتشخيص وجود خاصية التذكير والتأنيث في اللغة الكردية ووضوحهما في حالة الاضافة؛ وعليه صنفت الاسماء من بعد.

والحق ان العاملين في الدراسات الايرانية، استقبلوا هذا الكشف الجديد إستقبالاً حارًا ، وعدّوه كشفا علميا  $^{\wedge}$  ونحن نفتخر بان استاذنا عالي المقام اوربيلي هو كان يحدونا في ذلك العمل.

قدّم اوربيلي لكرد ارمينيا السوڤيتية عونا حميما لإصدار جريدة (رياتازه-الطريق الجديد) ويعتبر المثقفون الكرد هنالك انفسهم مدينين وشاكرين له لما بذله من جهود ومساع وتذليل للعراقيل والعقبات في سبيل اصدار تلك الجريدة" أ

واصل اوربيلي حتى نهاية عمره أعداد الكوادر للكردلوجيا والاختصاصيين في اللغة والادب الكرديين وتاريخ الكرد والاثنو كرافيا الكردية.

في سنوات الحرب العالمية الثانية، حين كان اوربيلي رئيسا لاكاديمية العلوم الارمنية، دار الحديث عن ضرورة وكيفية تدريس التاريخ وتاريخ الثقافة الكردية في المعاهدالعلمية التابعة للاكاديمية فتعين بعض العلماء الكرد مثل: حاجي جندي وامين عقدال في المعاهد الادبية التابعة لتلك الاكاديمية وذلك بدعم وتعضيد اوربيلي. كان اوربيلي ينظر دائما الى الكردلوجيين بعين الاحترام والتقدير وكان يسعى مخلصا الى تطوير هم ونشر نتاجاتهم وبمساعدته نشرت النصوص الكردية، التي اعدها امين مكتبة جامعة فينا (هـ. مكس) والتي كان قد سجلها في مدينة (برنو) عن لسان تاجر كردي من اهل (ماردين) يدعى (محمد امين). والنصوص باللهجة الماردينية في كردستان تركيا. ولها قويميس ملحق (كردي- روسي) واعتبرها اوربيلي في مقدمته للكتاب نصوصا قيمة وذات فائدة جمة كمصدر لدراسة اللغة الكردية ولهجاتها ''.

ولقد كابد اوربيلي ايضا في مراجعته للقاموس الكردي- الروسي، الذي وضعه چركزي بكو وكتب له مقدمة بديعة وتحدث بعلمية عن اللغة الكردية ومفردات لهجة كرد ارمينيا وتحدث عن مدى تأثير القاموس ذاك في تطوير وتقدم الثقافة الكردية في ارمينيا ''.

تناول اوربيلي في ابحاثه العلمية ثقافات ماوراء القفقاس وآسيا الصغرى. وتحدث مرات عديدة عن دور الكرد وذكر شخصياتهم البارزة بتجلة امثال: صلاح الدين الايوبي وكريم خان الزند، مشيرا الى دور هم المهم الذي ابدوه في تاريخ الشرق الاوسط.

في مقدمة كتاب (ذكرى عصر روستاڤيلي) يذكّر اوربيلي بنتاج احمد خاني شاعر الكرد العظيم ويقول عنه:" انه ابن ذلك الشعب، الذي لم يحكم نفسه بنفسه، وهو

الامر الذي تسبب في تناسيه وتجاهله. وإلا فأي شعب كان له مثل دوره في ثقافة للشرق! لقد تم تذويب الكثيرين من ابناء هذا الشعب في بوتقات الشعوب الأخرى. كذلك ضيّعوا وعتموا على اسماء الكثيرين من شعرائهم وفنانيهم وابطالهم، الذين هم مثار افتخار الشعوب" ١٢.

لقد قيم اوربيلي الثقافة الكردية تقييما عاليا، وعن جمال وحلاوة ورقة الأغنية الكردية وسمو الفولكلور الكردي يقول: "ان من يطلع على الشعر الكردي، ويعرف الحكايات الكردية، سيعرف مدى جمال وعاطفة ورقة و طيبة الكرد" "ا.

ان من قيّم في بلادنا بصورة علمية صادقة أهمية (مه م وزين) شاعر الكرد العظيم احمد خاني، هو اوربيلي، الذي وضع اسم احمد الخاني في مصاف اسماء الشعراء العظماء امثال (الفردوسي وروستاڤيلي) '' فقد كتب اوربيلي: "عندما نذكر الشعب وانخراط الشاعر ونضجه بين ابناء شعبه؛ سنتذكر ثلاثة شعراء شرقيين عظماء هم: الفردوسي الفارسي، روستاڤيلي الگرجي واحمد خاني الكردي.

ان عمر ادب شعب الفردوسي يقدر بألف عام ونظيره روستاڤيلي بسبعمائة عام، واحمد خاني بثلاثة قرون. لقد استحال الثلاثة رموزاً ومنارات لشعوبهم ؛ ينعكس صدى السعار هم في اوساط شعوبهم، حتى ان الكثيرين ممن يحفظونها ويستظهرونها هم من الأميين" "أ.

في حوار جرى بيننا نحن الاثنين، اذ كنا نتجاذب الحديث عن بعض مشكلات الكردلوجيا، تطرق اوربيلي الى اعداد وتطوير كوادر الكردلوجيا وتأسيس مركز للكردلوجيا: "كان تحقيق ذلك في الاربعينيات والخمسينيات املاً كبيراً" ولكنه تعين في ١٩٥٥ في معهد الاستشراق بليننگراد؛ فتيسر له تحقيق امنيته تلك؛ فبدأ اوربيلي يلملم كوادر الكردلوجيا، وقد عاد أي. تسوكرمان الذي عمل فترة في (قيلنوس) في المعهد اللغوي كذلك السيدتان ژ. س. موسيليان، وي. أي ديمينتيقا، العاملتان في حقل الدراسات الايرانية. فانخرط الجميع مع مجموعة المستكردين في العمل. وسرعان ما تم اعداد كوادر آخرين وقبل عدد من الطلاب في دراسة مرحلة الدكتوراه.

استصدر اوربيلي في ١٩٥٩ امر تأسيس القسم الكردي "لضرورة تنفيذ خطة معهدنا بصورة منظمة... قررت في الاول من اذار سنة ١٩٥٩، نقل هيئة الكردلوجيا من القسم الايراني- لتعمل مستقلة تحت رئاستي- وهي عبارة عن المدرسين: ق. كوردو، اي تسوكرمان، م. رودينكو و ديمنيتيڤا . وطلبة الدكتوراه: أي. أ. سميرنوڤا، ك. ايوبي، ز. يوسفوبا. اوردخاني جليل، وتقع مهمة الابحاث وما يتعلق بتاريخ وثقافة الكرد واللغة الكردية على عاتق هذه الهيئة" "ا.

وهكذا استطاع اوربيلي ان يؤسس اول قسم كردي ويطور الكردلوجيا بصورة منظمة ويدفعه قُدُماً.

وعلى ضوء هذا البحث يتبيّن بوضوح من هو وأي دور لعبه الاستاذ اوربيلي في تاريخ الكردلوجيا السوڤياتية، وجليّ أيضاً كمْ يدين الكردلوجيّون السوڤيات لهذا الاستاذ الجليل والعالى الشأن! (\*)

(\*) التواريخ الخاصة بأعمار الاعلام مضافة الى متن البحث من قبلي (ج. ز)

.....

الهوامش والاشارات

 ا. خ. آبوقیان، الکرد، جریدة (القفقاس) ع ۲۶، ۷۷، ۹۹، ۵۰، ۱۵، تفلیس ۱۸٤۸ (ق. کردو)

في سنة ١٨٤٧ وعلى صفحات جريدة (القفقاس) التي كانت تصدر في تغليس، نشرت سلسلة مقالات لأبوقيان، تحت عنوان (الكرد) وتنطوي هذه المقالات على معلومات جديدة وقيمة عن الاثنوگرافيا، التاريخ، الحياة الاجتماعية، العادات والتقاليد، الفولكلور واللغة الكردية. ومع كونها لا تتجاوز الثلاثين صفحة، تعد مبحثًا علميا دقيقًا ورائدا (للمرة الاولى) في تاريخ الكردلوجيا الروسية، فيما يتعلق بالاثنوگرافيا الكردية بهذا الشكل الواسع. ولقد اثرت كتابات آبوقيان في المجال اللغوي بالأخص على افكار وآراء العلماء الروس: پيتر ليرخ، و ف. مينورسكي، و س. يكيزاروف. في تأكيد حقيقة كون الكردية لغة ايرانية ومن العائلة الهندواوربية. كما اهتم آبوقيان اهتماما كبيرا بالفولكلور الكردي في كتاباته وابدى عنه افكارا واراء بديعة. (د/ع معروف).

- ٢. انظر: جريدة (ازگا گراكان انديس) باللغة الارمنية (ق. كردو).
- ٣. انظر: تقارير القسم القفقاسي، الجمعية الجغرافية للامبراطورية الروسية، تفليس ١٨٩١، المجلد ١٣، العدد ٢ (ق. كردو).

في سنة ١٨٩١ اصدر س. ا. يكيزاروق كتابا عن اثنوكرافيا الكرد، وقد استفاد هذا العالم من كتابات آبوقيان وليرخ، كذلك من المادة الغزيرة، التي جمعها خلال معايشته للكرد خلال اثنتي عشرة سنة. وقد تحدث عن الحياة الاجتماعية واداب السلوك ومراسيم العزاء والزفاف والديانة والمعتقدات الخاصة بالشعب الكردي. يضاف الى ذلك بحثه للمسائل المهمة في قواعد اللغة الكردية بمساعدة ل. ب. زاكوريتسكي، كما الحقا بالكتاب قاموسين: (كردي- روسي) و (روسي- كردي).

(د/ ع. معروف).

- ٤. انظر: اخبار الاكاديمية العلمية للامبراطورية الروسية، المجلد ٦، ١٩١٥ ص ٤٩٧
   (ق. كردو).
  - ٥. انظر: ارشيف ي. ا. اوربيلي، ع ٥٦ (ق. كردو).
  - ٦. انظر: ارشيف ي. ا. اوربيلي، مخطوطة (الالفباء الكردية) (ق. كردو).
- ٧. انظر: قناتي كردو، موجز اطروحة (دكتوراه) تكوين الفعل المركب في اللغة الكردية ، لينينگراد- ١٩٤٢ (ق. كردو).

- ٨. انظر: ابابیق، مرة اخرى عن اكتشاف متأخر، مجلة (مسائل علم اللغة) موسكو
   ١٩٥٥، ع٥ (ق. كردو).
- ٩. ن. ا. اليكسايان، ببليوگرافيا الكتب الكردية- السوڤيتية، يريڤان ١٩٦٢، ص ١٢-١٣.
   (ق. كردو).
  - ١٠. انظر: مقدمة كتاب (نصوص كردية) هـ. مكس، لينينگراد ١٩٢٦ (ق. كردو).
  - ١١. انظر: مقدمة قاموس (كردى- روسي) لچركزي بكو، موسكو ١٩٥٧ (ق. كوردو).

وهو اول قاموس كردي - روسي مطبوع بعد ثورة اكتوبر ويقع في ٢١٨ صفحة ويحتوي على ١٤ الف كلمة كردية. والحق به موجز في قواعد اللغة الكردية على الصفحات (٢٠٥ - ٢١٨). مع ما ينطوي عليه هذا القاموس من ثغرات (مثل زج الكثير من الكلمات الروسية في ثنايا القسم الكردي، والتي لا يستخدمها المتحدثون الكرد، كذلك عدم شرح وتفسير العديد من معاني الكلمات) له مكانة بارزة في الاستكراد السوقيتي (د/ع معروف).

- ۱۲. انظر: کتاب (ذکری عصر روستاڤیلی) ۱۹۸، ص٥ (ق. کردو).
- ١٣. انظر: ارشيف ي. ا. اوربيلي، مخطوطة (حول القاموس الكردي) (ق. كردو).
- ١٤. شوتا روستاڤيلي، هو الشاعر الگرجي العظيم، الذي عاش في العصور الوسطى (تاريخا ميلاده ووفاته مجهولان) مؤلف الملحمة الشهيرة (فارس في إهاب نمر). يعد روستاڤيلي القمة الشاهقة للثقافة الگرجستانية في العهد الاقطاعي ابان القرن الثاني عشر. لهذه الملحمة في تاريخ الادب الگرجي والفكر الاجتماعي مكانة رفيعة لا مثيل لها، وقد طبع متنها الگرجي اكثر من ٤٠ مرة (طبعت للمرة الاولى في سنة ١٧١٢ في تبليس) ولقد ترجمت الى العديد من اللغات العالمية (د/ع. معروف).
  - ١٥. انظر: المصدر السابق (ذكرى قرن روستاڤيلي) ص٢ (ق. كوردو).
  - ١٦. انظر: ارشيف معهد الاستشراق في لنينگراد، القسم ١٥١، ع٢ (ق. كردو).

#### لمصدر:

گوفاری كۆری زانياری كورد/ بهرگی سنيهم، بهشی يهكهم ١٩٧٥ مروف. ترجمه عن الروسية الی الكردية وعلق عليه د. عبد الرحمن معروف.

# سسىيل جون ادموندز (۲۶ تشرين الأول ۱۸۸۹ ـ ۱۱ حزيران ۱۹۷۹)

ج.ز

Cecil John Edmonds = سِسيل جون ادموندز: ضابط ودبلوماسي بريطاني ومستشرق معروف.

ولد سِسيل في (٢٦ تشرين الأول ١٨٨٩) في أوساكا باليابان، حيث كان والده القس والتر ادمونز يعمل هناك، وسيسيل هو الإبن الأصغر له ولزوجته لورا. تلقّي سيسيل تعليمه في مدرسة بيدفورد، ثمّ في مستشفى المسيح و كلية بمبروك بجامعة كامبرج، حيث نال شهادة البكالوريوس في اللغات: العربية، التركية والفارسية، وانضم بعدها إلى القنصليّة البريطانيّة في المشرق؛ للخدمة بصفة مترجم و في ١٩١٠عمل نائباً للقنصل البريطاني في مدينة بوشهر في جنوب إيران، ثمّ في أستانبول. وفي ١٩١٣ أضحى معاون المسؤول السياسي البريطاني في العراق، و في ١٩١٥ غدا كابتن بصورة مؤقتة في جنوب غرب إيران، ثمّ عمل في ١٩١٧ بصفة ضابط سياسي في القوات البريطانية في شمال غرب إيران. ومنذ ١٩١٩ صار إدمونزد عاملاً مهمّاً مؤثّراً في مسار تاريخ كردستان الحديث؛ بعدما أنيطت به مهمّة خاصّة في كردستان العراق، حيث ألحق بحملة (فريزر) بصفة ضابط سياسي؛ للقضاء على ثورة الشيخ محمود الأولى، وأصبح المستشار والمفتش الإداري في محافظتي كركوك والسليمانية إبّان عهد الحكومة العراقية في ١٩٢٢ خلال السنين التي أعقبت الحرب العالمية الأولى وسقوط الدولة العثمانية في (١٩٢٣) وظهور دُول جديدة في الشرق الأوسط. وفي ١٩٢٤ عيّن في منصب الضابط السياسي للقطعات العسكريّة في كردستان العراق وفي ١٩٢٥ أختير بصفة ضابط إرتباط مع لجنة عصبة الأمم؛ للتحرّي والتوسّط بين الدولتين الجديدتين (العراق) و (تركيا) لتقرير مصير ولاية الموصل، فلعب دوراً مؤثّراً في حسم تلك القضيّة الشّائكة لصالح بريطانيا والعراق، وأشاد بالدور الهائل للكرد في حسم ضمّ الولاية إلى دولة العراق وفي ١٩٢٦ صار ادموندز مستشاراً لوزير الداخلية العراقي، ثمّ إرتقي إلى منصب القنصل البريطاني في العراق سنة ١٩٢٨ وكان بخبرته ومعرفته مطلوباً في كلّ مجال؛ لتمشية شؤون الدول الحديثة التكوين تحت الإنتداب البريطاني في الشرق الأوسط. وفي ١٩٣٢ أصبح مستشاراً في وزارة الداخلية العراقية ومستشار بريطانيا في عصبة الأمم للتحرّي والتوسط بين العراق وسوريا، وأضحى في ١٩٣٣عضواً في لجنة ترسيم الحدود بين العراق وسوريا و تركيا، وغدا أيضاً عضواً في البعثة العراقية لعصبة الأمم خلال (١٩٣٢ - ١٩٣٨) وقد عمل قبل وخلال سنوات الحرب العالميّة الثانية (١٩٣٥ - ١٩٣٥) بمنصب مستشار في وزارة الداخلية العراقية.

لقد خدم ادموندز المملكة المتحدة لسنوات ؛ فقد غدا القنصل العام في ، ١٩٣٧ ثمّ عضواً في هيئة الإصلاح العسكري في ١٩٤١، ثمّ المندوب الدائم للمملكة المتحدة في مؤسسة اللاجئين العالمية في ١٩٤٧، ثمّ وزيراً مفوضاً للخارجية البريطانية في ١٩٤٨ في حكومة صاحبة الجلالة حتى تقاعده في ١٩٥٠، ومن ثمّ تفرّغ للشأن الثقافي حتى وفاته في (١١ حزيران ١٩٧٩)؛ إذ عمل محاضراً لتدريس اللغة الكردية في (٥٩٥ عدرسة الدراسات الشرقيّة والأفريقيّة في لندن خلال السنوات (١٩٥١)

لقد أتاحت فترة تواجد ادمونزد في كردستان له الإطّلاع الكافي على المدن والقصبات والقرى والمعالم الطبيعيّة والأثريّة، فضلاً عن الإختلاط بالكرد، لاسيّما السّراة والوجهاء والفئة المثقفة...وقد عُرِف بإستمتاعه بهوايته الأثيرة المتمثّلة بصيد الطيور والحيوانات البرّيّة، إضافةً إلى جولاته في المناطق الأثريّة الزاخرة باللقى النفيسة، وقد أشار إلى إكتشاف أثري مهم في ١٩٢٣ إذ عثر بعض الجنود من الليفي (الآثوريين) أثناء تسوية ساحة للعرضات قرب ثكنتهم العسكرية، عثروا على جرّة مملوءة بنحو ألفيّ قطعة نقدية ساسانيّة، وقد تبيّن لاحقاً من المجموعة التي وصلت إلى المتحف البريطاني بواسطة وليام كورنر الطبيب الإنكليزي الولوع بآثار العصور الغابرة، تبيّن أن تلك المسكوكات تعود إلى فترات حكم خمسة ملوك ساسانيين: قباد الأوّل، خسرو الأول، خسرو الثاني، هرمزد الرابع وبهرام السّادس.

لقد كان ادمونزد لغوياً ذا خبرة ومهارة ومعرفة جيّدة باللغات: العربية، التركية، الفارسية والكرديّة (بلهجاتها الرئيس). وقد توسّعت وتعمّقت إطّلاعاته على ثقافات هذه اللغات وما يتعلّق بالناطقين بها تاريخاً وحاضراً، وقد زاد إهتامه باللغة الكرديّة؛ إذ أمضى بضع سنين في كردستان العراق، وتعرّف إلى أبرز شخصيّاتها السياسيّة والثقافيّة، بل صادق العديد منهم كالعلامة توفيق و هبي \* وأثمرت صداقتهما وضع قاموس (كردي- إنكليزي) رأى النور في ٩٦٦ اإستخدما فيه الحروف اللاتينية لكتابة الألفاظ الكرديّة، بل كان إدمونزد من دعاة اختيار اللهجة الكرمانجيّة الوسطى (السورانيّة) لغة أدبيّة فصحى من بين اللهجات الكرديّة، و من أنصار توحيد إملاء اللغة الكرديّة بكتابتها بالحروف اللاتينيّة المناسبة لضبط ألفاظ مفرداتها، إلّا أن الحكومة العراقية عارضت ذلك و رفضته بشدّة؛ بحجّة انّ الإملاء اللاتيني للغة الكرديّة سياسيّة (مرتبطة بالحكومة) ودينية بحجّة عدم ترك ألفباء لغة القرآن الكريم!

وعرف إدمونزد أيضاً بإيلاء إهتمام كبير بشتى الديانات و طوائفها في كردستان، وقد أعانه إطلاعه الواسع والمعمّق على أبرز قوميّات الشرق الأوسط نحو ستين عاماً على تأليف كتابه المهم (كرد، ترك وعرب) المنشور في ١٩٥٧

وهناك أعمال أخرى لإدمونزد ذات علاقة بالكرد و كردستان، منها كتاباه: بيليوكرافيا كردستان الجنوبيّة (١٩٢٠- ١٩٣٦) و سون في حلبجه (صدى)، ودراستاه: ( مقترحات لإستخدام الحروف اللاتينية في كتابة اللغة الكردية) المنشورة في مجلة الجمعية الملكية الآسيوية، ك٢/ ١٩٣١ و (بعض التطورات في استخدام الأحرف اللاتينية لكتابة اللغة الكردية) المنشورة في مجلة الجمعية الآسيوية الملكية، لندن، كانون الثاني ١٩٣٢

رغم إنّ ادموندز كان ضابطاً سياسيًا مخلصاً في تنفيذ كل ما هو في صالح بريطانيا، لاسيّما قمع الثورة الكردية والقضاء على الدويلة الكردية بقيادة الزعيم الشيخ محمود؛ شهد قائلاً عن كردستان واللغة الكردية:

" كردستان بلاد جبال شمّ ذات طرق و مسالك وعرة، ظلّت قروناً لمْ تتمتّع بوحدة سياسية تمنحها تراثاً أدبياً عاماً مشتركاً؛ و لهذا إختلفت لهجاتها المحلّية من واد إلى واد، إلّا أنّ المزايا الجوهرية في اللغة الكردية تبدو بارزة واضحة في تلك اللهجات"

كان العلامـة وهبـي يجيـد اللغـات: الكرديـة، الفارسـية، التركيـة، العربيـة، الإنكليزيَـة، البهلويَـة والسنـسكريتيّة. ولـه نحـو (٣٣٠) مساهمة بين مقالـة ودراسـة وكتـاب باللغـات: الكرديـة والعربيـة والإنكليزية، لم ير النور منها سوى عدد ضئيل لحدّ الآن.

## المصادر:

- (1) Wikipedia, the free encyclopedia
- (2) Cecil John Edmonds (1889-1979), by Dilan Roshani

(٣) كرد و ترك و عرب/ سي. جي. ادموندز/ ترجمة: جرجيس فتح الله/ اربيل ١٩٩٩

(٤) توفيق وه هبى له بيره و وريه كانى د. نوورى تاله بانى لينته رنيت

<sup>\*</sup> توفيق و هبي (٣١ كانون الأول ١٩٠٠ - كانون الثاني ١٩٨٤): ضابط في الجيش العثماني منذ ١٩١١ . شارك في بضع معارك شهيرة في الحرب العالمية الأولى، وحصل على ميدالية البطولة من القيادة الألمانية وبعد اندحار دول المحور؛ عاد إلى كردستان في ١٩١٩ إذ انخرط في حركة الشيخ محمود، ثم إلتحق بالجيش العراقي حين تأسيسه في (٦ كانون الثاني ١٩٢١)، وفي ١٩٢٢ إنضم من جديد إلى قوات الشيخ محمود الحفيد، وبعد قضاء الإنكليز على حركة الشيخ الحفيد؛ سُخِن وهبي، و بعد إطلاق سراحه في أواخر ٣٢٣ أعيد إلى الجيش العراقي، ثم تقلّد منصب آمر الكليّة العسكرية خلال (٩٢٥ - ١٩٢٩) ثم شارك في دورة عسكرية مهمة في إنكلترا. وفي ١٩٣٠ رُقي إلى رتبة عقيد وغين محافظ لمدينة السليمانية، لكنّما سرعان ما أعفي من منصبه بسبب مظاهرة (٦ أيلول ١٩٣٠). وفي ١٩٣١ إثر معركة الشيخ محمود الحفيد ضد القوّات العراقية في (أوباريك)؛ أعتقل وهبي بتهمة بيروت. وبقي بلا عمل حتى ١٤٢١ إذ أصبح وزيراً للإقتصاد العراقي، ثمّ وزيراً للمعارف (١٩٣٧) في بيروت. وبقي بلا عمل حتى ١٤١٤ أو أصبح وزيراً للإقتصاد العراقي، ثمّ وزيراً للمعارف (١٩٣١) في ثورة (١٤ تموز ١٩٥٥) ترك وهبي العراق وأقام في لندن، حيث تفرّغ للكتابة في مجال التاريخ و ثورة (١٤ تموز ١٩٥٥) ترك وهبي العراق وأقام في لندن، حيث تفرّغ للكتابة في مجال التاريخ و للغة الكردية، حتى وفاته، و وري جثمانه الثرى في منطقة بيره مكرون؛ بناءً على وصيّته. اللغة الكردية، حتى وفاته، و وري جثمانه الثرى في منطقة بيره مكرون؛ بناءً على وصيّته. النه العلامة و هبي يجيد اللغات: الكردية، الفارسية، التركية، العربية، الإنكليزية، البهلوية المنات العلامة وهبي عجيد اللغات: الكردية، الفارسية، التركية، العربية، الإنكليزية، البهلوية المناسية التركية العربية، الإنكليزية، البهلوية المناسة كان العلامة و المناسة المناسة المناسة الله المناسة الله المناسة المناس

# توماس بوا (۱۹۰۰ - ۵ أيلول ۱۹۷۵) مدافعاً متحمّساً عن الشّعب الكردي

ج.ز

ولد Thomas Bois توماس بوا في سنة ١٩٠٠ (١) في مدينة دِنكِرك - شمال فرنسا، لعائلة أنجبت ثمانية أطفال. و كان حلمه منذ طفولته أنْ يصير قسّاً. و بعد أن أنهى مراحل دراساته هناك ، إنخرط في رهبنة الدومِنيكان (= الواعظين) في سنة ١٩١٩، وبعد إستكمال دراسته العليا، أرسِل إلى العراق في سنة ١٩٢٧؛ للبحث في أحوال وأوضاع الشعب الكردي؛ فانعكف على تعلّم اللغات: الكرديّة، العربيّة والسورث (اللغة السريانيّة الحديثة، التي يتكلّم بها أغلب مسيحيّ الكنيسة الشرقيّة) و في ١٩٣٢ أصبح قسّ كنيسة مار يعقوب. وقد أقام في كردستان العراق منذ ١٩٢٧ حتى ١٩٣٦، ثمّ في قامشلو (غربي كردستان) حتى ١٩٤٠، و بعدها في لبنان حتى ١٩٢٥، ومن ثمّ عاد إلى فرنسا، حيث كُلِّفَ بإلقاء محاضرات أسبوعيّة (نحو ست سنين) عن التاريخ و الحضارة الكرديّة، في المعهد الوطني ألغات الحيّة والحضارة الشرقيّة في باريس. وكان قد عاد إلى العراق، حيث عمل خلال الفترة (١٩٥٠- ١٩٥٢) أستاذاً للفلسفة في معهد مار يوحنّا في الموصل، كما أنتخِب رئيساً للإرساليّة الدومنيكيّة في الموصل، ثمّ معاوناً للإقليم.

والجدير ذكره هو أن الأب بوا تعرّف في لبنان إلى البدرخانيين جلادت و كاميران، و قامت بينه وبينهما صداقة مثمرة جدّاً؛ فقد نشره ثلاث دراسات في مجلّة (Roja Nu) اليوم الجديد) و مؤازرة البدرخانيين له (كاميران بالأخص) ببعض مصادر و مواد كتابه (الكرد والحق)

ولأنّه عايش الكرد في (العراق، سوريّا، تركيا وإيران)؛ فقد إهتمّ بشأنهم، دارساً عاداتهم و تقاليدهم/ وباحثاً في أصلهم و نشأتهم ميدانيّاً و مستنيراً بمعطيات أبحاث كبار المستشرقين السّابقين، ثمّ غدا نصيراً حميماً لهم و مدافعاً متحمّساً عن قضيّتهم العادلة، و راح يكتب المقالات والدراسات متناولاً شتّى جوانب حياة الكرد، ومنها (٢٣ مقالة و دراسة) التي نشرها في المجلاّت المتخصّصة (٢) والتي ضمّتها دفّتا كتابه القيّم

(Les Kurdes = الكُرد) الذي تُرجِمَ إلى العربيّة بضع مرّات و بعناوين مختلفة على ما يبدو لي! (٣)

و سبق أنْ أصدر في سنة ١٩٤٧ كتابه الآخر المهم ( Luceien Rambout) المستعار (المبو الكرد والحق) بإسمه المستعار (المبو الكرد والحق) بإسمه المستعار (المبو الكرد والحق) وقد حظي بالتقريظ، والترجمة إلى اللغات: الروسيّة،

التركيّة (؛) والعربيّة (ه) وأبدع الباحث عزيز عبدالأحد نباتي (١) في ترجمته وإثرائه بالحواشي أيّما إثراء، وشخّص أسلوب بوا المتميّز:

" يمتاز أسلوب توما بوا في هذا الكتاب بكثير من السّخريّة من الصحافة التركيّة والإيرانيّة والعراقيّة، و بإنتقادات لاذعة لأقوال بعض السّاسة جيران الكرد، الذين كان ينقصهم التروّي والموضوعيّة. كما لا يخفي إمتعاضه الشّديد من موقف البريطانيين، الذين كان لهم اليد الطولى في صنع الأحداث، و ما آل إليه مصير الكرد" (٧)

لعلّ أفضل تقييم لهذا الكتاب هو للعلاّمة كمال مظهر:

" و من بين مؤلّفات توما بوا، يحتلّ كتابه (الكرد والحق) مكانة خاصّة؛ لما انطوى عليه من معلومات مفيدة بخصوص تاريخ الكرد وأدبهم وحياتهم الإجتماعيّة والثقافيّة، وموقع بلادهم وأهمّيتها الإقتصاديّة؛ ممّا جعله مصدراً موثوقاً إعتمدت عليه عشرات الدراسات العلميّة عن الكرد وكردستان، بشتّى اللغات الأوروبيّة والشرقيّة..." (٨) وأضاف:

". إنّ أروع ما في الكتاب، في تصوّري، هو انه يقدّم الكردي إلى القاريء على حقيقته، إنساناً كدوداً، طيباً، وفياً، جريئاً، يعشق أرضه، لا يقلّ ذكاءً عن غيره؛ ممّا يجعله جديراً بالإحترام، لا بالتندّر عليه. و هو في الأخير صاحب حق ضائع يبقى يبحث عنه بإصرار فريد في بابه، يشهد له التاريخ على ذلك" (٩)

و هكذا؛ فقد برز الأب بوا كردلوجيًا ضليعاً؛ بحيث ترأس حلقة الدراسات الكردية أيم مؤتمر الإستشراق، في تموز ١٩٧٣ في باريس، و أُختير رئيساً لـ (جمعية الدراسات الكردية العالمية) التي تقرّر تأسيسها بتوصية المؤتمر نفسه، ونال شرف كتابة مادة (الكرد و كردستان) للطبعة الأخيرة من (دائرة المعارف الإسلامية) التي تصدر باللغات: الفرنسية والإنكليزية و الألمانية، و تُعدّ من أهم نتاجات الإستشراق العالمي منذ العام ١٩١٣

لقد دأب الأب بوا على متابعة معظم ما يُنشَر عن الشؤون الكرديّة في العديد من الصحف العالميّة، في الفترة مابين الحربين العالميّتين عموماً، وبعد الحرب الثانية خصوصاً؛ فشهد الغبن والضيم اللاحقين بالكرد؛ ممّا دفعه إلى تأليف (الكرد والحق) دفاعاً عن (الأكراد المتمرّدين) حسب توصيفهم في المطبوعات العالميّة: "بعد قراءة هذه المنشورات كلّها؛ ظهر لي أنّ هنالك أشياء أخرى كثيرة عن هؤلاء(الأكراد المتمرّدين!)، الّذين عاشرتهم، والذين تبعدهم الدول التي تدّعي الديمقر اطيّة، وتقصفهم وتقتلهم منذ عشرين عاماً، على مرأى من الدول الكبرى، التي لا تعبأ بهم.

أعترف بأن لهذه الدول أيضاً مشاكلها، لكنْ تعدنا، بتبجّح، بتحرير الإنسانيّة من الآن فصاعداً من الضغط النازي والفاشي. قرأت في نشرة يرجع عهدها إلى خمسة

عشر عاماً، يسأل فيها كردي: هل أنّ لا مبالاة أوربا تجاه مصائب ناتجة عن إختلاف عبادتنا للأله نفسه؟!" (١٠) ثمّ بيّن الأب بوا هدفه المنشود من كتابه:

" تهدف هذه النصوص والوقائع إلى الإعلان، بأنّ مسيحيّاً جديراً بهذا الإسم، و إنساناً مؤمناً بإله واحد، و علمانيّاً مولعاً بالمثل الإنسانيّة العليا؛ لا يستطيع أنْ يقف موقف اللامبالاة من هذه القضيّة، التي أثيرت مرّات عدّة، في جوّ مشبّع برائحة البترول!" (١١)

ويضيف: " إنني سأضع نصب عيني القاريء الوثائق، التي تبرهن حق الكرد، وأذيّلها بالأحداث، التي ينفر منها كلّ ذي ضمير سليم، ومع ذلك فهي صحيحة وواقعية. إنّ شهادتي ستكون نزيهة، و لكنْ إنْ وجِد منْ يتّهمني بالتحيّز؛ فأ رجو أنْ يكون تحيّزً أ إلى جانب الحق والعدل" (١٢)

كتب الباحث والمترجم عزيز نباتي مبالغاً في جحود الكرد لعطاء هذا النصير الحميم للكرد والمدافع المتحمّس عنهم:

"ليس بوفاء للكرد أنْ يهملوا توما بوا كلّ هذا الإهمال؛ فقد عاشر هم طويلاً، و قضى شرخ شبابه بين ظهرانيهم، و كرّس حياته لهم؛ فعاش الكرد في شرايينه و لمُ ينسهم حتى آخر أيّامه. واليوم يتذكّر طلاّبه قسم الفلسفة بأنه لمْ تكن محاضرة له تخلو من الحديث عن الكرد وآدابهم وعاداتهم، إمّا في مطلع المحاضرة أو في نهايتها" (١٣) ففي الحقيقة احتفى به بضعة مثقفين كرد و أشادوا بعطائه و نبله وشهامته، و منهم: الكتور احمد عثمان أبو بكر، في معرض تعريفه بكتاب (الكرد والحق) حيث عدّه {" مثالاً نادراً، رائعاً" من بين " رجال عصاميين أفذاذ تقودهم المثاليّات المعنوية التي يعتنقونها، والروح العلميّة الخالصة التي تعتلج في جنباتهم، ونصرة الحق التي تعلم عن مسائلها القوميّة والوطنيّة دفاعاً مجيداً قائماً على تفهّم حركاتها الوطنيّة، والتجاوب الإنساني معها" إراء)

و قد ترجم محمد شريف عثمان كتابة (لمحة عن الأكراد) في ١٩٧٣، و ترجمت آواز زنگنه الكتاب نفسه بعنوان (مع الأكرد) و ترجمه علي سيدو كوراني عن الإنكليزيّة بعنوان (الأكراد) عن ترجمته الإنكليزيّة (الأكراد) من منشورات مكتبة الخيّاط – بيروت في ١٩٦٦، و أورد الدكتور كمال مظهر ذكره على الصفحات (١٩٧٧ و ٢٣٢ و ٥٠ ٢ و ٢٢٧) في كتابه (ميزو = التاريخ) المنشور في ١٩٨٣ و كذلك في كتابه (كردستان في سنوات الحرب العالميّة الأولى) بترجمة محمد الملا عبدالكريم في ١٩٨٤

لقد كتب العلامة كمال مظهر ترجمة عزيز عبدالأحد نباتي لكتاب (الكرد و الحق) في ١٩٩٨ تقييماً مجزياً: "جاءت الترجمة التي بين أيدينا لكتاب توما بوا (الكرد والحق) واضحة، غير متكلفة، تؤشّر جدارة صاحبها، وتبعث الإطمئنان في النفس؛ بخصوص أمانته التي يصعب على من لا يعرف الفرنسية، لغة الكتاب

الأصليّة، إصدار حكم قاطع بشأنها" وأضاف: " يبدو حماس المؤمن، و حرص المخلص متجسّدين في المترجم؛ ممّا يعطي الحق والأمل في أنْ نتوقّع منه المزيد، والأفضل لإغناء المكتبة التاريخيّة الكرديّة، التي لا تزال تعاني حتى اليوم، و نحن على أعتاب القرن الواحد والعشرين، من فقر مدقع؛ نتحمّل نحن جانباً من وزره"

لَكُنّ هادم اللذّات ومفرّق الجماعات لم يمهل عزيزنا عزيز نباتي للأسف الشديد... في تقييمه المنصف لتوما بوا؛ يقول البحّاثة كمال مظهر احمد:

" يحتل القسّ الدومنيكي توما بوا موقعاً متميّزاً بين هو لاء(١١) بجدارة؛ فلقد أغنى الدر اسات الكرديّة بنتاجاته الغزيرة، القيّمة.." (١٧) و يضيف: "حالفني الحظأن أتعرّف على الأب توما بوا أيّام ذلك المؤتمر (١٨) في باريس؛ فوجدته إنساناً رزناً، كبيراً بعلمه و تواضعه، جادّاً في حبّه لبني قومي، حريصاً، متابعاً رغم شيخوخته، التي جعلته يبدو قدّيساً عليماً، في ثوبه الدّيني الوقور" (١٥)

ولَّلْأَب بوا كَتَاب (اليزيديّون، دراسة تارَّيخيَّة والجَتَماعيّة حول أصلهم الديني) وكتاب آخر بعنوان (CANNAISSONCE DES KURDS = معرفة الكرد) ولست متأكّداً هل هو كتاب (الكرد) نفسه، أم كتاب ثالث ؟!

# شذرات و شهادات:

" تشكّل كردستان العمود الفقري للشرق الأوسط" (الأب بوا)

 $\times \times \times$ 

" إنّها مقاطعة كبيرة تبلغ مساحتها (٥٣٠٠٠ كم مربّع) " لا (الأب بوا)

 $\times \times \times$ 

" ممّا لا شكّ فيه، أنّ غنى كردستان الأساسي هو ثرواته الباطنيّة (النفط)" (الأب بوا)

XXX

" بإمكان هذا البلد أن يصبح يوماً ما سويسرا الشرق الأوسط" من (أخبار الحرب) رقم (٣) في ٢٩ كانون الثاني ١٩٤٤

×××

" الشّعب الكردي أشجع الشعوب، وأكثر هم إستقلالاً و ذكاء" (ميجر سون/ رحلة متنكر إلى بلاد ما بين النهرين و كردستان)

×××

" حاولت جميع القوى العظمى التي نشأت و انهارت بجوار الكرد والغزاة الذين جاءوا من الشرق أو الغرب، حاولوا أنْ يفرضوا عليهم ثقافاتهم؛ فلم يفلحوا قط (الآشوريون، اليونان،

الرومان، الفرثيّون، الفرس، العرب، المغول والترك) جميعهم حاولوا قمع هذا العنصر و جميعهم فشلوا "

#### (الميجر بالتون)

 $\times\times$ 

" يُدين معظم الأكراد بالإسلام، و هم على مذهب السنّة، مع بعض العشائر على مذهب الشيعة في إيران. و هناك بعض العشائر المسيحيّة، و بضعة آلاف من اليزيديّة. لا يتحلّى الكرد، في الواقع، بروح دينيّة متعصّبة. و كثير من الخرافات تمتزج بحياتهم. و هم يحترمون شيوخهم. لكنّ ممارسة الطقوس الدينيّة الظاهريّة تأخذ باهتمامهم المفرط، والتعصّب الديني لا يحظى عندهم بمكانة كبيرة، خلاف ماقيل عنهم"

#### (الأب بوا)

XXX

" إنّ لهؤلاء الأكراد مزايا عديدة، يعترف بها كلّ الذين إحتكوا بهم. إنّهم أذكياء من خلال مظاهرهم البدائية، و يمتازون بالحكم السّليم والرقة. لهم خيالهم الشعري الخصب و روح هجائية غير متوقّعة؛ فالأمثال التي لا تُحصى والتي ينسجون بها أحاديثهم تدلّ على قوّة ملاحظتهم. إنّهم يحبّون الغناء، و يمكنهم الإستماع دون ملل، في سهرات الشتاء الطويلة، إلى حكايات وأساطير و اتهم المسهبة "

#### (الأب بوا)

 $\times \times \times$ 

" لقد تحدّثت في تقرير رسمي عن طبيعة الكرد؛ فقسّمت هذه الأمّة إلى ثلاث فئات: الاغوات الصّالحون، والاغوات الطّالحون، والشّعب. نتحدّث أوّلاً عن الشعب الذي يفوق جميع الذين عرفتهم في الشرق؛ مزاجه يشبه مزاج الشماليين. حقّاً إنه مزاج معاكس لمزاج العرب المتقلّبين و مزاج الفرس المنحطّ. أوّلاً و بصورة خاصّة: الكردي رجل عمل حازم و مقتصد، يفضل الإدّخار على البذخ. ثانياً: إنه دوماً نظيف جدّاً إلاّ إذا كان بائساً؛ فما دام النهار ترى قرب القرى نساء عديدات يغسلن الملابس. و ثالثاً: الكردي عفيف أدبيّاً، و تقريباً عفيف أكثر ممّا ينبغي. لا توجد عنده الرذائل المنتشرة جداً في الأمكنة الأخرى من الشرق، و يمكن القول أن هذه الرذائل تجهلها العشائر الكرديّة"

## (دبليو.آر. هي/ سنتان في كردستان) لندن ١٩٢١

XXX

" وجدت سعة التفكير لدى المثقفين منهم خاصّة، كالأطبّاء والمحامين والمهندسين والضبّاط والشعراء القاطنين المدن الكردية الكبيرة، والذين يمرّون منهم عبر القرى. و لهؤلاء تأثير كبير على عامة الشعب من مواطنيهم؛ لأنّ إحتكاكهم بهم يُطلعهم على المعضلات العصريّة، و لا يندر أنْ ترى أكراداً مثقفين يكتبون و يتحدّثون بسهولة لغة أو عدّة لغات أوربّيّة كالإنكليزيّة و الفرنسيّة و الألمانيّة و حتى الروسيّة إلى جانب العربيّة والتركيّة والفارسيّة .. و كمْ سرّني النقاش معهم؛ حين وجدتهم مطّلعين على المشاكل العالميّة الإجتماعيّة منها والسّياسيّة متحدّثين عنها بهمارة "

## (الأب بوا)

 $\times \times \times$ 

" بعكس ما يُعتقد عن شعوب الشرق عامة والشعوب الإسلاميّة خاصّة؛ فالمرأة تعتبر عند الكرد مساوية للرجل و غير مقيّدة بوضع البرقع، و هي التي تدبّر أمور العائلة. والنساء الكرديّات

مرحات جدًا، و هن لا يتوقفن عن الدندنة لدى غزل و نسج قماشهن ذات الألوان الزّاهية. أمّا الفتيات فهن على شيء من الوحشة، لكنهن يتغنّجن بدهاء، و يحاولن بذكاء أنْ يتّخذن لهنّ زوجاً ممّنْ يروق في أعينهن. و في الأوقات العصيبة تراهن يشاركن في الحرب، و يتزعّمن القبيلة و يدبّرن شؤونها بدراية و شجاعة "

(الأب بوا)

 $\times \times \times$ 

" حيثما ظهرت الحربة التركيّة؛ لا وجود للمعضلة الكرديّة"

(مثل تركي) منشور في جريدة (وقت) ٧ ايار ١٩٢٥

×××

" يجب سد أفواه الكرد و تدمير مطبوعاتهم الكرديّة"

(تهران امروز/مجلّة إيرانيّة ١٩٤٥

 $\times \times \times$ 

" ... في كانون الأول الماضي (؟!/ ج.ز) قرّر المجلس الوطني التركي إبقاء حالة الحصار على القليم تنجلي (درسيم)، و لنذكر للذين قد نسوه، أنّ هذا الإجراء كان نتيجة القمع، الذي قُتِلَ أثناءه أربعون ألف رجل كردي، بينما كان الجنود الأكراد يحاصرون في المغاور النساء والأطفال، الذين كانوا قد لجأوا إليها؛ ليبيدوهم جوعاً. إنّ الترك حقّاً متمدّنون! "

(الأب بوا)

 $\times \times \times$ 

" إنّ هذه القضيّة الكرديّة، لكونها لم تقدّر حقّ قدرها؛ تسمّم و تقلق الوضع، و تجعل الحياة السّياسيّة في آسيا الصّغرى متقلّبة و كأنّها واقفة على فوّهة بركان (.....) إنّ القضيّة الكرديّة قضيّة عادلة، و حلّها لا يمكن أنْ يؤجّل إلى الأبد"

(نيكيتين/ من مقال (السياسة الخارجية) تموز ١٩٤٦

×××

" في اليوم الذي يستيقظ الشعور القومي الكردي و يتّحدون؛ تُصبِح تركيا وإيران والعراق هباءَ أمامهم، لكنّ هذا اليوم لبعيد بعد"

(دبلیو ٔآر . هی/ سنتان فی کردستان) لندن ۱۹۲۱

XXX

ثمّة أغنية حلوة حواريّة بين فتاة إسمها (مَيْرِموك = تصغير مريم) ومعجب (وقح) إسمه (حنّا) و هو صائغ خُلي، تطلب الفتاة من الصائغ أن يصوغ لها زهرة ذهبيّة (عِران) توضع على الأنف كـ (الخِزّامة)، وتجلو الأغنية دهاء مَيْر موك المشاكسة في الردّ على تحرّش الصائغ:

" - هيّا يا أسطه حنّا إصنعْ لي زهرة ذَهبيّة

لِكنْ إِيَّاكَ أَنْ تَثْنِيها بِالْكُمَّاشَّة

أو تضعها على السّندان

أو تطرقها بالمطرقة

و أقسم أنَّك سوف لن تندم

× سأصنع لك زهرة ذهبيّة

ولا أثنيها بالكمّاشة

ولا أضعها على السندان

ولا أضربها بالمطرقة

و أقسم بأنّى لنْ أندم؛ إذا ما تمنحينني قُبلتين - إذا كان مر امَّك هذا؛ فلا تأمل بتاتاً بقبلي حتى لو دفعت سبعة قطعان من الأغنام وسبعة قطعان من الماعز ذات الشعر المجعّد وسبع قطع من الأراضي الخصبة وسبع طواحين وسبع معاصر خمر تُديرها الأتاتين وسبعة أقداح من حليب العصافير فلا جدوى، في الحقيقة، من كلّ هذا!" (٢٠) XXX " الموتُ لأجلكِ كردستان لا أجمل منه! و لا أجمل من أنْ أكون فيكِ سيّداً و أنشدَ باعتز از بالكر ديّة. في سعير أسلحتنا و هي تحتفل بالمجد مجد جنسنا الخالد وأرضنا الحبيبة. ما أجملَ الحرّبّةَ و الهناءَ والإيمانَ والموتَ فيك ! سل الجدولَ ذا سبقول لك في خريره ألف حسرة و حسرة ألف دمعة، ألف رجاء، ألف ثورة " (٢١)

# الهوامش والإشارات:

(١) ثبّت البعض تاريخ والادته بـ (١٨٩٠)

(٢) { ٣ في (دفاتر الشَّرق) بيروت ١٩٤٥، ١٩٤٥ / ٣ في (اليوم الجدي) بيروت ١٩٤٥ / ٥ في (المشرق) بيروت ١٩٥٥، ١٩٥٩، ١٩٦١ / ١٩٦٤ / ٤ في (المكتبة المشرقية) ليدن (المشرق) بيروت ١٩٥٥، ١٩٦٥ / ٤ في (افريقيا و (افريقيا و الشرق الأوسط المسيحي) أورشليم / ٢ في (افريقيا و آسيا) باريس ١٩٦٢، ١٩٦٤ / ٤ في (صحف متفرقة) ١٩٠٧ بيروت و باريس ١٩٦٢ / ٢ في (الشرق) باريس ١٩٦٤ / ٣ في (صحف متفرقة)

(٣) أنظر (مصادر هذه المقالة)

(٤) ترجمه كندال نزان الى التركية ونشره في ١٩٧٢

(٥) هناك ترجمة عربيّة أخرى (؟!) / بيروت

(٦) {عزيز عبد الأحد عوديش نباتي (١٩٤٩- ٢٠٠٢): باحث و مؤرّخ ومترجم. ولد في عنكاوا و درس في مدارسها، وتخرّج في ١٩٦١ ثم دخل معهد مار يوحنا الحبيب في الموصل، حيث تلقى دروساً في الفلسفة واللاهوت، وأتقن لغته السريانية، فاحبها وتعمّق في دراستها وتضلع فيها فضلاً عن اللغتين العربية والفرنسية، لكنه لم يكمل دراسته، حيث ترك المعهد في 1٩٧٢، و تفرّغ للأعمال الحرة، وفي مطلع سبعينات القرن الماضى، بدأت اهتماماته بالتأليف

```
والترجمة، فنشر بضع مقالات مترجمة عن الفرنسيّة في جريدة (التآخي) ثمّ (العراق) في بغداد،
ومن ثمّ راح يهتم بتراث عنكاوا وتاريخها، واهتم بتاريخ اربيل في الوقت نفسه، بتاريخ منطقة
                                      حدياب، وقد أثمر مشواره البحثي والترجمي ما يلي:
                        ١- الكرد والحق، ترجمة عن الفرنسية، وزارة الثقافة- اربيل ١٩٩٨
                                                ٢- تاريخ عنكاوا، وزارة الثقافة ٢٠٠٠
                            ٣- كرنولوجيا اربيل، ترجمة وتعليق، دار آراس- اربيل ٢٠٠١
                                          ٤- أربع مقالات رفضتها خبات/ اربيل ٢٠٠١
                       ٥- كراس عن زيارة غبطة البطريرك مار روفائيل بيداويد لكردستان
                ٦- سياوش. بيت عريق في عنكاوا ، في مجلة (رديا كلدايا) ع ٩ لسنة ٢٠٠٢
               ٧- قواعد اللغة الأرامية للاب البير ابونا: تقديم وطبع مع الهوامش والاضافات
إعداد عن كتاب (المشهد الثقافي في عنكاوا) لنوري بطرس عطو، ومقالة لبطرس هرمز
                                                              نباتی(إنترنت) (ج.ز)}
                                             (٧) الكرد والحق/ت: عزيز نباتي، ص١٣
                                                     \Lambda المصدر السابق نفسه، ص \Lambda
                                                                (٩) م س ن/ ص ۸
                                                             (۱۰) مسن/ص ۲٤
                                                              (۱۱) م س ن/ ص ۲۶
                                                              (۱۲) م س ن/ ص ۲۶
                                                              (۱۳) م س ن/ ص ۱۱
        (۱٤) مجلَّة (شمس كردستان) ع ٥ و ٦ تشرين الأول و تشرين الثاني ١٩٧١/ ص ١٩.
                                            (١٥) الكرد والحق/ت: عزيز نباتي، ص ٩
(١٦) يقصد " جابا زيرنوف و ليرخ و أبوفيان و سدني سمث و مينورسكي و نيكيتين و
           سافراستیان و خالفین و لازاریف و رودینکو و سوکرمان و جویس بلو و فاسیلیفا...'
                                            (۱۷) الكرد والحق/ت: عزيز نباتي، ص ٧
```

#### المصادر:

(۱۸) يقصد (مؤتمر باريس في تمّوز ۱۹۷۳) (۱۹) الكرد والحق/ت: عزيز نباتي، ص ۸

(٢١) الكرد والحق/ت: عزيز نباتي، ص١٧٦

(لم يثبّت الأب بوا عائديّة هذه القصيدة أو الأغنيّة ، التي إختتم بها كتابه هذا)

(۲۰) بتصرّف من المصدر (۵)

- (۱) الكرد والحق/ لوسيان رامبو (توما بوا)/ ترجمه وقدّم له و وضع حواشيه: عزيز عبد الأحد نباتي/ تقديم د. كمال مظهر احمد / ۱۹۹۸ وزراة الثقافة- اربيل
  - (٢) لمحة عن الأكراد/ توما بوا/ ترجمة: محمد شريف عثمان/ ١٩٧٣ النجف
    - (٣) مع الأكراد/ توما بوا/ ترجمة: آواز زنكنه/ ١٩٧٥ بغداد

- (٤) اليزيديون وأصولهم الدينية ومعابدهم، والأديرة المسيحية في كردستان العراق/ توما بوا/ ترجمة: د. سعاد محمد خضر/٢٠١ مؤسّسة زين- السليمانية
- (٥) عرض كتاب (تاريخ الأكراد، توماس بوا/ ترجمة: محمد تيسير ميرخان/ ٢٠٠١ دار الفكر \_ دمشق) إنترنت
  - (٦) الأدب الكردي في سطور البروفيسور (توماس بوا)- إنترنت
  - (٧) الأب توماس بوا: الكرد تحت الهلال من الوثنية الى الاسلام
  - (8) AZAD**Ï**, jimar 6+7, nisan û gulan1979
  - (9) http://dilname.com/?p=16514
  - (10) The Kurds, Thomas Bois/Trans: Profess5r: M.W.M. Welland, 1965 Khayats Beirut
  - $(11) \, \underline{http://bnk.institutkurde.org/images/pdf/2G973KZXJN.pdf}$
  - (12) Biranina Thomas Bois- Joyce, Hivi, hejmar 4 , Ilon 1985-Paris

# هينني هارالد هانسن (۱۸نیسان۱۹۰۰-۲۱ ۱۹۹۳/۱۳۱۱) والمرأة الكرديّة

ج . ز

Henny Harald Hansen = هِنْني هار الد هانسن مستشرقة — كردلوجيّة دنماركية بارزة. تناولت المرأة الكرديّة حصراً، وقد أنجزت أبحاثاً ودراسات عديدة في هذا المضمار.

ولدت هنني في الدانمارك، و درست في كوبنهاگن، وفيها وافتها المنية. وكانت في صباها تحلم أن تصير فنانة تشكيلية (رسامة)، لكن أبويها أرسلاها إلى باريس لتعلّم الخياطة والتفصيل، حيث بدأت علاقتها الوثيقة بالأزياء؛ بحيث أثر إختصاصها في حياتها العلمية لاحقاً. ورغم إنها تركت الدراسة لفترة؛ إثر زواجها وتفرغها لتدبير الشؤون المنزلية،عادت إليها في سنة ١٩٤٠ وتعينت بعد سنة في (المتحف الوطني الدانماركي). ولمّا أفتتح القسم الإثنوگرافي في جامعة كوبنهاگن؛ التحقت به، واستكملت تحصيلها الدراسي سنة ١٩٥١ كأول إمرأة دانماركية في هذا الإختصاص، ونشرت في السنة نفسها كتاباً عن الأزياء المنغولية، ثم نشرت سنة الإختصاص، ونشرت في السنة نفسها كتاباً عن الأزياء المنغولية، ثم نشرت سنة الإختصاص، ونشرة لغة!

لقد بدأت السيدة هينني بأبحاثها ودراساتها المتعلقة بالثقافة الإسلامية منذ أوائل خمسينات القرن العشرين؛ وعليه فقد أُختيرت في سنة ١٩٥٧ عضواً ضمن البعثة الاركيولوجية الدانماركية الى (دوكان) حيث زارت كردستان لأول مرة، وكان العلامة توفيق وهبي قد دبر لمساعدتها المترجمة حليمة كريم سعيد، التي كانت خير معينة للباحثة هينني. وجلي أن بحثها لم يقتصر على منطقة دوكان، بل تجاوزها الى مناطق كركوك والسليمانية واربيل ورواندوز وحلبچه.

وهنا تجدر الإشارة إلى أن الباحثة هينني قد زارت بضعة بلدان أخرى: البحرين في ١٩٦٠، لرستان في ١٩٦٦، يوغسلافيا وتركيا... وتقديراً لعطائها العلمي المشهود مُنحت درجة دكتوراه فخرية في الذكرى الـ (٥٠٠) لتأسيس جامعة كوبنهاگن في ١٩٧٩.

لا نجافي الحقيقة؛ إنْ قلنا لم يظهر لحد الآن من يداني الباحثة هانسن في شغفها وإعجابها الفائقين بالمرأة الكردية، وفي بحثها الميداني عمّا يتعلق بحياة المرأة الكردية من المهد إلى اللحد، من قبل ومن بعد.. وهو البحث الذي جسّده كتابان قيّمان هما:

 $\times$  بنات الله: بين النساء المسلمات في كردستان/ باللغة الدانماركية / ١٩٥٨، ثم ترجم إلى الإنگليزية بعنوان (Daughters of Allah) ونشر في لندن سنة ١٩٦٠، وإلى لغات أخرى، منها الكردية بعنوان (كجاني كورد= بنات الكرد) بترجمة الدكتور ناجي عبّاس احمد عن الإنكايزيّة، ونشرته (الهيئة الكردية) في المجمع العلمي العراقي- بغداد في ١٩٨٠ وهو يقع في (٢٠٨) صفحات من القطع الكبير يندر ج في خانة أدب الرحلات والمذكّرات.

 $\times$  حياة المرأة الكردية: بحث ميداني في مجتمع مسلم، العراق/ باللغة الإنگليزية/  $\times$  1971 كوبنهاگن:

The Kurdish Woman's life- Field research in a Muslim Society, Iraq وترجم إلى لغات عديدة، منها الكرديّة بترجمة الدكتور عزيز گردي، عن الإنكليزيّة، بعنوان (زياني ئافره تي كورد)، ونشرته (الهيئة الكردية) في المجمع العلمي العراقي- بغداد في ١٩٨٣، و يتضمن حيثيات ونتائج بحثها النظري والميداني.

و فيما يلي ترجمة مقال (بضع ملحوظات) للباحث والمترجم الأستاذ ريبوار سويلي، الذي يلقى الضوء على هذه الكردلوجيّة البارزة:

ما برحت الجدة هينني (وهي في تسعينيات عمرها) تفصح وتعبر عن محبتها للنسوة الكرديات بالحميمية نفسها إبّان أواخر الخمسينيات، وللأسف فقد اصيبت في منتصف ١٩٩٢ بحادث سقوطها من سلّم شقتها المتكونة من غرفة واحدة؛ فدخلت المشفى للعلاج، ثمّ أُدخلت في (دار العجزة) ونجت من الموت؛ وكانت نجاتها في صالح النسوة الكرديات.

وكنت قد أجريت مع السيدة هينني، منذ دخولها إلى تلك الدار، لقاءات عديدة معها، ونشرت تحقيقات صحافية عنها. وطالما كانت تعود بذاكرتها - من حسن الحظالى تلك الفترة، التي أمضتها في كردستان؛ كلما تحدثت عن آلامها الجسدية، وهي بصدد المقارنة مع فترات تمتعها بالصحة والعافية؛ إذ كانت زيارتها لكردستان ولقاءاتها بالنسوة الكرديات في نظرها فرصة أفلحت في إستغلالها للربط ما بين قطبى القرنين العشرين والواحد والعشرين.

وتجدر الإشارة هنا إلى كتاب مهم من بين الكتب التي ظهرت في السنوات الأخيرة عن سيرة الباحثة هينني وآثارها، ألا وهو كتاب للسيدة (بيكيته غايبيك) التي الفته بمعاضدة السيدة هينني نفسها. وصدر في كوپنهاگن عام ١٩٩٢ في ١٥٦ من القطع المتوسط:

Bergitte Rahbek, Henny Harald Hansen. 1992, Fremad, Kobenhavn يُعد هذا الكتاب پانوراما مفصلة لسيرة هينني الذاتية والعلمية وربما وصيتها الأخيرة! ومن يقرأه؛ يتجلّ له مغزى تكرار السيدة هينني لثيمة تأثير حياة وثقافة النسوة الكرديات فيها، فضلاً عن ان الفصل السادس منه مخصص لكردستان. وطالما يرد ذكر حلبچة والسليمانية وطوبزاوه والنسوة الكرديات. في فصوله الأخرى، علما أن السيدة هينني هي التي زينت صفحات الفصل المذكور بتخطيطاتها الفنية. غير ان محبتها الجارفة للنسوة الكرديات قد تكون مضرة أحيانا! وفيما يلي الواقعة التي تؤكد ذلك؛ ففي لقاء لي معها قبل ثلاث سنوات، حدثتني عن مجموعة رسائل لنسوة كرديّات وصلتها من السليمانية بواسطة مترجمتها السيدة مليحة. فتشوقت للإطلاع عليها، لكنها مانعت في ذلك، فسلمت أمري للإنتظار والمستقبل، اي الى ما بعد تحويل متعلقات السيدة هينني إلى ولما نفذ المتحف الوطني) في كوپنهاگن؛ حسب وصيتها؛ لغرض الاستفادة العامة منها. ولما نفذ المتحف المذكور وصيتها؛ سارعت في منتصف ١٩٩٢ للإطلاع على الرسائل سالفة الذكر، لكنني علمت أن مصيرها كان الإحراق حتى من دون الرسائل سالفة الذكر، لكنني علمت أن مصيرها كان الإحراق حتى من دون الرسائل بانها كانت تخصني، ولم أشأ اطلاع احد عليها"!

على كلّ حال، ربّما قصدت الجدة هينني بهذا التصرف، التأكيد مرة أخرى على وفائها العميم للنسوة الكرديات!

#### المصادر:

- (١) (كجاني كورد= بنات الكرد) ترجمة الدكتور ناجي عبّاس احمد/ (الهيئة الكردية) في المجمع العلمي العراقي- بغداد ١٩٨٠
- (٢) (زيانى نَافرهُ تى كورد= حياة المرأة الكردية)ترجمة: الدكتور عزيز كردي/ (الهيئة الكردية) في المجمع العلمي العراقي- بغداد ١٩٨٣
  - (٣) مجلة (ماموستای کورد) ژ ۷ آ ۱۸ به هارو هاوینی ۱۹۹۳.
    - (٤) مجلة (ماموستای کورد) ژ ۱۹۹ بایزی ۱۹۹۳
- (٥) المستدرك على تتمة الأعلام، يوسف، محمد خير رمضان/ دار ابن حزم. ص ٢٨٠/ إنترنت

# روژيه ليسكو (۱۹۱۶ - ۱۹۷۵) الشغوف بالأدب الفولكلوري الكردي

ج.ز

ROGER LESCOT = روژيه ليسكو مستشرق ودبلوماسي فرنسي إختص بالأدب الفارسي والأدب الكردي الفولكلوري.وهو يعد مع الأب توما بوا أبرز مؤسسى الكردلوجيا في فرنسا.

ولد في (١٩١٤) في مدينة Lyon (فرنسا) و توفّي في (١٩٧٥) حين كان سفيراً لفرنسا في تايوان.

درس ليسكو الأدب الفرنسي، العلوم السياسية و اللغات الشّرقية في جامعة باريس. وبعد تخرّجه، أوفدته الحكومة الفرنسية في (١٩٣٢) إلى الشّام؛ لإجراء الأبحاث العلمية، مع بعثة المعهد الفرنسي في دمشق، حيث تعرّف إلى جلادت عالي بدرخان. وراح يجمع ويصنف نصوصاً فولكلورية، و ينشر بإسم (طاووس باريز) مقالاته ودراساته في القسم الفرنسي بمجلّة (هاوار) (١) بلْ كان معروفاً ومحبوباً في أوساط كرد سوريا، الذين كانوا يدعونه بـ (لَزكين آخ).

في سنة ١٩٤٥ إستحدثت جامعة السوربون كرسي اللغة الكردية و دراستها؛ فتسنّمه ليسكو، ولأنّه التحق بعد سنة بالعمل في وزارة الخارجية الفرنسية بصفته سفيراً في الشرق كالأردن وتايوان؛ فقد حلّ محلّه كاميران عالي بدرخان؛ بسعي من ليسكو لدى حكومته؛ وبذلك إنفتحت الآفاق أمام الدكتور كاميران ليخدم أمّته الكردية على الصّعيدين الثقافي والسياسي خدمة جليلة قلّ نظير ها؛ ففي ١٩٤٧ أصبح مسؤولاً عن معهد البحوث الكردية في باريس، وفي ١٩٤٨ قدّم مذكرة بشأن القضية الكردية إلى السكرتير العام للأمم المتحدة. وخلال وجوده في فرنسا وتدريسه في قسم اللغات الشرقية في جامعة السوربون) أتيح له إقامة علاقات متينة مع الإنتلجنسيا والسّاسة الفرنسيين، و نال منهم الحب والتقدير، وبالأخص المقدّم والمستشرق بيير روندو مدير معهد الدراسات الإسلامية العليا في باريس وابنه فيليب روندو..

كان ليسكو يتكلم ببضع لغات. وكان يعاشر إنتلجنسيا شتّى الشعوب، لاسيّما من مثقفي ومثقفات الجالية الإيرانية في فرنسا، متحدّثاً عن العبقري صادق هدايت غير المعروف في بلده الأم!

لئن كان طموح ليسكو أنْ يكون شاعراً، لكنّما البحث؛ فقد عوّض نكوصه بترجمة أعمال شعريّة وأدبيّة إلى الفرنسيّة عن الإسبانيّة والفارسيّة والكرديّة، فمن ترجماته عن الفارسيّة أشعار للخيّام و سعدي و حافظ، ورواية (البومة العمياء) لصديقه صادق هدايت (١٩٠٣- ١٩٥١) والذي أعانه في ترجمتها، ويُذكّر أنّ ليسكو قدْ عرّف صديقه هدايت على أعمال أدباء فرنسيين ومنهم: جيرار دو نيرقال عرّف صديقه هدايت على أعمال أدباء فرنسيين ومنهم: جيرار دو نيرقال (١٨٠٨- ١٨٥٥) الذي لم يكن يعرف عنه هدايت سوى ترجمته (فاوست) لكوته، و طالما كانا يمضيان سهراتٍ ممتعةً يشربان، ويدخّنان بصحبة سيّدات شابات من طهران..

لعلّ أهمّ ترجمة لليسكو إلى الفرنسيّة بعد (البومة العمياء) هي ترجمته لملحمة (ممى آلان) التي يقيّمها الباحث والمستشرق جيرار شاليان (٢): "لا ريب في انّ الملحمة الكرديّة (ممي آلان) (من القرن ١٤ أو ١٥ م) هي إحدى عيون الأدب العالمي. وأرى أنّ قيمتها الأدبيّة أعلى من أغلب الآثار البطوليّة و روايات الحب الأوربيّة ذات الطابع السردي" ويضيف مقيّماً ترجمتها الفرنسيّة: "ولا بدّ من القول أن ترجمتها البديعة لروجيه ليسكو إلى اللغة الفرنسيّة في غاية الرّوعة والرّقي تروق للذوق الراقي"

وهناً ينبغي ألا ننس مؤازرة العلامة جلادت بدرخان وإرشاداته القيّمة لليسكو أثناء ترجمته لـ (ممي آلان)، بل و سهره على طباعتها.

للأسف لم تحظ مُلحمة (ممي آلان) الذائعة " من جبال درسيم حتى لُرستان، وفي كل مكان بكردستان" حسب تأكيد الدكتور نورالدين زازا(١٩١٩ - ١٩٨٨)، فضلاً عن كونها ثالثة أثافي إبداع رائعة (مم و زين) احمد خاني (١٦٥٠ - ١٧٠٧) والذي أقرّ بفضلها: " جزء من الشّائع في بهتان/ جزء هو حجّة، و جزء هو بهتان" (٣) لم تحظ بالدراسات المعمّقة، و لم ترق ترجماتها العربيّة الثلاث – لحدّ الآن - إلى الحدّ الأدنى المنشود(٤) و هنا لا مناص من الإشارة إلى الترجمة العربيّة الرديئة جدّاً (لغة وأسلوباً...) للدكتور كمال معروف لكتاب (الأدب الكردي) لليسكو.

# من أعمال ليسكو الكردلوجية والإستشراقية:

> قواعد اللغة الكردية، اللهجة الكرمانجية (مع جلادت بدرخان) نشر في ١٩٣٠/ ثمّ نشرته دار ميزونوڤ - باريس، ١٩٣٠/ ترجم الى التركية لاحقاً/ استانبول.

 $\times$  بحث حول يزيدية سوريا وجبل سنجار/ بيروت، المطبعة الكاثوليكية / باريس، لورو 197 المرتبعة التركيّة عائشة ميرال / 197 استانبول/ و ترجمه أحمد حسن بعنوان (اليزيدية في سوريا و جبل سنجار) 197 دار المدى، دمشق.

- × البومة العمياء، رواية، صادق هدايت، ترجمة.../ ١٩٥٣ باريس.
- × مختارات من الشعر الفارسي (من القرن ١١حتى القرن ٢٠) بالإشتراك مع هنري ماسبيه و ثيلبر لازار (إختار النصوص ذبيح الله صفا) ١٩٦٤ غاليمار (سلسلة يونسكو للأعمال النموذجية، السلسلة الفارسية) باريس
  - imes الأدب الكردي / (موسوعة البيلياد: تاريخ الآداب) غاليمار، باريس ١٩٧٧ imes
  - × مختارات من الشعر الشعبي الكردي (بالاشتراك مع جيرار شاليان) ١٩٨٠ باريس.
    - × مم و زين: الملحمة الشعبية الكردية، ١٩٨٠ منشورات أرش- زيوريخ.
- × ممي آلان. ملحمة كردية، ترجمة عن الكردية إلى الفرنسيّة/ ط١ في ١٩٤٢/ ط٢ في ١٩٩٢ في ١٩٩٤
- $\times$  من الأساطير الكرديّة، حكايات شعبيّة (حكم و أمثال و ألغاز) جمع: روجيه ليسكو/ ترجمة: توفيق الحسيني و دلاور زنگي/ ط ا في ٢٠١٠ دمشق
  - × كرداغ و الحركة المريدية، روجيه ليسكو/ ترجمه إلى العربيّة و علّق عليه: باسم كامل.

## هوامش وإشارات:

- (۱) في (۱۰/ أيار ۱۹۳۲) أصدر جلادت بدرخان مجلة (هاوار) التي دام صدورها حتى (۱۰/ آب/ ۱۹٤۳) وبلغ عدد أعدادها الصادرة (۷۰ عدداً) و هي أوّل مجلّة كرديّة صادرة بالحروف اللاتينية؛ فكان لها الأثر البالغ في خدمة الثقافة الكرديّة، حيث إستقطبت مع المجلاّت والصحف الأخرى، التي أصدرها كاميران نفسه (روناهي، روژا نو و ستير) خيرة الأقلام الكرديّة من أمثال: جلادت عالي بدرخان، أوصمان صبري، قدري جان، حسن هشيار، جكرخوين ورشيد كورد،...
- (٣) يقصد خاني ملحمة (ممي آلان) بالجزء الشّائع في جزيرة بوتان، والتي إتخذها منطلقاً لتأليف منظومته (مم و زين). أمّا (جزء الحجّة) فهو تعبيره عن همه السّياسي والعاطفي، و(جزء البهتان) يعني ما إبتكره مخياله الإبداعي وأضافه إلى المعطيات الفولكلوريّة والواقعيّة المعيشة. والجناس التام جليّ بين كلمتيّ (بهتان- منطقة الجزيرة) و (بهتان) العربيّة.
- (٤) و هي ترجمات: د. عز الدين مصطفى رسول/ د. بدرخان السندي/ و عبدالناصر حسو.

## المصادر والمراجع:

۱- مه می ئالان ، رۆژه لیسکو کۆی کردوه ته وه چیرۆك نقیس پیشه کی بو نووسیوه / صالح عـه لی گوللی و ئه نوه روسی قادر محه مه د له رینووسی لاتینییه وه هیناویانه ته سه رینووسی کـوری زانیاری کورد و فه رهه نگیان بو کردووه / به غدا ۱۹۷۷

٢- مَمي آلان (ملحمة فولكلورية كردية) مترجمة عن النص الذي أعده الدكتور نورالدين زازا
 مع مقدمة منه/ قام بالترجمة: الدكتور عزالدين مصطفى رسول (أستاذ)/ راجعها: شكور
 مصطفى/ ١٩٨٤ بغداد/ دار الثقافة الكردية - وزارة الثقافة والإعلام

٣- الأسطورة الكرديّة المغنّاة (مم الآلاني)/ جمع: روجر ليسكو/ تُرجمة: د. بدرخان السّندي/ ١٩٨٥ الأمانة العامّة للثقافة والشباب- اربيل

٤- (مم آلان) ملحمة من التراث الكردي/ إعداد: روجيه ليسكو/ ترجمة: عبدالناصر حسو/ ٢٠٠٦ دار التكوين دمشق

 $\circ$ - الأدب الكردي / روزى ليسكو/ ترجمة عن الفرنسية: د. كمال معروف/ ٢٠١١ وزارة الثقافة والشباب- اربيل- كردستان العراق

۲- ژرار شالیان/ کَنجینه عماسه های جهان/ ترجمه علی اصغر سعیدی/ چاپ سوم ۱۳۸۷ (۲۰۰۸م) تهران

٧- روجيه ليسكو/ تعريب عن الفرنسيّة: محمد علي عبدالجليل/ مدارات كرد/ إنترنت

٨- ممي آلان/ روجيه ليسكو/ ترجم مقدّمته: د. سعدي اسماعيل البرزنجي/ مجلّة المجمع العلمي
 العراقي (الهيئة الكرديّة) المجلّد العشرون ١٩٨٩ بغداد

٩- الدكتور كاميران عالى بدرخان (٩٩٨-١٩٧٨) م/ دلاور زنكي/ إنترنت

10- www.avesta kitap.com/yazar.php?id=56

# العلّامة محمّد مُكري (١٩٢١ ـ ٢٠٠٧)

## ج.ز

العلامة محمد عبدالله مُكري: دكتوراه في الأدب الفارسي من جامعة طهران، وهو أحد أبرز أعلام الثقافة الإيرانية المعاصرة، كما انه شخصية وطنية، تعرض للملاحقات والسجن وأضطر الى العيش في المهاجر (فرنسا بالأخص) قرابة أربعة عقود، في العهدين الشاهنشاهي والجمهوري الإسلامي؛ فقد إنخرط في النشاط السياسي ناشطاً في (الجبهة الوطنية الإيرانية)، وأضطر إلى مغادرة إيران إلى فرنسا مرتين: المرة الأولى في ١٩٥٣ إثر إسقاط حكومة (الدكتور مصدق)، والمرة الثانية في ١٩٨٨ بعد تقاعده، حيث عاش في فرنسا متفرّغاً للبحث والتأليف حتى وافته المنية في ١٩٨٨ بعد تقاعده، حيث عاش في فرنسا متفرّغاً للبحث والتأليف

كان العلّامة مُكري من المقرّبين من رئيس الوزراء الدكتور مصدّق (١٨٨٢- ١٩٦٧)، ثمّ لآية الله خميني في السّنوات الأولى للثورة الإيرانيّة، وعُرِفَ بدفاعه عن سياسات الجمهوريّة الإسلاميّة: " الجمهوريّة الإسلاميّة تختلف عن الحكومة الدينيّة"! بل جرى ترشيحه لمنصب رئيس الجمهوريّة الإيرانيّة.

العلّامة مُكري: مثقف موسوعي، كاتب، باحث، عالم لغوي في اللغات واللهجات القديمة، أثنوكر افي، مؤرّخ تاريخ الأديان والعقائد وشاعر. وكان عضواً في أغلب الجمعيّات العلميّة الأوربيّة، و فيما يلي أبرز محطّات مشواره الحياتي- الثقافي:

× ۱۹۲۱: ولد في مدينة كرماشان- شرقي كردستان (إيران)

 $\times$  (١٩٤٠ - ١٩٤٥): المدير العلمي للإدارة العامة للتأليف في وزارة الثقافة لإعداد قاموس دهخدا

× (۱۹٤۳ - ۱۹۶۶): مدير معارف محافظة كردستان في مهاباد.

 $\times$  (١٩٤٥ ـ ١٩٤٩): مؤسس إدارة شؤون القبائل والعشائر في إيران، وأوّل رئيس لها

× ١٩٤٦: معد خطط وتعليمات التعليم الإجباري والعمومي في إيران

× (١٩٥٠ - ١٩٥٠): أستاذ تاريخ وعلوم الأدب، في كلّية الضبّاط

× ١٩٥١: مدير عام وزارة الثقافة في إيران

× ١٩٥٢: المدير المسؤول لمجلّة (ماد و بغستان)

 $\times$  (١٩٥١ - ١٩٥١): أستاذ اللغة الفارسيّة والأدب الفارسي واللغة البهلويّة السّاسانيّة في جامعة طهران.

 $\times$  (١٩٥١- ١٩٥٣): أستاذ علم الأساطير، ورائد دروس جماليّات الفكر والأخلاق  $\times$  أساطير الخلق الإيرانيّة القديمة، في كلّية الفنون الجميلة

× ١٩٦٥: نال جائزة ومدالية مجمع الفنون والآثار الوطنية والأدبية في فرنسا؛ لخدماته العلميّة ...

× ١٩٧٩: عاد من فرنسا إلى إيران؛ إثر انتصار الثورة الإيرانيّة

× (۱۹۷۹ - ۱۹۸۳): سفير إيران في موسكو ومنغوليا

× (١٩٨٥- ١٩٨٦): المشاور الأعلى لوزير النفط الإيراني

× ۱۹۸۸: تقاعد و غادر إيران إلى باريس...

× ۲۰۰۰: أستاذ في جامعة السوربون- باريس

× ۲۰۰۷: توفّی فی فرنسا

لقد عُرِفَ العَلَامَة مُكري بعطائه الثقافي الغزير والمتنوع باللغات: الفارسية، الفرنسية، الكردية، الانكليزية، والعربية، وقد تركّز إشتغاله على وضع المعاجم، والتحقيقات والبحوث اللغوية عن (البهلوية، الفارسية، الكردية، العربية وغيرها) وعلى الديانات والعقائد والأساطير والتصوف...ومنها ما يتعلق بديانة يارسان (اهل الحق). و صدر له أكثر من (١٠٠ كتاب) حظي بعضها بتعدّدية الطبع، و نحو الحقالة ودراسة) في الدوريّات ودوائر المعارف، ومن كتبه:

imes فر هنگ پرندگان = قاموس الطیور / ۱۹٤٦ imes

imes گوراني يا ترانههاي كوردي = الغناء أو الأغنيات الكردية / ١٩٥٠ imes

imes فر هنگ فار سی = قاموس الفار سیة / ۵۹۵ imes

× الهدية الحميدية في اللغة الكردية / معجم كردي – عربي / ضياء الدين باشا الخالدي /تحقيق وتقديم / ١٩٧٥

 $\times$  فرهنگ زبانهای هندو اور پای = قاموس اللغات الهندو اور بیة / ۱۹۷۷ .

× النصوّف في الإسلام

× الموسيقي والتصوّف

× الأساطير في إيران قبل الإسلام

× گنجينه، متون وتحقيقات مذهبي، لغوى وفرهنگ عامه (زبان وفرهنگ ايران) = كنز المتون والدراسات الدينيّة، اللغوية والإجتماعية (الحضارة الإسلامية: اللغة والثقافة الإيرانية).

و هنا تجدر الإشارة إلى مشاركة العلّامة مكري الفعّالة في المؤتمر الرابع والعشرين للمستشرقين، والمعقود في أيلول ١٩٥٧ بمدينة ميونخ، إذْ قدّم بحثين باللغة الفرنسية أثارا مناقشة مستفيضة، شارك فيها الكردلوجيّون الكبار: مينورسكي، قناتي كُردو، أمين عفدال، وحاجي جندي. كان البحث الأوّل (نشوء العالم عند أكراد طائفة أهل الحق) والبحث الثاني (رمزيّة الطيور في الفُلكلور الفارسي والكردي)

وشارك في المؤتمر نفسه بمداخلة باللغة الفارسيّة في جلسة خاصّة بفقه اللغة عن منزلة الدراسات اللغويّة والإثنولوجيّة المكرّسة للهجات الكردية في إطار الإيرانلوجيا.

المصادر:

Wikipedia - English & Persian (1)

(٢) كوراني يا ترانه هاى كوردى = الغنّاء أو الأغنيات الكردية / ٥٠٠

(٣) فرهنگ نام های یرندگان در لهجه های غرب ایران (لهجه های کردی)

و تطبیق آنها بانام های فارسی و لهجه های دیگر محلی ایران

تأليف: استاد دكتر محمد موكرى

چاپ سوم ۱۳۲۱ ه. ش (۱۹۸۲م) انتشارات امیر کبیر - تهران.

(٤) الكردلوجيا و تدريس اللغة الكردية في الإتحاد السوفيتي/ د. محمد موكري/ ترجمة عن الفرنسية: احمد المفتى/ مجلة (كولان العربي) ع(٢٥) حزيران ١٩٩٨

# الدكتور كريم أيوبي (١٩٢٤ - ١٩٩٥)

ج. ز

"أحببت جدّي حبّاً جمّاً ، وكان بدوره يحبّني . كانت تعجبني فيه صفتان : الأولى ثقته بنفسه ورزانته، والثانية كان يقوم بإصلاح الاشياء العاطلة في البيت من دمى ولعب وديكورات .. وقد صنع جدي بنفسه آلة فلوت وكان يعزف عليها الألحان الكردية لنا. كنت أنا وأختي (تانيا) جزءاً من حياته. علّمنا الكثير من دروسه وتجاربه الحياتية. كان يحب أن يجلب لنا الهدايا دائماً. كنت اتمتع جداً بما يسرد علي من ذكرياته. كان جدّي شجاعاً لايهاب شيئاً؛ فذات مرة، كان الوقت ليلاً، وكلنا نيام، وإذا بجدي يسمع فجأة صوتاً؛ فيخرج من الخيمة ويلمح حيّة؛ فيحمل عصا ويلف الحية عليها. وهكذا أنقذا أرنباً هاجمته تلك الحية ... كان جدّنا عطوفاً وشفوقاً جداً. سنظل نحبه ونتذكره دائماً.!"

لا أبسط ولا أصدق من هذه الكلمات الجيّاشة، ألتي يعبر بها استريك (٨ سنوات) بعفوية عن شعوره تجاه جده الراحل الدكتور كريم أيّوبي (١٩٢٤- ١٩٩٥) ذلك الإنسان والعالم الكبير المُعطي، الذي عاش نصف قرن في ديار الغربة، وقدّم كل ما في وسعه لإغناء ثقافة أمّته المستضعفة والتعريف بها .. حتى رحيله الأبدي..

ولكن من المؤسف جداً؛ انه يكاد أنْ يكون شبه مجهول في أوساط انتلجنسيانا الكردية، بل يكاد النسيان يطوي حتى ذكره؛ لولا بعض الإشارات النادرة والعابرة إلى اسمه وأعماله هنا وهناك...في حين يتعملق الجوف والمدّاحون النبّاحون هنا وهناك محيلين كل ما لديهم من نفاق مبرمج وثرثارات تافهة وانتحالات شنيعة "مطايا العطايا"؛ مادامت آفتنا العضال نحن الكرد أن نخون أنفسنا ونخلص للأغيار، بلْ نسيّدهم علينا، ونتملق المغتربين عن الديار، ونعبد الموتى بلا معيار؛ لاسيّما الذين لم نتوان حتى عن المساهمة في موتهم!

يقيناً كان فقيدنا الراحل من منتجي العسل؛ فحق له علينا الإحتفاء بذكراه الجليلة والدعوة إلى نشر آثاره المهمّة.

ألا ما أكثر الذبابَ في وسطنا الثقافي وما أقل النحل !

ولد كريم أيّوبي في ١٦ نيسان ١٩٢٤ في مدينة مهاباد - كردستان ايران. وأكمل فيها دراسته الإبتدائية والمتوسطة، ثمّ قصد مدينة أورميه (رضائية) لمواصلة مرحة دراسته الإعدادية. وسرعان ما أصبح في ( ١٩٤٥ - ١٩٤٦) من العناصر الفعّالة في تأسيس جمهورية مهاباد، وفي مناهضة قوى النظام الشاهنشاهي آنذاك، وفي ١٩٤٦ بعية مع مجموعة من الشبّان الكورد الى الإتحاد السوفياتي؛ بغية التدريب العسكري، وخصوصاً على سلاح المدفعية؛ لحاجة الجمهورية الفتيّة الماسة للكوادر العليا في هذا المجال.

وهنا لابد من تصحيح الخطأ، الذي كان وليام ايكلتون قد وقع فيه؛ إذ حسبه طبيباً جرّاحاً على الصفحة ٨٤ من كتابه (جمهورية ١٩٤٦ الكردية [ ط ١٩٦٣ جامعة

أوكسفورد] في حين ان الصواب هو ان كريم أيّوبي أكمل التدريب على سلاح المدفعية في (باكو) عاصمة اذربايجان السوفياتية، لكنه لم يستطع الرجوع الى كردستان؛ إثر وأد جمهورية كردستان الفتية وتفاقم الوضع السياسي السييء في ايران؛ حيث أضطر الى النفي الإختياري في الإتحاد السوفياتي، والنضال الثقافي سبيلاً لخدمة قضيته القومية، وقد أمضى عشر سنوات من عمره (١٩٤٦ سبيلاً لخدمة قضيته القومية، وقد أمضى عشر سنوات من عمره (١٩٤٦ تقديم خدماته لبني جلدته، ومن ثم دخل معهد الإستشراق السوفياتي (ANSSSR) في سنة ١٩٥٦ للدراسة لنيل درجة الدكتوراه (L.O) وكانت أولى دراساته المنجزة في سنة ١٩٥٦ أطروحة عن الإبداع في شعر (هرّار موكرياني) صديق طفولته وشبابه، لكن هرّار يستهزيء به غير مرة في كتابه (طعام السادن) دون مسوّغ مقنع، للأسف!

نال الأيوبي درجة الدكتوراه في (علم اللغة) بوضعه قاموساً (روسي - كردي) (باللهجة الموكرية) يحتوي على ٢٠ ألف كلمة، ثم عمل ٣٦ سنة في المجال الأكاديمي والعلمي بدأب ملحوظ، ٣٢ سنة منها في معهد علم اللغة (A.N) في لينينكراد (بطرسبورغ)

كَانَ الأيوبي باحثاً متكامل المؤهلات؛ ففي المجال اللغوي مثلاً كان يجيد - أضافة الى لغته الأم بلهجاتها الرئيسية - اللغات: الروسية، الفارسية، التركية، الآذرية، العربية والفرنسية مع إلمام لابأس به باللغة الآثورية (السريانية)

وهنا تستوجب الإشارة الى المؤازرة الحميمة لعقيلته ورفيقة دربه، البروفيسورة الروسية سميرنوفا (ايرايدا انتوليفنا سميرنوفا - تولد ١٩٢٨) والتي كان قد تعرف عليها عام ١٩٥٧ حين كانا يدرسان الدكتوراه في معهد الاستشراق السوفيتي بلينينكراد، تحت أشراف البروفيسور قناتي كردو. ولقد أمضيا حياة زوجية وثقافية مشتركة رائعة زاخرة بالوفاء والعطاء، وقد أنجبنا ولداً واحداً أنجب لهما حفيدين هما استريك وتانيا.

ومن أعمالهما المشتركة:

- (١) اللهجة المُكرية / لينينكراد / ١٩٦٨.
- (٢) التراكيب الصرفية للكلمات في اللغة الكردية (الفعل و الإسم) ١٩٧٠
  - (٣) فونتيك اللغة الكردية ، لينينكراد / ١٩٨٥
- (٤) ديوان الملا الجزيري / ترجمة الى اللغة الروسية / ١٩٩٤ . ( أنجزاها في عشر سنوات )
  - ومن أعمال الأيوبي:
- (١) تاريخ قواعد اللغة الكردية بلهجتها (الكرمانجية، السورانية، الكورانية والزازاكية)
  - (۲) قاموس (روسى كردى)

- (٣) حياة وأشعار هزار الموكرياني.
  - (٤) فونتيك (لهجة السليمانية).
- (٥) قواعد اللغة في شعر (الجزيري).
- (٦) دراسة عن مرتثية الشاعر (أحمد بك كوماسي) المونظمة باللهجة الكورانية.
  - (٧) عدد كبير من المقالات في اللغة والثقافة الكرديتين و تاريخ الكرد.

بعد إغتراب طويل مرير، أتيحت لكريم الأيوبي الفرصة في ١٩٩١ لزيارة وطنه كردستان وأبناء جلدته الذين طالما حنّ وتاق اليهم بلوعة ما بعدها لوعة، حيث إستقبله واحتضنه الوطن وأقرباؤه وأصدقاؤه بترحاب حميم وحفاوة صميمية، واستغرقت زيارته ثلاثة أشهر. ولقد دفعته تلك الزيارة الى التفكير في العودة النهائية إلى مهاباد، ويبدو أنه قد قرر ذلك لاحقاً مع عقيلته البروفيسورة سميرنوفا، لكنما وفاته في (بطرسبورغ) في أواخر صيف ١٩٩٥ حالت دون ذلك، وكان قد أوصى بدفنه في كردستان؛ فلبوا رغبته، فنقلوا جثمانه إلى مهاباد، حيث ووري الثرى في مقبرتها في يوم الأربعاء ١٣٧٤/٦/٢٣ ش (النصف الأول من أيلول الشهيدة .

وهنا نتساءل: كيف ستتطور ثقافتنا الكردية المعاصرة ونحقق وحدتنا الثقافية القومية؛ إذا لم يتم ترويج تراث الكردلوجي أيوبي وأمثاله وهم كثيرون؟!

فهلا إستجابت للنداء جامعاتنا ووزارة ثقافتنا ومؤسساتنا الثقافية والإعلامية...وما أكثر ها؟! حيث يمكن ذلك باستضافة البروفيسورة سميرنوفا وطباعة وإعادة طباعة بعض أعمالها المنفردة والمشتركة أسوة بأعمال الأستاذ جرجيس فتح الله.

### المصادر:

مجلّة (ناوینه) ع ٣٦ سنة ١٣٧٦ ش (طهران)القسم الكردي، في ذكرى كريم الأيّوبي/ليزا سابان، ترجمة: دلشاد خوشناو

مجلّة (الوينه) ع ٢٣ سنة ٤ ٢٣٧ ش (طهران)القسم الكردي، الدكتور ايوبي وأعماله/ سيد محمد صمدي

مجلّة (ناوینه) ع ٢٣ سنة ١٣٧٤ش (طهران)القسم الفارسي، حوار مع الدكتورة سمیرنوفا. مجلّة (ناوینه) ع ١٩٩٩ سنة ١٣٧٤ش (طهران)القسم الفارسي، الكردلوجیا ملحقة بالإستشراق/ نادر كریمیان

طعام السادن، هجار موكرياتي/ باريس ٩٩٧

## مَكنزي الذي يعرف جميع اللهجات والايعرف اللغات! (٨ نيسان ١٩٢٦ - ١٣ تشرين الأول ٢٠٠١)

ج.ز

ولد David Neil MacKenzie = داڤيد نَيْل مكنزي في لندن. والمعروف عنه انّه لمْ يستخدم البتّة إسمه الأول (Daved)!

تلقّی تعلیمه و در اساته المتوسّطة و الثانویّة فی لندن، ثمّ إنخرط فی الجیش البریطانی فی ۱۹٤۳، و خدم خلال (۱۹٤٥-۱۹٤٦) فی شمال غربی الهند- التی کانت مستعمرة بریطانیة قبل تقسیمها فی ۱۹٤۷- حیث تعلّم لغة البشتو، وتعرّف إلی عائلة اللغات الإیرانیّة، وبعد انتهاء خدمته، درس اللغات: الفارسیّة الحدیثة، الفارسیّة الوسیّة القدیمة فی مدرسة الدراسات الشرقیّة و الأفریقیة فی الندن، حیث نال شهادة البکالوریوس فی اللغه الفارسیة، وشهادة الماجستیر فی اللغات الإیرانیة القدیمة و الوسطی، ثمّ نال شهادة الدکتوراه فی سنة ۱۹۵۷ بعد بحثه المیدانی فی کردستان علی أطروحته التی نشرت لاحقاً فی (۱۹۲۱-۱۹۱۲) بعنوان:

(Kurdish Dialect Studies دراسات في اللهجات الكردية) والتي بو أته منزلة رفيعة بصفته عالماً لغوياً وإير انلوجياً بارزاً، وتعد قاعدة أساسية رائدة في دراسة اللهجات الكردية المتعددة. وإضافة إلى ذلك فإنّ العديد من مقالاته المبكّرة عن تاريخ اللغة الكرديّة وعلاقتها باللغات الإيرانية الغربية قد عرّفت مكنزي كباحث لغوي إيراني وكباحث لغوي بصورة عامة ..

ولعلّ أهم أعمال مكنزي الأخرى بعد أطروحته للدكتوراه هو قاموسه الموسوم بـ (المنشور في المنشور في المنشية ميرفخرايي إلى الفارسيّة، ونشره في ١٩٩٤ وهو ليس واحداً من أهمّ أعماله فحسب، بلْ أفضل معجم يعين المختصّين على قراءة النصوص الزرادشتية في القرون (٩- ١٢) الميلاديّة؛ حيث وضع مكنزي نظاماً علميّاً لضبط تدوين الفونتيك البهلوي. وللأسف وافته المنيّة قبل أن يستكمل قاموسه الآخر، ألا وهو قاموس (الخوارزميّة)

كان مكنزي قد عمل خلال (١٩٥٥ - ١٩٦١) محاضراً للغة الكردية في مدرسة الدراسات الشرقية و لأفريقية، لكن هذا المنصب لم يف حقه ولم يشبع طموحاته؛ فعين محاضراً للغات الايرانية في ١٩٦١ وعمل حتى ١٩٦٥ إذْ ترقّى إلى درجة الأستاذية، وعمل محقّقاً وباحثاً خلال (١٩٦٥ - ١٩٧٥)، وفي ١٩٧٥ خلّف البروفيسور F.C. Andreas = ف. أندرياس أستاذاً لفيلولوجيا اللغات الشرقية، في جامعة Göttingen = گوتينگن الألمانية، حيث عمل أستاذاً حتى تقاعده في

199 وفي 199 أختير أستاذاً فخريّاً في الأكاديميّة البريطانيّة، وبعد تقاعده راح يكتّف البحث عن اللهجة الزازاكيّة، التي كان يحسبها لغة مستقلّة عن اللغة الكرديّة! كان مكنزي متعدد اللغات ذا معرفة لغوية إستثنائيّة لافتة بوسعها وعمقها، ولقد عُرفَ عالميّاً بكونه مرجعاً رائداً في حقل دراسات اللغة الكرديّة الحديثة، واللغات واللهجات الخوارزميّة في العصر الوسيط؛ فقد قدّم إسهامات متميّزة في دراسة اللغات: البشتو، الكرديّة، الكورانية، الخوارزمية، الپهلويّة والسغديّة. وعرف بتعمّقه في الفارسيّة الوسطى (الپهلويّة)، وفي الوقت نفسه أبدى كفاءة مثيرة في اللغات غير الإيرانيّة كالعربيّة والصينيّة. ومع كلّ ذلك كان يحبّذ المقولة التي أطلقها عليه أحد زملائه "مكنزي المسكين ، الرجل الذي يعرف جميع اللهجات ولايعرف اللغات!"

كان مكنزي صريحاً وصارماً في تقويماته و تقييماته ونقوده وتعليقاته اللاذعة، وكان في الوقت نفسه نزيهاً يطبق المعايير نفسها على نفسه؛ فيتقبّل النقد، ويعترف بالخطأ بأسلوب فكاهي! وكان مكنزي جمّ التواضع، ومعروفاً بمؤازرته الجمّة للآخرين من تلاميذه و زملائه، الذين أخذوا الكثير من وقته، ومع ذلك فقد أنجز مكنزي حتى ١٩٩٠ تأليف نحو عشرة كتب، والعديد من المقالات والدراسات، منها:

- (١) Bājalānī (اللهجة الباجلانية)/ منشورة في BSOAS = نشرة مدرسة الدراسات الشرقية والأفريقية، المجلّد ١٨، ع ٣/ ١٥٩١ (١٨ صفحة)
- (٢) دراسات في اللهجات الكردية، جزءان، لندن: مطبعة جامعة أكسفورد، ١٩٦١-١٩٦١
  - (٣) لغة الميديين/ في BSOAS، المجلّد ٢٢
- (٤) عرض قواعد كردية: تحليل وصفي للهجة السليمانية في العراق/ في BSOAS، المجلّد ٢٢/ ١٩٥٩
- (°) علم التنجيم الزرادشتي في بُندَهشين/في BSOAS، المجلّد ۲۷، ع ۳/ ۱۹۶۱ صص (۱۱٥- ۲۹ه)
- (7) أصول اللغة الكرديّة/ في التقرير السنوي لجمعية اللغات، (7) صص (7)
- (۷) لهجة هورامان (هوراماني لهون) تخطيط نحوي، نصوص و كلمات/ كوبنهافن ١٩٦٦
  - (٨) الـ (سوترا) أسباب وآثار التطبيقات في السغديّة/ لندن ١٩٧٠
  - (٩) قاموس پهلوي مختصر/ مطبعة جامعة أكسفورد ، لندن، ١٩٧١
  - (١٠) السغدية البوذيّة، نصوص في المكتبة البريطانيّة/ ,Acta Iranica, 10 السغدية البوذيّة، نصوص في المكتبة البريطانيّة / Téhéran-Liège, 1976

(١١) العنصر الخوارزمي في قونيات المونيا/ زاهدي الغازميني، مختار ابن محمود (ت: ١٢٦٠)/ ١٩٩٠

(۱۲) Corolla Iranica، صفحات في تكريم البروفيسور مكنزي؛ بمناسبة عيد ميلاده الخامس والستين/ تحرير: ر. ئي. أمّيرك و د. ويبر/ فرنكفورت، ۱۹۹۱ مقالات متنوعة في مجلّدين/ روما ۱۹۹۹

### $\times \times \times$

تزوج مكنزي في ١٩٥١ من Gina Schaefer جينا سشايفر، وقد أنجب ثلاثة أبناء وبنتاً واحدة، ثمّ انفصلا في ١٩٨١ وفي السنة نفسها تزوج من Gabriela — كابرييلا هوفمان، وانفصلا في ١٩٨٨.

وسكن بعد تقاعده في Bangor= بَنكُور - شمالي ويلز حتى وفاته.

### XXX

في ت 1/ ١٩٥٤ زار مكنزي كردستان، وأمضى في ربوعها قرابة السنة، حيث تعرف على الكثيرين من المثقفين الكرد وغير هم، وارتبط لاحقاً بعلاقة صداقات مع الكرد المتواجدين في أوربا.

والدير هنا ذكره، هو ان لمكنزي آراء تختلف عن آراء أغلب الكردلوجيين والكردلوجيات بخصوص أصل الكرد، وأصل اللغة الكردية ولهجاتها؛ فهو يحسب اللهجتين (الكورانية الهورامية) و(الزازاكية) المتقاربتين كثيراً لغة مستقلة عن اللغة الكردية، بل إعترض على رأي البروفيسور مينورسكي القائل ب: "أن كرد اليوم هم أحفاد الميديين" في مقالته (أصول اللغة الكردية) المنشورة في ١٩٦١، حيث قارن بين اللغة الكردية واللغات الإيرانية الأخرى - بما فيها الفارسية - إستناداً إلى مقالة (دراسات لهجوية في نصوص تورفان العائدة إلى اللغات الإيرانية الغربية) للمستشرق تيديسكو؛ ليستنتج أن اللغة الكردية متأثرة باللغة الفارسية الوسطى، التي تنتمي إلى جنوب غربي إيران، وليشكك فيما إرتآه مينورسكي و الميدين؛ وهكذا رفض مكنزي الرأي المتفق عليه من قبل أغلب أعلام الكردلوجيا، الميديين؛ وهكذا رفض مكنزي الرأي المتفق عليه من قبل أغلب أعلام الكردلوجيا، بل طرح حجّة واهية؛ لدعم رأيه:

" إنّ محاولة الأكراد المعاصرين لإستغلال التاريخ هي محاولة ساذجة تهدف للتقوية والإنعاش؛ فهم عندما إستشعروا الحاجة للإنتساب إلى أجداد يتصفون بالبطولات، و وجدوا أن الماد ذوي الهيبة والجلال لم يستخدمهم بعد، في دور مماثل؛ ظنّوا أنهم سوف لا يثيرون ضجّة؛ إذا أسندوا لهم الدور المطلوب. وهكذا أصبح مألوفاً لديهم أن يلجأوا إلى ما دعوه بعصر الماد، و لم يكلّفهم ذلك إلا إضافة الرقم (٢١٦) إلى تاريخنا (المسيحي/ج.ز)؛ ليصلوا إلى التاريخ، الذي فتح فيه الماد نينوى. و تجاه هذا الخلط المؤلف من واقع قليل و خيال كثير؛ فإنّ الدلائل اللغوية قد كسبت أهميّة!

وقد نسف العلّامة توفيق و هبي حجّة إضافة الرقم (٦١٢) وأكّد على إنّ الكرد لمْ يضيفوه، وإنّما كان (المجلس الفارسي للإيرانلوجيا) هو الذي قرّر أن تُسمّى سنة مقرون بشواهد لغويّة و غير ها؛ لإثبات الأصل الميدي للكرد و أصل لغتهم. مقرون بشواهد لغويّة و غير ها؛ لإثبات الأصل الميدي للكرد و أصل لغتهم. و لئن كان البروفيسور مكنزي يعوّل على تحليل القرائن اللغويّة في الحكم على التاريخ؛ فقد أكّد العلّامة جمال نبز على عدم إجادته وإتقانه للهجات اللغة الكرديّة؛ ليكون ذا قدرة على خوض عباب هكذا موضوع شانك. وقد أصاب العلّامة نبز في تشخيصه؛ لأن البروفيسور مكنزي لم يعايش الكرد أكثر من سنة، في حين عايشهم كارزوني و زابا و مينورسكي ونيكيتين و توما بوا و آخرون سنيناً طويلة؛ فأتقنوا اللغة الكرديّة. وتجدر الإشارة إلى أن الفرس كانوا و ماز الوالا يكترثون بشأن الميديين، بل طالما يتطرّقون إلى ذكر هم باقتضاب شديد؛ لأنهم لايحسبونهم أسلافهم، بل أسلاف الكرد. ثمّ أن الكرد لم ينافسوا أي قوم آخر إدّعى أو يدّعي بأنهم أحفاد الميديين.

### المصادر:

(1) Nicholas Sims-Williams, Professor D. N. MacKenzie,

The Independent, 22 October 2001

(2) Wikipedia, the free encyclopedia

(English, Persian & Kurdish)

(٣) أصل الأكراد ولغتهم/ عضو الشرف: توفيق وهبي/ باللغة العربيّة/ مجلّة المجمع العلمي الكردي، المجلّد الثاني- العدد الثاني ١٩٧٤

(٤) لمحة عن تاريخ الدراسات حول الكرد في ألمانيا/ د. جمال نبز/ باللغة الكرديّة/ مجلّة المجمع العلمي الكردي، المجلّد الثاني- العدد الأول ٤٧٤

# اليساندرو كوليتي (۱۹۲۸- ۱۹۸۰/۱۰/۱) الظاميء إلى الشرق

هانه كوليتي كرونبوم ترجمة وتقديم: ج. ز

{اشارت المستكردة الإيطالية المعروفة ميريلا كاليتي الى ان اوّل المصادر الايطالية المتطرقة الى الكرد وكردستان، يرقى عهده الى القرن الثالث عشر الميلادي، ابتداءً بكتاب (المليون) للرخالة الشهير ماركو پولو (١٠٥١ – ١٣٢٤م). وظلت العلاقة قائمة ومتواصلة بين ايطاليا وكردستان؛ بفضل السيّاح والدبلوماسيين والمبشّرين والتجّار، الذين طالما مرّوا بكردستان قاصدين بلاد فارس وبلاد ميسوپوتاميا (بين النهرين)، ولا يخلو الحضور الايطالي في كردستان من آثار ذات اهمية ومنها بعض القلاع. أمّا ابرز الايطاليين الذين كتبوا عن الكرد وكردستان فهم: پيترو ديلاقالي (١٨٥١- ٢٥٦١م)، ماوريزيو گارزوني، گوزيبي كامپانيلي وكردستان فهم: ١٨٥٩م) واليساندرو دي بيانكي (المتوفي في ١٨٩٦م).

يُعد كارزوني الملقب بـ(أب اللغة الكردية) و(رائد قواعد اللغة الكردية) رائداً سبّاقاً في مضمار الكردلوجيا بكتابه (قواعد ومعجم اللغة الكردية ـ ٧٨٧م) بلُ انه اوّل من دافع في الغرب عن استقلالية اللغة الكردية واصالتها، حيث كانوا يحسبونها حتّائذ لهجة فارسية!

ويبدو ان الكردلوجيا الإيطالية قد اعتراها الوهن في القرن العشرين، بحيث لايتجاوز عدد اعلامه عدد اصابع اليد الواحدة؛ لاسباب ذاتية وموضوعية، ومنهم: أليساندرو كوليتي (١٩٢٨- ١٠/١ /١٩٨٩)، ميريلا كاليتي، جويس لوسو (المتوفية في ١٩٩٩) و ف. أ. يناكجيتي.

في هذه المقالة تتناول السيدة كوليتي (استاذة اللغة السويدية في المعهد الشرقي بجامعة نابولي) مهمة التعريف بزوجها الراحل ونشاطه في الكردلوجيا؛ علماً أنها كانت ايضاً عازمة على دراسة اللغة الكردية؛ لكي تستطيع إستكمال وإتمام اعمال زوجها الراحل؛ لكنّما الموت لم يمهلها؛ إذ لم تعش بعده طويلاً. والمقالة مترجمة عن السويدية الى الكردية من قبل (آسوس كمال) وهي منشورة في مجلة (ماموستاى كورد- المعلم الكردي) ع (١١-١١) صيف ١٩٩١، وثمة تصرف طفيف في صياغة عنوانها بالعربية، فضلاً عن الاشارات الإضافية } \*

#### \*\* \*\* \*\*

كان زوجي حتى قبيل وفاته منشغلاً بتأليف قاموسه الـ (كردي- ايطالي) وقد أنجز منه حتى حرف (السين)، اي (ئ ، ب، پ، ت، ج، چ، ح، خ، د، و، ز، ( المترجم).

في اواخر ١٩٧٢ كنا قد بُعثنا الى (المعهد الثقافي الايطالي في طهران) وكنا نجيد اللغة الفارسية الى حد ما قبل الذهاب الى هناك، و هنالك اخذنا نصغي باهتمام الى الراديو والتلفزيون، واخذت عيوننا تتعود على متابعة الصحف، ثم بلغنا حد التحدث والتحاور مع عامة الناس، وليس فقط مع حاملي شهادات اللغة الانكليزية.

لقد امضينا في ايران سنتين، عكف خلالها أليساندرو على تعلّم اللغة الكردية ودراستها. ولئنْ كان النظام الايراني يدعم الحركة التحررية لكرد العراق حينذاك؛ فطالما كان الحديث يجري عن مشكلات الكرد. ولكون أليساندرو لغوياً منغمراً في دراسة اللغات الايرانية؛ فقد بدأ في ١٩٧٣ بتعلّم اللغة الكردية. وكان معلّمه طالباً من مدينة مهاباد، كنا قد تعرذفنا إليه في جامعة طهران، مثلما تعرفنا في الجامعة نفسها إلى اصدقاء آخرين من الكرد، منهم الپروفيسورة (ژيان). وكان سائر اولئك المعارف من مدرّسي ومدرّسات اللغة الفارسية، لا الكردية! بالاضافة الى اولئك تعرّفنا إلى بضعة كرد كرماشانيين (من كرماشان) ومهاباديين وسنويين (من سنندج) من الذين كانوا يعيشون في طهران، وكان اكثر هم يجيد بضع لغات: (الكردية، الفارسية والتركية او الآشورية) وكانوا يتحدثون بها بطلاقة فضلاً عن ثقافتهم الواسعة؛ ولعلّ السبب هو ان اكثر هم كان يعيش مع ذويه وبني جلدته في طهران، حيث توجد أحياء كرديّة.

كان أليساندرو يدرس إضافةً الى الكردية بضع لغات ايرانية اخرى:الفارسية ،البشتو والبلوچية. لكنّ رغبته العارمة في دراسة اللغة الكردية وأدبها راحت تهيمن تدريجياً، لا سيّما التعمّق في الكرمانجية الوسطى (السورانية).

وبعد بضع سنين من الدراسة المعمقة ومن تبادل الرسائل مع الكردلوجي المعروف الدكتور مكنزي؛ نشر أليساندرو كتابه (قواعد اللغة الكردية) في سنة ١٩٧٩، اي بعد قرابة القرنين من نشر كتاب (ماوريزيو گارزوني) والذي كان قد تناول فيه قواعد اللغة الكردية (اللهجة الكرمانجية الشمالية) والصادر عام ١٧٨٧م و هكذا فإن گارزوني هو السابق الوحيد لأليساندرو.

ان غالبية مواد واصول القاموس الكردي الليساندرو ماخوذة من مصادر مدوّنة وصدر ما انجزه في جزءين، احتوى الأوّل على مفردات حرفيّ الـ (ئـ و ب) والثاني على مفردات الحروف (پ، ت، ج، چ، ح، خ، د، و، ز، ژ).

وكما اسلفت، كان أليساندرو قد تعرف في طهران الى عدد من كرد مهاباد وكرماشان؛ ولذا غدا ذا اطلاع جيد على اللهجة (الموكرية- السورانية)، ولقد زرنا في حينها كرماشان، لكن زيارتنا لم تستغرق اكثر من يومين للأسف.

وفي السنوات الاخيرة من عمره، إنكبّ أليساندرو على دراسة المصدر الالماني: O, Man, Die Mundart Der Mukri- Kerden. 5

وترجم منه منظومة (خهزيم) الى اللغة الايطالية مع التحشية والتهميش، ونشرها عام ١٩٨٤.

وقبيل رحيله الأبدي وبالذات في ربيع- خريف ١٩٨٥ كان أليساندرو منعكفاً على عملين:

الأوّل: قاموسه الكردي- الايطالي، والثاني: مبحث يتعلق بالفولكلور الكردي، ويعتمد في اصوله على النصوص التي سبق وان جمعها (اوسكار مان) إلاّ انه لم ينجزه للأسف ' ، '.

تعود محبة أليساندرو للشرق واللغات الشرقية الى فترة طفولته ، فرغم ان والدته يونانية من الاسكندرية بمصر ، وابن اخيها هو كقافيس الشاعر اليوناني الشهير (١٨٦٣- ١٩٣٣)؛ فقد نوّه بعض اقربائهم بأنهم من أرومة هجينة ، لربّما ينحدرون من اصول فارسية أو تركية ، وكان الجميع يجيدون بضع لغات: اليونانية ، الفرنسية ، التركية ، والعربية . الخ ولقد زارهم أليساندرو عدة مرات في طفولته ، وكان يمضي عندهم في مصر سنة أو سنتين احياناً ، ثم انه عاش خلال الفترة (١٩٥٦ - ١٩٦٤) في الاسكندرية ، ولم يكن يقل شأناً عن اقربائه في إجادته للغات ، بل علم نفسه قرابة الاثنتي عشرة لغة ، ومنها أهم اللغات الشرقية (العربية ، والمارسية ، والتركية) .

وبصفته مستشر قاً؛ فقد شمل اهتمامه سائر الاصقاع الممتدة من المغرب حتى الهند واو اسط آسيا شرقاً، ومن ايسلاندا شمالاً حتى كينيا وأو غندا جنوباً؛ فلا غرو إنْ ينعته صديقه (فرانسيسكو گابريلي) بـ (الظامئ الى الشرق) ويصيب بتوصيفه.

إشارات وهوامش

(1) Alessandro Coletti Grammatica e Dizionario della Lingua Curda con esercizi latture.

Roma. 1979

(ج.ز)

(2) Maurizio Garzoni. Grammatica eVocabolario della Lingua Kurda.

Roma 1787.

(3) Alessandro Coletti.

Dizionario Curdo- Italiano. (Sorani, Mukri, Kurmanji) Italiano pratico, etimologico, Comparativo

Fask. 1-2 Roma. 1984, 1985.

(ج.ز)

### (4) Dizionario Cordo- Italiano.

I. prefazione.

ويحتوي على عدد كبير من المنظومات الشعرية الشعبية المغناة. جمعها المستشرق الالماني اوسكارمان وقدم لها في سنة ١٩٠٥ ونشر الكتاب بجزءين الاول في ١٩٠٦ والثاني في ١٩٠٩ وفي ١٩٧٢ حققه الشاعر المعروف هيمن موكرياني ونقله الى الاملاء الكردي (بالحروف العربية)

تحف، مظفریه / بهزمانی کور دی موکری گرداری نوسکار مان / پیشه کی و ساخکر دنه و و ساختار مان / پیشه کی و ساخکر دنه و و ساختار مان (-5, 0)

٦- بذلت جهدا كبير التبييضه لنشره ضمن مختارات من الشعر الكردي باللغة الإيطالية.

٧- هذالك ايضا مقالة مهمة لأليساندرو عن كارزوني وجب ايضا ذكرها هنا

Alessandro Coletti

Maurizio Garzoni Padre de lla lingustica Curda,

la conoscenza del I. Asia e dill. Africa in Italia nei Secole 18 e 19. I luon. Nuopoli. 1984 pagg 535- 541).

(ج.ز).

(۱) مجلة (المجمع العلمي العراقي- الهيئة الكردية) المجلد الثامن ١٩٨١/ القسم العربي/ التراث الكردي في مؤلفات الايطاليين، ميريلا غاليتي/ تعريب وتعليق وايضاحات د. يوسف حبي

(2) Robat

Kurdogoji Biliminin

200 Yillik Geçmişi (1787- 1987)

Ikinci Baski (1991) Istanbul.

<sup>\*</sup> لإعداد هذا التقديم استعنت بهذين المصدرين:

# كَيث هيچنز المستشرق الموسوعي

ج.ز

ولد كَيث هيچنز = (keith hitchins) في نيسان ١٩٣١ في سكينيكندي- نيويورك بأمريكا. نال شهادة الدكتوراه من جامعة هارفارد في ١٩٦٤ عن أطروحة (الحركة الوطنية الرومانية في ترانسيلفانيا، ١٧٨٠- ١٨٤٩).

عمل هيچنز منذ ١٩۶٧ أستاذاً للتاريخ في جامعة إيلينوي في أوربانا شامپاين. وقد عُرف بحراكه الثقافي الذي يغطّي تاريخ حنوب شرقي أوربّا منذ القرن الرابع عشر الميلادي حتى الآن، وما يتعلّق بأكراد تركيا والعراق، وكذلك قفقاسيا (آذربايجان و گرجستان بالأخص) وأواسط آسيا (تاجيكستان و أزبكستان خصوصاً) حيث نشر الكثير من المقالات والدراسات بالإضافة إلى العديد من الكتب في مضمار تاريخ الفكر والثقافة، وهو يعد من الكردلوجيين، حيث شارك في تحرير مجلة (الدراسات الكردية) منذ ١٩٩٤.

لقد كان كيث هيچنز من أوائل الطلبة الأمريكيين الذين جاءوا سنة ١٩٦٠ إلى رومانيا بعد الحرب العالمية الثانية؛ تبعاً لبرنامج التبادل الأكاديمي بين رومانيا والولايات المتحدة الأمريكيّة، ثمّ أضحى أبرز بحّاثة عالمي مختص بدراسة تاريخ وثقافة رومانيا؛ فقد كرّس سلسلة من البحوث و الدراسات لتناول تاريخ رومانيا وثقافتها، خلال مشواره الثقافي المديد، ونشرها في كتب مستقلّة، وتفاريق في مجلّات أكاديمية مرموقة.

للعلّامة هيچنز معرفة واسعة في اللغات: الإنكليزية، الفرنسية، الألمانية، الروسية، اللاتينية، الإسبانية، الرومانية، الهنغارية، الصربية، الكرواتية، البلغارية، التركية، الإيطالية، الألبانية، اليونانية، الفارسية، الكردية، الأذربيجانية، الأزبكية، الكازاخية التاجيكية والجورجية، وقد أتاحت له هذه المعرفة الواسعة الإحاطة على نطاق واسع بالتاريخ الثقافي مع التاريخ الاجتماعي و الثقافي لأرجاء واسعة من العالم كتاريخ الرومانيين في المجر و ترانسلفانيا، و تاريخ جنوب شرق أوروبا والشرق الأوسط وآسيا الوسطى...ومن أعماله:

- (١) الحركة الوطنية الرومانية في ترانسيلفانيا (١٧٨٠ ١٨٤٩)/ منشور في ١٩٦٩
  - (۲) الأرثذوكسيّة والقوميّة: أندريه شاكونا و رومانيّو ترانسيلفانيا (١٨٤٦- ١٨٤٣) منشور في ١٩٧٧
  - (٣)فكرة الأمّة. رومانيّو ترانسيلفانيا (١٦٩١- ١٨٤٩)/ منشور في ١٩٨٥
    - (٤)رومانيا (١٨٦٦- ١٩٤٧) / منشور في ١٩٩٤

- (٥) إلحركة الوطنية الرومانية في ترانسيلفانيا (١٨٦٠-١٩١٤)/ منشور في
  - (٦) هويّة رومانيا/ منشور في ٢٠٠٩
- (۷) إكتشاف أمّة: المثقفون في ترانسيلفانيا الرومانية و فكرة الأمة (1۷۰۰- 1۸٤٨)

كان للبروفيسور هيچنز الدور البارز في تأسيس مكتبة جامعة إلينوي في أوربانا شامپاين، و هو محرر أول مجلة أكاديمية دولية مكرسة للدراسات الرومانية التي نشرت باللغة الإنكليزية (الدراسات الرومانية، ١٩٧٠-١٩٨٦) فضلاً عن حضوره الفعّال في العديد من المؤتمرات والملتقيات ... بحيث يمكن القول أنه قد ساهم إسهاماً كبيراً في ترويج (الرومانلوجيا) في الأوساط الأكاديمية (الناطقة بالإنكليزية) بعد إيوركا نيكولاي، إضافة إلى إسهامه الأكبر في تعميق العلاقات الثقافية الرومانية - الأمر بكبة خلال أكثر من نصف قرن.

نال العلامة هيچنز جائزة أكاديمية إيوركا نيكولاي في ١٩٨٥ وصار عضواً في الأكاديمية سنة ١٩٨١ وصار عضواً في الأكاديمية سنة ١٩٨١ وما منحه رئيس رومانيا الوسام الوطني في سنة ٢٠٠٠ وكرّمه صاحب الجلالة الملك مايكل في ٢٠٠٨، وصار عضواً فخريّاً في معاهد التاريخ الأكاديمية الرومانية: إياشي، كلوج، معهد در اسات جنوب شرقي أوربا في بوخارست. ومنحته جامعات: كلوج في ١٩٩١، سيبيو في ١٩٩٣، ألبا إيوليا في بوخارست. تاركو موريس في ٥٠٠٠، تيميشوارا في ٢٠٠٨، إياشي في ٢٠٠٨، كونستانتا في ٢٠٠٨، و بخارست منحته لقب دكتور فخري}

### المصادر:

(1) Ecaterina Lung, Silviu Hariton (انترنت) کیث هیچنز ویکیپدیا، دانشنامهٔ آزاد (بالفارسیهٔ) / اِنترنت

# ليژك ژيگيل والكرد

## ترجمة: ج.ز

(Leszek Dziegel) (1907/9/10 - 1971/9/10) (1) مستشرق بولوني معروف. ولد في ميسووفيتساخ - بولونيا، ودرس الأنتوكرافي (٢) خلال السنوات (١٩٥٠-١٩٥٥) (٢) في جامعة ياكيلونيا في كراكوف، ونال شهادة الماجستير برسالته عن السيراميك الشعبي البولوني. وفي الفترة ذاتها كان يعمل أيضاً في معهد الدراسات الإنسانية. وفي الفترة (١٩٥٨-١٩٥٨) عمل زيكيل محرراً في مجلة application (الريف) التي كانت مجلة مُصورة شهريّة تعرض الأوضاع الإجتماعية والثقافية للمجتمع القروي البولوني بصورة جذابة وآسرة. وفي الفترة (١٩٦٠-١٩٦٧) إنخرط زيكيل في إعداد الدراسات والبحوث في متحف كورزوف بالأخص، كما عمل أحياناً في التدريس والصحافة. وقد أنبطت به في عضواً في هيئة الباحثين في المعهد الزراعي الخاص بالمنطقة الإستوائية وما يجاور خط الإستواء، في كلية الزراعة بكراكوف، حيث أضحى مشرفاً علي يجاور خط الإستواء، في كلية الزراعة بكراكوف، حيث أضحى مشرفاً علي وفي عام ١٩٢٢ حاز ل.زيكيل علي درجة الدكتوراه، في الدراسات الإنسانية من طروحتة الموسومة:

East African Peasantry, A study in economic anthropology

(فلاحو شرقي أفريقيا، دراسة في الانثروبولوجيا الإقتصادية) والجدير ذكره أن أساس أطروحته قد إستند إلى البحوث الميدانية المخطوطة والمعلومات،التي سبق أن جمعها البروفيسور المعروف أفاليكوسكي في سنة ١٩٤٦ في كينيا. وفي سنة ١٩٨٦ حاز زيكيل على درجة أعلى في الدكتوراه من كلية التاريخ بجامعة (بوزناني) عن أطروحته الموسومة:

# Rural community of contemporary Iraqi Kurdistan facing modernization

(المجتمع القروي في كُردستان العراق يواجه العصرنة)(٣) وهذه الأطروحة ثمرة أبحاث ميدانية في كردستان العراق، قام بها زيكيل خلال السنوات (١٩٧٧- ١٩٧٨ و ١٩٨٠) إذ أقام في كردستان بصفته عضواً في فريق علمي بولوني مختص بالإقتصاد الزراعي. وقد قام الفريق المذكور بإجراء العديد من الأبحاث والدراسات الميدانية في أنحاء: زاخو، آميدي، دوكان، رانيه، بنجوين واربيل. ظلّ ل زيكيل يعمل منذ ١٩٨٤ أستاذاً في الأثنوكرافيا السلافية بجامعة ياكيلونيا، ومشر فاً على التدريس و البحوث المتعلقة بمجتمعات و ثقافات العالم الثالث، والتي

تُعنى وتركز كثيراً على الظواهر والتحوّلات الثقافية والحداثة والعصرنة في حاضر الشرق الأوسط، وتشتمل أيضاً على الدراسات والبحوث العلمية الأثنية المتعلقة بمنطقة الشرق الأوسط وشمال أفريقيا وعمل زيكيل أيضاً منذ ١٩٧٥عضواً في مديرية الأثنوكرافيا التابعة للمجمع العلمي البولوني في كراكوف، وعمل أيضاً منذ ١٩٥٤عضواً في الهيئة الإدارية لجمعية الأثنولوجيا البولونية. لقد عُرِف ل. زيكيل بشغفه بالسفر إلى خارج أوروبا؛ فقد سافر في ١٩٧٤ إلى أنها المتعلقة المتع

لقد عُرِف ل. زيكيل بشغفه بالسفر إلى خارج أوروباً؛ فقد سافر في ١٩٧٤ إلى أفغانستان، حيث أمضى فترة في جامعة كابل، وقام ببحث خاص بالتحوّلات الثقافية في المجتمع الحضري الأفغاني. وفي ١٩٨١ رافق فريقاً من علماء الزراعة إلى ليبيا، حيث تجوّل الفريق في بعض الأنحاء؛ بُغية الإطلاع على المشاريع الإروائية و المناطق الزراعية المهمة في طرابلس وواحات فزان وشمال سيرينايكا.(٤)، (٥)

\_\_\_\_\_

## هوامش المترجم (ج.ز):

(۱) وردت سيرة المستشرق ليژك ژيگيل مع مقالته (السيّاح البولونيّون في كردستان خلال القرن التاسع عشر) في (ع٥/٥/٩٥) من مجلّة (Sevnesk Kurdish Journal) باللغة السويديّة، ثمّ ترجمها الكاتب أمجد شاكلي إلى الكرديّة، ونشرتها مجلّة (Mamostay Kurd) /ع٣١/ شتاء ١٩٩١- ١٩٩١/السويد) وقد أضفت تاريخ وفاة زيكيل؛ ممّا اقتضى إلى تصرّف طفيف في ترجمتها إلى العربيّة. وقد ترجمت أيضاً مقالته المذكورة.

(٢) Ethnography: علم الانثروبولوجيا الوصفية. وهو ذو علاقة وثيقة بعلم الأعراق البشرية Ethnography (١) المعلمكي)

(٣) صدر هذا الكتاب في ٢ ٩٩١ وترجمه الاستاذ الدكتور عزيز كردي مع كتاب آخر إلى اللغة الكدية.

(٤) للبرفيسور زيكيل كتب أخرى منها كتاب عن النروج و رواية (الحرّية المكبوتة) عن حقبة الحكم الشيوعي الكلياني في بولونيا

(٥) زُودني صديقي الشَّاعر والمترجم الدكتور هاتف الجنابي (مشكوراً) بصور ژيگيل و غلاف كتابه عن كردستان.

# جويس بلو الصديقة الصدوقة للشعب الكردي

ج.ز

Joyce Blau = جويس بلو: عالمة لغوية مستشرقة (إيرانلوجية) و (كردلوجية) تركّز اهتمامها على اللغة الكردية و الأدب الكردي.

وهي من أبرز أساتذة (INALCO = المؤسّسة الوطنيّة للغات والحضارات الشرقية) المعنيّة بدراسة اللغات والحضارات الشرقيّة وتعليم بعض تلك اللغات. ولدت جويس بلو في القاهرة سنة ١٩٣٢، حيث تلقّت تعليمها الإبتدائي وأكملت المرحلة الثانوية، ثم قصدت فرنسا في ١٩٥٥؛ لإكمال تحصيلها الدراسي الجامعي، حيث سجّلت في مدرسة اللغات الشرقية سنة ١٩٥٦ و بعد ثلاث سنين حصلت على شهادة الليسانس في اللغات: العربية، الكرديّة، الفارسيّة و آدابها، علماً أن طبيعة الدر اسة في هذه المدر سة أتاحت لها بعض الوقت للعمل مثل كثير من الطلبة؛ لتأمين نفقات المعيشة والدراسة؛ حيث عملت كسكر تيرة بدوام جزئي لدى دور نشر و محاسبة في شركة صغيرة. وبعدها قصدت جامعة بروكسل الحرة في بلرْيكا؛ للدراسة ونيل شهادة الميتريز في اللغة العربية، حيث طرحت كتابة رسالة عن القضية الكردية؛ لوجود الكرد في العراق، وقد تمّت الموافقة عليها، وأكملتها ونالت الشهادة في ١٩٦٢، بل نشرت رسالتها في كتاب سنة ١٩٦٣ وكان له صدى كبير، وفي ٩٧٠ اباشرت بتدريس اللغة الكرديّة في كلّيّة اللغات الشّرقيّة، وبدأتُ بدر اسة الدكتور إه في مجال اللهجات والإنثر وبولوجيا الكردية؛ فتعدّدت زيار اتها إلى كردستان العراق، برغم الحرب بين الثوّار الكرد والحكومة العراقية في سنة ١٩٦٧ وزارت مدن الموصل وآميدي وسنجار، وتكرّرت زيارتها في (١٩٧٠ ات) وفي ١٩٧٣ على شهادة دكتوراه في اللغة الكرديّة من جامعة السوربون، عن أطروحتها (اللغة الكردية، لهجة العمادية و جبل سنجار) بإشراف الإيرانلوجي الفرنسي Gilbert Lazard = ريلبر لازار. وبعد نيل بلو شهادة الدكتوراه عملت مدرّسة للغة و التراث الكرديين في معهد اللغات الشرقية بباريس.

لعُلّ أقوى دافع لإهتمام جويس بلو بالكردلوجيا وإنخراطها في الشأن الكردي؛ هو كون العلّامة كاميران بدرخان (١٨٩٥ - ١٩٧٨) أبرز أساتذتها؛ فقد إلتقته في كون العلّامة كاميران بدرخان (١٨٩٥ - ١٩٧٨) أبرز أساتذتها؛ فقد إلتقته في ١٩٥٩ وعلّمها اللهجة الكرمانجية الشماليّة، ثمّ تعلّمت بنفسها اللهجة الكرمانجيّة الوسطى (المنعوتة غلطاً بالسّورانيّة)، وبعد وفاته حلّت محلّه في قسم اللغة الكرديّة بجامعة السّوربون، حيث درّست اللغة الكرديّة (الكرمانجيّة الشماليّة والوسطى) مع الثقافة والحضارة الكرديّتين حتى تقاعدها سنة ٢٠٠٠، علماً أن القسم الكردي في جامعة السوربون قد تمّ فتحه في ١٩٤٥ برئاسة روجيه ليسكو (١٩١٤ - ١٩٧٥)

وتلاه الأمير كاميران بدرخان في ١٩٤٧ حتى ١٩٧٠، ومن ثمّ تولّت إدارته البروفيسورة جويس بلو حتى تقاعدها.

ورغم كونها متقاعدة؛ مابرحت تقدّم خدماتها في إختصاصها لجميع الطلبة الكرد القادمين إلى فرنسا، وبعد منحها لقب أستاذة فخرية؛ ظلّت تشرف على أطاريح الدكتوراه، وعضوة في لجان مناقشة الطلبة في مجال التراث الكردي.

أمّا كيف وصلت جويس بلو إلى فرنسا، وما آل إليه مصيرها كإحدى أبرز الكردلوجيّات في العالم؛ فتتلخّص قصّتها في كونها يهوديّة الأصل، وكانت مناضلة يساريّة (شيوعيّة) فعّالة منتمية إلى الحزب الشيوعي المصري؛ لذلك فقد أُبعِدَت إجباريّاً عن مصر في ١٩٥٥، فقصدت فرنسا، حيث واصلت نضالها السياسي، وناصرت قضايا الشعوب المظلومة، وانخرطت في الدفاع عن الشعب الكردي، عبر مجموعة يقودها الناشط هنري كورييل (١٩١٤ - ١٩٧٨) لمساندة الحركات القوميّة التحرّريّة، و ضمن إطار تلك النشاطات النضالية إلتقت بالأمير كاميران بدرخان...ويُذكّر أن للكردلوجي توما بوا (١٩٠٠ - ١٩٧٥) تأثيره في مسيرتها الكردلوجيّة؛ إثر لقائها به في ١٩٦٥ وقيام صداقة مثمرة بينهما.

نشرت البروفيسورة جويس بلو عدداً كبيراً جدّاً من المقالات والدراسات عن اللغة الكرديّة وأدبها باللغتين الفرنسيّة والكرديّة، لاسيّما في مجلة (ايستراكتا ايرانيكا) الصادرة عن (معهد الأبحاث الايرانية في جامعة السوربون الثالثة) وفي مجلّتيّ المعهد الكردي في باريس:

Hivi = هيڤي (الأمل) و Studia Kurdica = الدراسات الكرديّة أمّا كتبها المنشورة فمنها:

× القضية الكردية: دراسة إجتماعية وتاريخية/ ١٩٦٣

× أكراد العمادية وجبل سنجار، تحليل لغوي ونصوص فلكلورية/ ٥٧٥

× اللغات الايرانية/ي. م. أورانسكي/ ترجمة عن اللغة الروسية إلى الفرنسية

× یهود کردستان/ ۱۹۸۵

× ذکریات عن کردستان/ ۱۹۸٤

× حكايات كردية/ ١٩٨٤

× التراث الكردي/ ٢٠١٢

× قاموس (كردي - فرنسي)

× قاموس ثلاثي اللغة (كردي- فرنسي- إنكليزي) ٥٦٥ (بمساعدة د. كاميران بدرخان) وقد أعادت دار (سوسيال يلانيري) نشره كقاموس رباعي اللغة؛ بإضافة (التركيّة) إليه، في أوائل الـ (١٩٩٠ ات)

ولابد من الإشارة إلى أنّ البروفيسورة جويس بلو قد تطوّعت للعمل في المعهد الكردي في پاريس، وتعود علاقتها به إلى بداية تأسيسه في ١٩٨٣ بمساندة اليسار الفرنسي، رغم معارضة الحكومات: التركية و العراقيّة و الإيرانيّة!

ها هي العالمة جويس بلو الصديقة الصدوقة المفتونة بعشق الكرد وكردستان؛ فحتى مكتبها الصغير في المعهد الكردي بباريس (على حدّ وصف الدكتورة تارا ابراهيم) مزدان بصورة لأميرة كردية ولوحة لطيورالقبج وأخرى لبناية برلمان اقليم كردستان العراق ومنارة أربيل الشهيرة ومروحة مصنوعة من الحصير وقبعة كردية معلقة على الجدار!

### المصادر:

- (١) ويكي يديا، دانشنامهٔ آزاد (بالفارسية)
- (٢) حوار مع جويس بلو/ أجراه: فرهاد شاكلي/ ترجمة: جلال زنكابادي/ مجلّة (كولان العربي) ع٣٣ في ١٩٩٩
- (٣) حوار مع جويس بلو: عالمة فرنسية متخصصة في اللغة الكوردية/. تارا إبراهيم باريس/ إنترنت
- (٤) نظرة تاريخية حول الدراسات الكردية حديث مع جويس بلو/ أجرته كليمانس سالبير يوسيل/ترجمه عن الفرنسية: أحمد حسن/ إنترنت
  - (٥) أعداد متفرقة من مجلّة (Hivi = هيڤي (الأمل)

# بيشكجي الكردلوجي التركي الجسور

إعداد: ج.ز

ال إنّكم لا تعاقبونني، وإنّما تعاقبون العلم!!! بيشكجي في إحدى محاكماته

### مدخل:

لا نظير و لا مثيل لمفكّر كردي أو كردلوجي أثّر بطرحه الفكري في تفكير الإنتلجنسيا الكرديّة، ناهيكم عن الإنتلجنسيا التركيّة و غيرها، منذ عقود كمثل بيشكجي عالم الإجتماع المبدع، والمناضل الصّنديد، الذي من المستحيل أن يفي مقال أو مبحث مثل هذا حقّه، وإنّما كتاب بمئات الصّفحات؛ للإحاطة بكلّ ما يتعلّق به (۱) ولا مبالغة في إطرائه؛ فهو ظاهرة فريدة في عموم الشرق الأوسط بموقفه المبدئي الشجاع من القضيّة العادلة للأمّة الكرديّة المستضعفة، و بما تعرّض له من أذى مادّي و معنوي طوال مشواره البحثي منذ انْ إكتشف حقيقة وجود الشعب الكردي؛ أثناء أداء خدمته العسكريّة (٢٦٩١- ١٩٦٤) في ولايتي بدليس و هكاري الكردي؛ أثناء أداء خدمته العسكريّة (٢٦٩١- ١٩٦٤) في ولايتي بدليس و هكاري و عندها كتب هذا المخلص لقوميته التركي الرسمي بجنوب شرق الأناضول)؛ تركيا، شاهدت شعباً له لغة و تاريخ و تقاليد تختلف عمّا لدينا نحن الأتراك، كما لا يحمل الإسم الذي نطقه نحن الأتراك عليه؛ فهو لا يسمّي نفسه (أتراك الجبال)، بلْ (الكرد)"

أجلُ؛ جاء تعرّف بيشكجي إلى الكرد بمثابة إكتشافه لعالم مجهول؛ دأبت الحكومات المتعاقبة للدولة التركية على منع الناس من معرفته في العهد الجمهوري (الديمقراطي!) إمتداداً لسياسة معاداة الشعب الكردي منذ أواخر القرن الثامن عشر؛ إثر إنحسار سلطة ونفوذ السلطنة العثمانية في أوربّا و شمال أفريقيا، وبالأخص مصر؛ إذ راح (الباب العالي) يركّز على فرض سلطته المركزية على كردستان و ولايتيّ بغداد والبصرة. وقد دشّن السلطان سليم الثالث (١٧٧٩ - ١٨٠٧) تلك السياسة بالتخطيط للقضاء على الأمارات الأقطاعية الكردية، و راح ينفذها السلطان محمود الثاني (١٨٠٨ - ١٨٣٩) و السلطان عبدالمجيد (١٨٦٩ - ١٨٦١) السلطان عبدالمحيد الثاني (١٨٠٨ - ١٨٣٩) و من ثمّ إكتسبت صبغة شوفينية مقيتة السلطان عبدالحميد الثاني (١٨٧٦ - ١٩٠٩) و من ثمّ إكتسبت صبغة شوفينية مقيتة على أيدي رجال (الأتحاد و الترقي) خصوصاً أثناء تحكّم الثالوث الطوراني على أيدي رجال (الأتحاد و الترقي) خصوصاً اثناء تحكّم الثالوث الطوراني الباشوات (أنور، طلعت وجمال) بمقدّرات الدولة العثمانية.." أمّا في العهد

الجمهوري فإنّ سياسة معاداة الكرد، و محاولة صهر هم، و إزالة وجودهم القومي، فقد وصلت إلى مستوى الأبادة الجماعية للجنس الكردي، و محو كل يمت بصلة إلى تراثه الثقافي و التاريخي. لازالت هذه السياسة الظالمة مستمرة بصيغ جديدة؛ كي لا تبدو شاذة عن قيم العصر ومفاهيمه!" (٢)

لقد برز العالم المفكّر بيشكجي في جو موبوء بأقبح الأفكار الشوفينية و الفاشية، مجهراً بتمرده ليس على الأيديولوجية الرسمية التركية و المنظومة الفكرية المتحكمة بالمؤسسات العلمية و وسائل الإعلام فحسب، بل ليكرس حياته كلها لنسف أسسها الأيديولوجية و فضح تطبيقاتها العملية بحق الشعب الكردي و الأقليات القومية والدينية في تركيا.

أجلُ في جو محظور فيه ذكر كلمتيّ (كرد، كردستان) تفوّهاً وكتابةً، منذ تأسيس جمهوريّة تركيا الشوفينيّة؛ حيث يعرّض المخالف نفسه إلى الملاحقة القضائيّة والتغريم والسّجن..راح بيشكجي منذ تعرّفه إلى الشعب الكردي المستضعف يتصدّى بشجاعة الباحث النزيه وأخلاق المفكر القويم ، ومسؤولية المثقف المربّي، يتصدى للأطروحة التركية الشوفينيّة في كتابة التاريخ تبعاً للآيدولوجيّة الأتاتركيّة، و مضى بيشكجي يدافع عن وجود الشعب الكردي، ويؤيّد قضيّنه القوميّة العادلة، متميّزاً بإصرار و عناد نادرين؛ بحيث عجزت السلطات التركية أن تثني عزمه وتنال من موقفه المؤيّد للحقيقة والحقّ، برغم الملاحقة والسجن والتجويع.. و قد أعتقل أكثر من (١٠ مرّات) وأمضى (١٧ سنة) في السجون؛ فصار أحد أشهر سجناء الرأي في تركيا و العالم، بلُ ظاهرة إستثنائية...ولقد أثبت بيشكجي على مدى العقود الماضية إخلاصه لقيم العلم و الحقيقة، و إستعداده اللامتناهي للتضحية في سبيل سيادتهما" و بيّن في إجابته لأحد الصحافيين أنّ " تركيا سجن والتضحية في سبيل سيادتهما" و بيّن في إجابته لأحد الصحافيين أنّ " تركيا سجن كبير؛ فما الفرق بين أنْ تكون نزيلاً في سجونها أو أن تكون خارجها؟!"

ولئن أضطرت السلطات التركية مرغمة ومنصاعة لإرادة بيشكجي الفولاذية ذات مرة أنْ تخلي سبيله؛ فقد كانت إجابته عن أسئلة الصحافيين حول خططه بعد كل مرة كان يخرج فيها من السّجن أو المحكمة هي: إنّه سيعود إلى الكتابة عن القضية الكردية و حقوق الشعب الكردي. وإذْ حاول محاميه أنْ يثنيه عن إطلاق هذه التصريحات أمام المحكمة، التي خرج منها تواً، تساءل بيشكجي: " هل أخطأت القول ياعزيزي؟ سأظل أكتب و أدافع عن الحقيقة، و لاشيء أجمل منها ومن العمل من أجل تحقيقها!"

وهكذا نرى ان بيشكجي قد صدمه الواقع المأساوي للشعب الكردي؛ منذ تعرّفه إلى عالم الكرد؛ فكرّس منذئذ جلّ جهده الفكري ونشاطه العلمي؛ لنصرة الكرد دارساً أوضاعهم، و مدافعاً عن حقوقهم القومية و الديموقراطية، و خصوصيّتهم الحضاريّة، محاولاً إفهام المثقفين الأتراك الحقائق الناصعة، التي أدركها، و التي

يتنكّر لها الكثيرون في تركيا ودول المنطقة. وقد إستوجب ما يرومه؛ أنْ يتصدّى بطاقاته الفكريّة الخلاّقة لنسف أسس الآيديولوجيّة الأتاتركيّة، التي شكّلت الإطار العام للنشاط الثقافي والعلمي في تركيا.

إنّ أعمال بيشكجي المتعلّقة بالأمّة الكرديّة "صرخة إبداعيّة لباحث ذي أخلاق عالية التحسس، بشجاعة المكتشفين، الذين غيّروا وجه التاريخ بأعمالهم الفرديّة بتفانِ لا حدود له "حسب تعبير الكاتب بشّار العيسى عن كتابه (كردستان مستعمرة دوليّة) (٣) وهو ينسحب على مؤلّفاته الباقية.

### سيرة خاطفة:

× ٩٣٩ اولد إسماعيل بيشكجي فيIskilip (إسكيليب) بولاية Corum (كوروم) حيث اجتاز دراسته الأبتدائية و المتوسّطة والثانوية

× ١٩٦١ قام ببحث ميداني في منطقة ألازيغ (العزيز) عن لغة الكرد و تاريخهم و جغرافية وطنهم، وإثر احتكاكه بالكرد و حاجته إلى المترجمين ؛ أدرك أنهم ليسوا تركاً، وقد حذّره المسؤولون وأساتذته من مغبّة الخوض في هذا الموضوع الخطير الشّانك، لكنه لم يكترث ومضى قدماً غير متحمّل لـ " إدّعاء أساتذته بأن الكرد أتراك وحشيّون أو جبليّون"!

× ٢ ٩ ٦ انال شهادة البكلوريوس في العلوم السياسسية بجامعة أنقرة.

× عمل بعد التخرّج موظفاً لفترة قصيرة في الدوائر الحكومية.

 $\times$  (١٩٦٢ - ١٩٦٤) أمضى فترة خدمته العسكرية في مدينتي بتليس و حكاري الكرديتين؛ فتعرف أكثر إلى الشعب الكردي، وتيقن من كونه قومية عريقة مستقلة...

× ١٩٦٤ عمل موظفاً لفترة قصيرة في مديرية المالية

× (أيلول ١٩٦٤ - ١٩٦٩) عمل مساعد أستاذ في علم الإجتماع في جامعة أتاترك بأرضروم. × ١٩٦٧ أنجز إعداد أطروحته للدكتوراه، عن التنظيم الإجتماعي لإحدى العشائر الكردية المتنقلة بين منطقة سيلفان وجبال نمرود.

× ١٩٧١ عمل بيشكجي أستاذا بكلية العلوم السياسية في جامعة انقرة، و في ٢٤ حزيران العلام من وظيفته.

× (۱۹۷۱ ـ ۱۹۹۰) سُجِّلت ضدّه (۲۷ دعوة قضائية) و قضى (۱۱ سنة) سجناً

 $\times$  عقب الإنقلاب العسكري في ١٦ آذار ١٩٧١، ألقي القبض على بيشكجي في ٢٠ حزيران ١٩٧١ و حاكموه بتهمة محاضراته ومقالاته وأبحاثه عن الكرد و الإدّعاء والترويج بوجود القوميّة الكرديّة واللغة الكرديّة، وقد شهد ضدّه أمام المحكمة جميع العاملين والأساتذة والطلبة في جامعة أتاترك! إلاّ أن بشكجي العظيم لم ينكر أيّة فقرة من الإتهامات الموجّهة ضدّه؛ فحكمت المحكمة عليه في ٢٢ تمّوز ١٩٧١ بالسّجن (١٣ سنة) و (٧ أيّام)

× ۲۷۱۹ (۲۲ آذار) تعرّض مع مساجين آخرين لعمليّة إغتيال بقنابل غازيّة وإطلاق رصاص عليهم في سجن (ديا بكر)، ثمّ خُشِر مع (۳۳ سجيناً) في غرفة صغيرة

× في ٤ أ ١٩٧ شمله عفو عام من قبل الحكومة المدنية ، لكن جامعة انقرة رفضت إعادته إلى وظيفته

خي ٢٤ مايس ١٩٧٧ صودر كتابه (الترحيل القسري للكرد)، وقُدِّم إلى القضاء؛ لأنه تناول (الإسكان الإجباري للكرد) الذي كانت الحكومات التركية المتعاقبة تمارسه منذ بداية ثلاثينات

القرن العشرين بتوزيع السكّان الكرد على مناطق البلاد المختلفة، على أنْ لا تتجاوز نسبتهم ١٠ % من مجموع سكان أيّة قرية أو قصبة أو مدينة.

× في نهايات ١٩٧٧ صودر كتابه (أطروحة تاريخ الترك ونظريّة الناطقين بلغة الشّمس، والمسألة الكرديّة) و أُحيل بيشكجي إلى المحاكم) و حُكِم عليه ٣ سنين بالسجن، في ٦ أيلول ١٩٧٧، في حين كان معتقلاً منذ ٦ كانون الأول ١٩٧٧،

خي ١١ نيسان ١٩٧٨ حُكِم عليه سنة ونصف سجناً؛ على كتابه (الترحيل القسري للكرد)

× 7 سنوات (١٩٨١ - ١٩٨٧) عقب الإنقلاب العسكري الفاشي في ١٢ أيلول ١٩٨٠

 × في ٢٣ آذار ١٩٨٢ حُكِم عليه بالسجن (١٠ سنين)؛ عقوبة على رسالته إلى رئيس إتحاد الكتّاب السويسريين في ١٤ آب ١٩٨٠، وقد نشرت الرسالة باللغتين الإنكليزيّة والفرنسيّة، وحكم عليه أيضاً بالنفى داخل تركيا، بعد انتهاء فترة محكوميّته

× في ا ١٩٨٩ قُدَم للمحكمة؛ بسبب لقاء اجرته معه مجلة (المستقبل الحر) التركية، بينما كان حينها في السّجن!

 $\times$  في  $\cdot$  9 9 1 أحيل بيشكجي إلى المحاكمة؛ بسبب كتبه (مثقف، منظمة و المسألة الكردية) و (كردستان مستعمرة...) و (العلم ، الآيديولوجيّة الرسميّة للدولة- الديموقراطية والمسألة الكرديّة)، ولعليّنة المحاكمة ؛ إشترك جمهور كبير في الإستماع، وكان دفاع بيشكجي هجوميّاً معزّزاً بأدلّة قويّة؛ فأطلق سراحه في  $\circ$  7 تموز  $\cdot$  9 1 بسبب شيء من الإنفتاح في تركيا آنذاك.  $\times$  في  $\cdot$  1 أب  $\cdot$  1 9 9 1 سجن بيشكجي وفقاً لقانون مكافحة الإرهاب، وأطلق سراحه في  $\cdot$  1 7 1 9 1 1 9 1 1 9 1 1 9 1 1 9 1 1 9 1 1 9 1 1 9 1 1 9 1 1 9 1 1 9 1 1 9 1 1 9 1 1 9 1 1 9 1 1 9 1 1 9 1 1 9 1 1 9 1 1 9 1 1 9 1 1 9 1 1 9 1 1 9 1 1 9 1 1 9 1 1 9 1 1 9 1 1 9 1 1 9 1 1 9 1 1 9 1 9 1 1 9 1 1 9 1 1 9 1 1 9 1 1 9 1 9 1 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9 1 9

× حكم سنة بالسجن على مقاله (التحاق النسوة الكرديات بصفوف الأنصار)

 $\times$  حكم عليه بالسجن ( $^{\circ}$  سنين) و ( $^{\circ}$ شهور) على كتابه (وجهات نظر حول حزب العمّال الكردستاني والبديل للحريّة)

× اعفى عنه في سنة ١٩٩٩.

× حتى سنة ، ٢٠٠٠ حكم بيشكجي بـ (٧٦ سنة سجناً) و (٦ مليارات ونصف المليار ليرة تركية غرامة)، وحسب معايير القضاء التركي؛ وجب على بيشكجي أن يقضي (١٩٨ سنة و ٥ شهور سجناً) ولعجزه عن دفع الغرامات؛ وجب عليه قضاء عمره في السجن حتى الموت!

و هكذا نرى أن أبرز محطّات سيرة بيشكجي ملاحقة و محاكمات وسجن. وندرك كيف أنّ در اساته ومؤلفاته عن الكرد وكردستان جعلته أكبر سجين سياسي على مدى عقود في الدولة التركية (العلمانية!) و (الديمقر اطية!)؛ إذْ طالما أتّهم بمسّ كرامة الدولة وشرفها! وقد بلغ مجموع الأحكام التي صدرت بحقّه أكثر من قرنين ونصف القرن، قضى منها نحو (١٧ سنة) في السجن . وآخر مرة أستدعي الى المحكمة كانت في (٣ آذار ٢٠١١) بجريرة مقال له ورد فيه إسم (قنديل) وكلمة (كردستان) و كانت التهمة بالإضافة إلى ذكر كلمة (كردستان) لماذا كتب (قنديل) ولم يكتب (كنديل)؟! وحكمت عليه المحكمة بالسجن مدة (١٥ شهراً). والجدير ذكره هنا هو أن المفكر المناضل العظيم بيشكجي كان يواصل كفاحه الفكري حتى داخل السجون؛ حيث كان يلقي على اليساريين الترك و الكرد دروساً في الوطنيّة داخل السجون؛ حيث كان يلوطنية

الحقّة و الثوريّة، وينتقد المفاهيم الخاطئة، التي جرت تربيتهم بها حول القوميات و حقوقها في ظل الأنظمة السياسية المختلفة.

### أعماله و لمحات خاطفة عن بعضها و مقتطفات منها:

- × دراسة و تحليل تظاهرات الشّرق/ نُشِر تفاريق، ثمّ في كتاب ١٩٦٧
- × التغيرات في الشرق والمشكلات البنيوية والتركيب الإجتماعي لقبيلة عليكان/ (أطروحة دكتوراه) ط١- ١٩٩٢/ ط٢- ١٩٩٢/ ط٣- ١٩٩٢
- النظام في الأناضول الشرقية (كردستان) والأسس الإجتماعية الإقتصادية والبنى القومية/
   ١٩٦٩ (فُصِلَ بسببه من جامعة أتاتورك بأرضروم؛ لتجاوزه المسموح به في تركيا)
- × المنهج العلمي وكيفيّة إصطناعه في تركيا(١) وترحيل الكرد الفسري/ط١- ١٩٧٧/ط٢- ٢٠٩١/ط٢- ١٩٩٢
- × المنهج العلمي وكيفيّة إصطناعه في تركيا(٢) وأطروحة تاريخ الترك ونظريّة الناطقين بلغة الشّمس والمسألة الكرديّة/ط١- ١٩٧٨/ ط٢- ١٩٩٢ (صودر الكتاب و أُحيل بيشكجي إلى المحاكم)
- × المنهج العلمي وكيفيّة إصطناعه في تركيا (٣) النظام الداخلي للحزب الشعبي الجمهوري (حزب أتاترك ١٩٩١ (حكم بسببه بالسجن ٣ (حزب أتاترك ١٩٢٧) ومسألة كردستان /ط١- ١٩٧٨ /ط٢- ١٩٩١ (حكم بسببه بالسجن ٣ سنوات؛ بتهمة جرح المشاعر الوطنية!)
- $\times$  شهد عام ٩٩٠ أنشر أو إعادة نشر أكثر كتب بيشكجي؛ في حالة الأنفراج النسبي السّياسي، في عهد تورغوت أوزال.
- × المنهج العلمي وكيفيّة إصطناعه في تركيا(٤) قانون تونجلي في ١٩٣٥ والإبادة الجماعيّة في درسيم/ ط١- ١٩٨٠ الكن الإنقلاب في درسيم/ ط١- ١٩٨٠ الكن الإنقلاب العسكري حال دون نشره)
  - × كردستان مستعمرة دولية / ط١- ١٩٩٠ وصودر الكتاب وسجن بيشكجي
  - × مثقف، منظمة و المسألة الكردية/ ط١- ١٩٩٠ وقدّم بيشكجي إلى المحاكمة بسببه.
    - × آراء حول المثقف الكردي / ط١- ١٩٩١/ صودر (مترجم إلى الكردية الشّمالية)
      - × الإرهاب في الشرق الأوسط/ ط١- ١٩٩١/ صودر
        - × شروط الثورة/ط١- ١٩٩١
- × المنهج العلمي وكيفية إصطناعه في تركيا(٥) مأساة الجنرال مغلالي والثلاث والثلاثين رصاصة الماء ١٩٩١ وصودر الكتاب
- المنهج العلمي وكيفية إصطناعه في تركيا(٦) منهاج فرقة الشعب الجمهورية (١٩٣١)
   والمسألة الكردية/ط١- ١٩٩١ حكم عليه بتغريمه (٨٤ مليون ليرة تركية)
  - × الدفاع/ ط١- ١٩٩١ (وهو دفاع عن نفسه وطروحاته الفكرية)
    - × رسالة إلى اليونسكو/ط١- ١٩٩١
    - × أطردوا خوف مراكز الجندرمة من أذهانكم/ ط١- ١٩٩١
- × القبائل البدوية في الأناضول الشرقية (كردستان) وتمايزها الإجتماعي/ط ١ في أرضروم، ثمّ موسّعاً في ١ ٩٩٢
  - × حول المجتمع الكردي/ط١- ١٩٩٣ (مؤلّف قبل ١٩٧١)

× المنهج العلمي وكيفيّة إصطناعه في تركيا(٧) صراع الإمبرياليين على تقسيم كردستان (١٩١٥ - ١٩٢٥)

× قضية إسماعيل بيشكجي، في إطار مباديء المنهج العلمي، حرّية الجامعة والمجتمع الديموقراطي (٤ أجزاء)

# • في كتابه (النظام في الأناضول الشّرقيّة (كردستان) والأسس الإجتماعيّة - الإقتصاديّة والبني القوميّة)

أورد بيشكجي هذا المفتتح: "بالرّغم من مئات الضّغوط؛ أقدّم هديّتي من دون كلل أو ملل، ومن دون شعور بالهزيمة، و بإيمان ثابت، ومن خلال حبّي لشعب عميق الجذور و واع يواصل حياته العظيمة، وإلى جميع أصدقائي التّابتي العزم" (٤)

يدشّن بيشكجي بهذا الكتاب بداية عهد جديد لدراسة أوضاع الكرد في تركيا؛ فقد بين إستناداً إلى استقراء وتحليل كم هائل من المعطيات المعلوماتية عن مجمل أوضاع كردستان على الصعد كافّة؛ بين الأثار المدمرة لسياسة التمييز العنصري والإهمال التي مارستها سلطات الحكومات التركية المتعاقبة بحق الشعب الكردي على مدى نصف قرن تقريباً، وكشف بيشكجي كيف أخفت تلك الحكومات الحقائق المرعبة عن بقية مواطني تركيا، بل كشف عن زيف إدعاءات الدولة التركية فيما يتعلق بسياساتها الهادفة إلى تفكيك البنى الإقطاعية و القبلية في كردستان؛ فقد برهن بيشكجي بالأدلة القاطعة على أن العكس هو الصحيح، حيث كانت الدولة تمارس لعبة مزدوجة ومفضوحة لترسيخ وتقوية نفوذ الإقطاعيين والزعماء القبليين الكرد على حساب الجماهير الكردية المسحوقة، وأدان سياسة إهمال الدولة التركية لكردستان وإبقائها في حالة من التخلف الشديد على جميع الأصعدة، كما شخّص النتائج المترتبة على تلك السياسة العوجاء التي أدّت الأحقاً إلى تأجيج المشاعر القومية الكردية، و تنامي النشاط السياسي الكردي؛ إذ لم تستجب المحكومات المتعاقبة إلى المطالب المشروعة للكرد؛ فتأزمت الأوضاع وبلغت حدّ الصدام المسلح.

# في كتابه (أطروحة تاريخ الترك ونظرية الناطقين بلغة الشمس، والمسألة الكردية)

نسف بيشكجي و سفّه النظريّتين الشوفينيّتين اللتين تطرحان العنصر التركي على انّه أصل جميع حضارات العالم، واللغة التركيّة هي (أمّ اللغات) وقد تأسّست هاتان النظريّتان على مداميك هشّه، و فُرضتا عنوة على الأوساط الفكرية والعلميّة بالقمع، و منع أيّة محاولة لنقدها و تفنيدها؛ كونها من بنات فكر أتاترك الزعيم الأوحد المؤلّه المعصوم من الخطأ، وكان الشرط الأساسي في فرض هاتين النظريّتين السقيمتين، و ديمومة سيادتهما وجود دولة قويّة وقائد ملهم. ولقد حدّدتا أفاق رؤية النخب الثقافية التركية، وتركتا آثاراً واضحة على عقلية الأجيال الصاعدة.

## • في كتابه (كردستان مستعمرة دولية)

ركز بيشكجي على طرحه الفكري الستراتيجي: " لا يماثل الوضع السياسي في كردستان و ضع المستعمرات الأخرى ، و لا الوضع في أشباه المستعمرات؛ فهو أدنى حتى من مستوى وضع المستعمرة. وللشعب الكردي وضع لا يماثل وضع الشعب المستعمر؛ فالوضع السياسي لكردستان وللشعب الكردي أدنى بفارق كبير من وضع المستعمرات؛ حيث ليس لكردستان وضع سياسي محدّد، كما إنّها تفتقر إلى أيّة هويّة سياسيّة. والكرد شعب يريدون له أنْ ينحط إلى مستوى سياسي

العبودية، و تدمر هويّته، و بعبارة أوضح يُراد له أنْ يختفي من على سطح الأرض، و يختفي من الوجود، إلاّ أنّ الشعب الكردي لا يرتضي هذا الوضع، أو بالأحرى يرفض هذا الوضع، الذي أقحمته فيه منذ الربع الأول من القرن العشرين، أقحمته الدول الأمبريالية و المتعاونون معها في الشرق الأدنى"

لقد رفض بيشكجي إعتبار الكرد أقليّة قوميّة، و ركّز على مرحلة حاسمة في التاريخ الكردي، ألا وهي السنوات (١٩١٥ – ١٩٢٥) التي شهدت إستعباد الأمة الكردية، و تقطيع أوصال كردستان.

## • في كتابه (مثقف، منظمة و المسألة الكردية)

ناقش بيشكبي طروحات الأديب التركي الشهير عزيز نسين في كتابه (أتراك بلغاريا و أكراد تركيا) و حسبها آراء وأفكاراً تدور في فلك الآيديولوجية الأتاتركية. و يُذكر أن نسين أشار في مذكّراته إلى بيشكجي بطريقة غير وديّة، و اتّهمه بالتطرّف و نكران الجميل، وحتى العمالة! وبالمقابل وصف بيشكجي نسين بأنّه كاتب كمالى، ولامبدئى، و مهتم بمصالحه الشخصية فقط.

## • في كتابه (آراء حول المثقف الكردي)

تناول بيشكجي طرائق تفكير الكتّاب الكرد، و حراكهم السياسي، و انتقد العديد منهم، وخصوصاً المتشدّقين بالأممية ورافعي الشعارات البرّاقة، التي عدّها نوعاً من الهروب من المسؤولية التاريخية الملقاة على عاتقهم إزاء قضيّة شعبهم؛ حيث أكّد بيشكجي على أن هؤلاء الذين يتحدثون عن الأممية و الماركسية، و يطالبون بالدفاع عن ثورات العالم؛ لا يتعرضون إلى عشر معشار ما يتعرض إليه الكردي الذي يطالب بالحديث باللغة الكردية، أو ضرورة الإعتراف بالوجود الكردي في تركيا حتى ولو كان ذلك من منطلق الأخوة التركية- الكردية، و عدّهم أناساً منسلخين عن هموم شعبهم، و لا يخدعون سوى أنفسهم!

### XXX

" يُعَدّ النفاق من أبرز صفات المثقفين في تركيا؛ ففي الجامعات التركية تتكرّر طروحات السلطة الحاكمة بحذافيرها، بينما ينبغي أنْ تكون الجامعات منابر حرّة للطروحات العلميّة والأفكار التقدّميّة ضد الأفكار البالية والشوفينيّة. إنّ المناهج الجامعيّة، الإعلام التركي، المؤسّسات القانونيّة، الأحزاب السياسيّة والقابات جمعاء تنكر وجود القوميّة الكرديّة، وتؤازر رأي الدولة وموقفها؛ بأنذ جميع سكّان تركيا هم أتراك حصراً! إنّ هذا الزعم باطل وضد الحقيقة والتاريخ والمنطق؛ حيث يستحيل إنكار وجود الشّعب الكردي في تركيا"

#### XXX

" إنّ إعلام الغرب والشّرق الأوسط ساكت عن الجرائم المرتكبة بحقّ الكرد. إنّ الإضطهاد الذي يعاني منه الكرد على أيدي أنظمة الإستبداد في تركيا، العراق و إيران أفظع وحشية من الجرائم المرتكبة بحقّ السود على يد النظام العنصري؛ ولذا يجب ضمان حق تقرير المصير لشعب كردستان"

من رسالة إلى الأمم المتحدة

### $\times \times \times$

دفاعاً عن ثورة الشعب الكردي وتسفيهاً لتهمة النزعة الإنفصالية؛ يقول بيشكجي: ''. إنهم يطلقون صفة (الإنفصاليين) و (خونة الوطن) يا لها من مفاهيم تضليليّة! إنّ إطلاق صفة الإنفصاليين على الكرد خطأ شنيع؛ لأنّ الكرد لايجزّئون أوطان: الأتراك والعرب

والفرس، وإنّما يدافعون عن وطنهم (كردستان)؛ أجلْ.. إنهم يناضلون من أجل تحرير وطنهم المجزّأ والمستعمر من قبل بضع دول، أمّا الإنفصاليّون الأوائل؛ فقد كانوا، في الحقيقة، هم الإمبرياليين الفرنسيين والإنكليز والكماليين والعرب والفرس. آجلُ ؛ أولئك هم الإنفصاليّون الحقيقيّون الذين تآزروا و تعاونوا معاً؛ فجزّؤو كردستان و تقاسموا الأجزاء فيما بينهم!"

### XXX

" لا في الزمن القديم، و لا في العصر الراهن، لم يساند أحد هذا الشعب المضطهد، و لم يعل صوت الحق مدافعاً عنه؛ فبينما ثبت أن النظام العراقي إستخدم السلاح الكيمياوي الفتّاك في ضرب (حلبجه) العزلاء، و أباد أكثر من خمسة آلاف من الأبرياء، و جرح و شرد أكثر من عشرين ألفاً أكثرهم من من الأطفال والنساء والشيوخ، لكنّ المؤتمر الإسلامي المنعقد بعد أسبوع في الكويت، والذي حضره ممثلو أكثرية الدول الإسلامية والعربية، لم تُطرَح فيه فاجعة طبجه، و لم يعل فيه و لو صوت واحد يستنكر هذه الجريمة البشعة!"

## خلاصة طرح بيشكجي للقضية الكردية:

يقيناً أصاب الدكتور جبّار قادر في قوله: " لا يمكن أن يعرض المرء صورة كاملة لإنجازات بيشكجي الفكرية في مقال كهذا؛ فقد تميّز الرجل بغزارة نتاجه العلمي و الفكري" و عليه مضى يستحضر العديد من نصوص بيشكجي؛ لكي يجسّد رؤيته للقضية الكرديّة، و " حق الكرد في تقرير مصير هم و طريقة تناوله للسياسات الحكومية إزاء الشعب الكردي، و تركيزه على فكرة تفكيك الآيديولوجية الرسمية، التي يعمل في إطارها الكتاب و المثقفون و أساتذة الجامعات و وسائل الأعلام التركية، ولم يتحرر من أخطبوطها كلّيّاً حتى اليساريّون الترك والكرد على حد سواء!"(ه) وأردفها بتعليقاته و توضيحاته، وهنا سأقدّم بدوري مسرداً مضغوطاً نوعمّا لصنيع الأستاذ جبّار قادر، والذي لم أجد أفضل منه (لحدّ الآن) في طرح منظور بيشكجي (بتصرّفات طفيفة لغويّة وأسلوبيّة ضروريّة):

{ ليست القضية الكردية ليست مسألة أقلّية قومية في منظور بيشكجي:

". فالكرد ليسوا بأقلية؛ فهم يعيشون في وطنهم وعلى أرضهم. وهم السكان الأصليون لهذه البلاد، ولم يأتوا إلى كردستان من منطقة أخرى، بالعكس من ذلك، لم يصل الأتراك إلى الأناضول إلا في القرن الحادي عشر الميلادي. فالكرد ينتمون شأن العرب و الفرس إلى الستكان الأصليين في منطقة الشرق الأدنى" ولذا فأن جوهر قضيتهم يكمن في حقيقة: "أن الأمة الكردية و بلادها كردستان قد قسمت و وزّعت من قبل الدول الإمبريالية وأعوانها في الشرق الأدنى. لقد سلبوا الأمة الكردية حقها في تأسيس دولتها الوطنية المستقلة"

ومن هذا المنطلق يطالب بيشكجي بضرورة التأكيد على: " حقّ الكرد الكامل في تقرير مصيرهم بأنفسهم"

و يتساءل: " لماذا يجب أنْ يدير الأتراك و العرب و الفرس كردستان؟" ويجيب بنفسه:

" إنّ ادارة الكرد لأنفسهم مسألة جد طبيعية و لائقة بهم، وأسوأ إدارة كرديّة أفضل من أحسن إدارة إستعمارية و عنصريّة و فاشيّة"

ويرى بيشكجي أنّ القضية الكردية لمْ تعد مسألة داخلية تعني أنظمة دكتاتورية محددة، وإنّما على الكرد أن يطرحوا قضيتهم على السّاحة الدوليّة، و من المهم أنْ تتدخل الدول و المنظمات العالمية؛ لحماية الكرد من الحملات الدموية التي يتعرضون إليها. ويسخر بيشكجي ممّنْ ينصبون أنفسهم وكلاء للحديث نيابة عن الشعب الكردي، و تحديد ما يحتاجه ، و ما هو جيد له، وما يجب أنْ يمنح، فيقول:

" ليس الكرد بحاجة إلى تحليلات هذا الفيلسوف أو ذاك؛ للتدليل على حقيقة ما تعرضوا له، أو التخطيط لمستقبلهم؛ لأن الكرد كابدوا الظلم والأضطهاد و تعرضوا للتدمير الثقافي و المادي والروحي، وهم أكثر الناس قدرة على وصف أحوالهم ومايحتاجون إليه. إنّ أفضل الحلول للقضية الكردية في إطار الدول المحتلة ليس حلاً يرضي الكرد؛ لأنه لا يعيد الحقّ إلى نصابه، ولا يزيل الغبن، الذي لحق بهم من جرّاء تقطيع أوصال بلادهم"

إذنْ يؤكد بيشكجي أنّ أساس المشكلة هو تمزيق كردستان و توزيع أجزائها على تركيا والعراق و سوريا وإيران؛ و الحلّ الوحيد هو إصلاح هذا الخطأ التاريخي. ويدين بيشكجي السياسات التركية بحق الشعب الكردي، و يؤكد أنّ كردستان مستعمرة، بلُ أكثر من مستعمرة: إنّ كردستان ليست مستعمرة فحسب، بلُ أكثر من ذلك؛ إذ يجري هناك التطاول على العرض و الشرف. ليس الشرف مصطلحاً علمياً، و إنّما هو أخلاقي. و لا يمكن للمصطلحات العلمية، و لا عن طريق المنهج العلمي التعبير عن آلام وعذابات المجتمع الكردي؛ لأن الكلمات و المصطلحات قاصرة عن التعبير عن الحالة!

أجلُ؛ فالمستعمرات إحتفظت بأسمائها، وكانت حدودها معروفة، ومعترف بها حتى من قبل الدولة المستعمرة، التي لم تحاول إزالة تلك الأسماء وفرض أسماء جديدة كما يحصل في كردستان، التي تجري محاولات مستميتة و عنصرية؛ لفرض تسميات من قبيل: (جنوب شرق الأتاضول، شمال العراق، شمال غرب إيران أو آذربايجان الغربية و عيلام في إيران أو منطقة شمال الجزيرة في سوريا) كل ذلك من أجل عدم ذكر كلمة (كردستان) و عندما نالت المستعمرات إستقلالها من الدول الكولونياليّة؛ حملت أسماءها التاريخية، ماعدا (بلاد الكرد) التي حُرمَت حتى من هويّة و وضع مستعمرة! وعليه؛ يقول بيشكجي:

" لا وجود بتاتاً لحقوق الإنسان في كردستان؛ فالإدارة قائمة هناك على أساس الأوامر التعسقية القسرية والإبعاد و مراقبة الناس و سياسة المنع وفرض الأحكام. لا تمثل الإدارة الإستعمارية التركية الشعب الكردي. إنّ الدولة التركية دولة إستعمارية، و وضع الكرد أسوأ وأقسى من وضع أيّ شعب خاضع للإحتلال الأجنبي؛ فالتعامل معهم لا يجري على أساس التعامل مع شعب مستعمر. وتديم الدولة التركية سيطرتها على كردستان عن طريق الدعم، الذي تحصل عليه من الدول الإستعمارية، والتي تجهّز تركيا بأحدث الأسلحة و التجهيزات والذي تصتخدم ضد شعب أعزل و مستعبد"

جلي أنّ كلّ ما يقوله بيشكجي عن الدولة التركية و سياساتها إزاء كردستان و شعبها، تتطابق مفرداتها كلّياً مع سياسات إيران والعراق وسوريا مع فوارق بسيطة كـ (التعريب) و(التفريس) بدلاً عن (التتريك) وإستخدم الأسلحة الكيمياوية ضد المدنيين العُزّل؛ بينما لا يجرؤ هناك أحد على التحدث عن الكرد و حقوقهم، ويكون مستعداً للتضحية كبيشكجي .

و يدين بيشكجي بشَّدة سياسة الدولة التركية العنصرية، و يعتبرها أكثر عنصرية من أي نظام آخر في العالم:

" تركيا هي الدولة الوحيدة في الشرق الأوسط و منطقة البلقان، التي لا تعترف بوجود شعب، وفي باب إنكار الشعوب و حقوقها؛ فإن تركيا معلمة ورائدة في العنصرية؛ فهل هناك في العالم عنصرية توازي العنصرية التركية؟ إنها أكثر رجعية و وحشية و تدميراً من عنصرية جنوب افريقيا"

ولئن يشير بيشكجي إلى نظام التمييز العنصري في جنوب افريقيا؛ فهو يؤكّد على انّه يفصل بين البيض والسود، لكنه لا ينكر وجود السود، في حين لا تعترف تركيا بوجود الكرد، لا كشعب، و لا كمواطنين حتى من الدرجة الثانية، وإنّما تعمل على صهرهم قسراً، و منعهم من الإحتفاظ بلغتهم و ثقافتهم القومية. ويتعمق بيشكجي في وصفه للعنصرية التركية:

" فالعنصرية التركية لا تشبه العنصرية، التي وجِدت في الولايات المتحدة الأمريكية، أو جنوب افريقيا؛ بأن يجري الفصل بين الأجناس على مستوى الحيّ السكني و المدارس و المقاهي أو سلحل البحر؛ وإنّما للعنصريّة التركيّة وجه آخر؛ فهي تستهدف تدمير الثقافة الكردية باستخدام عنف الدولة، وبأن تفرض على الكرد الثقافة التركيّة و لغتها. إنهم يريدون إنكار وجود اللغة والأمّة الكردية، وهم يحسبون جميع السكّان أتراكاً. إنّ العالم لم يشهد نظيراً لهذا النوع من العنصريّة، إنّها أكثر تدميراً و تخلفاً من السياسة الرجعيّة في جنوب أفريقيا، و هي عنصر ملازم للإستعمار التركي في كردستان" ويعدّ بيشكجي الإستعمار التركي أبشع أنواع الاستعمار:

" لو كانت كردستان تخضع لسيطرة إستعمار آخر مثل الإستعمار البريطاني؛ لكانت قد تحررت منذ أمد طويل. ولم تقم أية قوة إستعمارية أخرى بالتدمير، الذي مارسته المؤسسات التركية؛ لأن الإستعمار التركي تطاول على كل القيم الكردية ومقوّمات الإنسان الكردي، وداس على كرامة الإنسان الكردي ودمر شخصيته. لم تقم أية قوّة إستعمارية أخرى في العالم بمثل هذه الأعمال... كلّما أدرك الكرد هذه الحقائق بصورة أوضح؛ إزدادت قذارة الإمبريالية التركية بكل قبحها و بشاعتها" ويستهزئ بيشكجي من مسرحيّات الإحتفالات السنوية بذكرى تحرير مدن في جنوب شرق الأناضول!) من الإحتلال الأجنبي خلال حرب الإستقلال (٩١٩ ١ - ١٩٢٢) ويحسبها ضحكاً على ذقون النّاس؛ " لأن كردستان لم تتحرر بعد، وإنّما وقعت تحت سيطرة عدو جديد هو العدو التركي، والأنكى أن العدو الجديد أكثر وحشية ودمويّة من المحتلّين

و يقارن بيشكجي بموضوعية بين الوضعين الكردي و الفلسطيني:

" توجد في الشّرق الأدنى فوارق كبيرة جداً بين حالة فلسطين و حالة كردستان؛ فالكرد محاطون بدول معادية، و يتوجب عليهم الدفاع عن وجودهم في وضع يشبه الجحيم، أمّا الفلسطينيون فهم محاطون بدول صديقة أو تدّعي ذلك على الأقل. ولا يوجد لفلسطين سوى عدو واحد هو إسرائيل، أمّا إسرائيل فأعداؤها ليسوا الفلسطينين وحدهم، بل ٢٦ بلدا اسلامياً منها ٢٢ دولة عربية...بإمكان الفلسطينين الذين يخوضون الكفاح ضد إسرائيل أن يعتمدوا باستمرار على الدعم المادي و المعنوي للبلدان العربية ... بينما الدول المجاورة للكرد معادية لهم و متحالفة فيما بينها لقمع الحركة الوطنية الكردية"

ويشير بيشكجي إلى عوامل آخرى اقتصادية و استراتيجية تساعد على تزايد عدد أعداء الكرد وأصدقاء مستعبديهم؛ فمن سخرية القدر أنّ الثروات الطبيعية في كردستان تلعب الدور الحاسم في كسب الأصدقاء من قبل الدول المحتلة لكوردستان! والأنكى من كل ذلك هو انّ الحل الذي فرض على الشعب الكردي أريد له أن يكون حلاً مؤبّداً، في حين تخلصت المستعمرات الأخرى من الأحتلال الأجنبي و نالت إستقلالها: " أمّا بالنسبة للكرد فان الحلّ الذي فرض عليهم هو حلّ نهانى؛ إذْ يُراد للأمّة الكرديّة أن تبقى إلى الأبد دون هويّة، و في وضع العبيد مقسمة و مجزّأة

و مشتة... وحدث لكردستان عند تجزئتها أن إتفقت الدول، (التي تستغل كردستان بصفتها مستعمرة مشتركة) على التعاون فيما بينها؛ لكي تحمي مصالحها ويدين بيشكجي أولئك الذين يمارسون العنصرية بحق الكرد، ومع ذلك يعودون لينعتوا الكرد بالشوفينية: "ثمة وسيلة أخرى إستخدمها (الكماليون)؛ لحجب ما يفعلونه بالكرد؛ وهي نعت الكرد بالعنصرية! في حين أن الأساليب الممارسة لتحريم اللغة و الثقافة الكردية، وإجبار الكرد على تعلم اللغة التركية، واخضاعهم لعملية الصهر و التتريك بطريقة وحشية، و تغيير أسماء الأشخاص و المواقع الكردية الى مسميات تركية، و فرض غرامات على كل من يتحدث بالكردية، و القضاء على الشعب الكردي و ثقافته القومية؛ فان كل ذلك يُعَدّ أساليب ثورية و إصلاحات ديمقراطية في منظور (الكماليين)! وإذا ما طالب الكرد بحقوقهم ونظموا انفسهم؛ لتحقيق ذلك؛ فأنهم سيوصمون بالشوفينية! بينما عندما يفعل أتراك بلغاريا ذات الشئ ؛ فإن عملهم يُعَدّ فعلاً تقدّمياً و كفاحاً ضد العنصرية و الفاشية، وهكذا تتصاعد الأصوات لأدانة الممارسات اللاانسانية في بلغاريا"

وردًا على اتهام الكرد بالإنفصالية و الخيانة الوطنية، التي طالما توجّهها الأوساط الفاشية التركية والعربيّة والفارسيّة إلى الشعب الكردي وحركاته؛ يسُفّه بيشكجي هذه التهمة؛ لأن " الكرد لا يريدون تجزئة وطن الأتراك (تركيا)، بلْ يدافعون عن وطنهم كردستان، و يحمونها من المحتلِّين، و يطالبون بتحرير بلادهم، التي قطعت أوصالها وحوَّلت إلى مستعمرة بين الدول'' أمًا (خيانة الوطن)؛ فالعكس هو الصّحيح؛ لأن "الكرد يدافعون عن وطنهم، و يعملون على تحريره من السيطرة الإستعماريّة؛ لذلك فهم وطنيون. هناك بطبيعة الحال عملاء و خونة في كردستان يتعاملون مع السلطات الإستعمارية التركية؛ لخلط الأوراق و تزييف الحقائق، لكنَّماً الإنسان يستطيع التمييز بين الأبيض و الأسود و، تصبح الأمور بمضيّ الأيام أكثر وضوحاً" ويسخر بيشكجي من السياسة الرسمية، التي منَّت النفس، ولعقود طويلة، بأنها صهرت الكرد، و قبّرت قضيتهم (الي الأبد)؛ فقد أثبتت الأحداث أن الكرد لم ينصهروا، و ليس بالأمكان أن يُصْهَروا: " فالذين حافظوا على كرديّتهم؛ واجهوا الدولة و مخططاتها، و الذين تعرّضوا للصهر، بدأوا يتساءلون من المسؤول عن عدم معرفتهم للغتهم الأم، و من المسؤول عن تتريكهم. وهـ فلاء عـداؤهم أشـد للدولـة الإسـتعمارية التركيـة، بـلْ أنّ إسـتعدادهم للنـضال و التضحية في سبيل قضية شعبهم اكبر. وبذلك فشلت سياسة الدولة التركية فشلاً ذريعاً على جميع الصُّعُد''ولئن كان بيشكجي يساريّاً عنيداً؛ فقد إنتقد بشدّة مواقف القوى اليسارية التركيـة و العربية و الإيرانية المندفعة للتضامن مع شعوب العالم أجمع باستثناء الشعب الكردي! و راح يحثُّ الثوريين الكرد على: " ألا يأخُذوا بالتعريفات و التحليلات اليسارية التركية لقضايا الشعوب و الأمم المضطهدة، بل يجب أن يكون لهم تصورهم الخاص بالأمة والقومية والنضال؛ فما يحتاجه الكرد اليوم ليس الفكر الماركسي - اللينيني، بل الشعور القومي الكردي.والحركة القومية الكردية حركة مناضلة تدافع عن الشعب الكردي، و تهدف الى كسب نفس الحقوق التي يتمتع بها الأتراك والعرب والفرس؛ لذلك فإنها حركة ديموقراطية، ومعادية للعنصرية و العدوانيـة والإحـتلال الإسـتعماري'' معلـوم انّ اليسار التركـي شانه شان الحركـات اليساريّة الأخرى في المنطقة، دأب على دعوة الكرد؛ للنضال معاً من أجل الإشتراكية، و تأجيل حلّ

القضية الكردية إلى ما بعد انتصار الإشتراكية، وكان ينعت أيّ تحرّك مستقل للثوريين الكرد؛ من أجل نيل حقوقهم بالإنعزال القومي و النزعة الإنفصاليّة و العشائريّة و غيرها من النعوت الجائرة و الجاهرة، فإنبرى بيشكجي مسمّيّاً الأشياء بأسمائها الحقيقية: "..لمْ يتحرّر الثوريون الترك من أخطبوط الايديولوجية الكماليّة الرسميّة؛ لذلك على الثوريين الكرد أن يفكّروا في

المسائل المطروحة بطريقة كردية، ويختاروا الأساليب المناسبة لهم ويخطّطوا بأنفسهم لبناء مستقبلهم؛ لأنهم أدرى الناس بما أصابهم من ضرر جرّاء السياسات التركية الإستعمارية! و من هذا المنطلق يدعو الكرد إلى التمسئك باللغة الكردية و التراث الكردي، و يسخر من المثقفين و السياسيين الكرد، الذين يبررون تحدّثهم بـ (اللغة التركية) بكونهم (أممين!)؛ فالأممية لا تعني التحدّث بالتركية، و تسمية البنين بـ (أصلان، جنكين)! و يدعوهم بيشكجي إلى مقاطعة اللغة التركية كمثل (غاندي) الذي دعا الهنود إلى مقاطعة اللغة الإنكليزية. وقال عن الكرد، الذين يهربون من واقع شعبهم، مختفين وراء الشّعارات الثورية والأممية (الزانفة-الخدّاعة):

" بصدد هؤلاء؛ أنا أفكر بهذه الطريقة: إنّ هؤلاء الذين يتنكرون لكرديتهم يعرفون كيف يُعامَل الكردى؛ لذلك يزعمون تمسَّكهم بالأمميَّة و اليساريَّة؛ فتعاملهم المحاكم على انَّهم أمميُّون؛ وهكذا يسعون إلى ضرب عصفورين بحجارة واحدة؛ فمن جهة يعدّون أنفسهم أكثر ثوريّة، ومن جهة أخرى يدفعون ضريبة مواقفهم أقل! لأنّ الكردي المتمسَّك بكرديَّتُه و المطالب بحقوقه القومية و الإنسانية هو الذي يُعذَّب في السجون و المعتقلات" ويوصم بيشكجي هؤلاء ب (اللاثوريّة)؛ لأنّ الإنسان " البعيد عن آلام شُعبه؛ لا يمكن أن يكون ثوريّاً حقيقيّاً، والإنسان الذي لا يعرف مفردات حياة شعبه، ولا يناضل من أجل وضع حد لآلامه؛ لايمكن أنْ يكون ثوريًّا صلباً، ولن يجدي دعمه لنضالات الشعوب الأخرى" و التحدّث بالتركيّة من قبل الثورى الكردي؛ يعنى عند بيشكجى: ''التفكير في القضيّة الكرديّة بطريقة تركيّة'' و لتعميق مغزى طرحه يقول بيشكجي: " يستطيع الكردي في تركيا أن يتمتّع بالحرّيات العامّة و المساواة؛ بشرط إنكاره لهويّته القوميّةو في مقدور الكردي الذي ينكر انتماءه القومي و الذي يصير تركيّاً معلناً عن سعادته؛ بكونه تركيّاً؛ في مقدوره أنْ ينال كلّ مايريده أمّا إذا أصرّ على كرديّته، و طالب بحقوقه القوميّة؛ فإنّ ما ينتظره هو الملاحقة أو السجن. إنّ من يتنكّر لهويّته القوميّة؛ يرتضي بالعبوديّة و الإستلاب. والإنسان المستعبد و المستلب الشخصية؛ يستحيل كائناً رعديداً وعدوانيًّا، بلْ يوجِّه عدوانه، دون أدنى شكِّ نحو أقرب الناس إليه" و ثمَّة أمثلة لا تُعد و لا تُحصى من هذا النمط من الكائنات البشريّة؛ فقد مسخت العنصريّة التركيّة شخصيّة الكثيرين من الأكراد، و شجب بيشكجي هذا التمسيخ:

" إنّه سلوك عنصري؛ عندما يكون تطبيق العدالة و حقوق الإنسان و الحرية مرتبطاً بإكراه المرء على التنكّر لهويته القومية، بل هو سلوك رجعي يهدف إلى إبادة الجنس البشري؛ ومثل هذا الإكراه هو الذي جعل كردستان في وضع أدنى من وضع مستعمرة إعتياديّة" و ردّاً على السياسات العنصريّة التركيّة؛ يؤكّد بيشكجي على ضرورة التمستك باللغة الكرديّة؛ لأنها:" واحدة من أكثر اللغات، التي تعرضت لمحاولات المحو من قبل المستعمرين الذين حاولوا بكل الوسائل إزالتها من الوجود"

و يدعو الكرد إلى رفض التسميات التركية للقرى و القصبات الكردية؛ إذ سعت الحكومات التركية المتعاقبة عشرات السنين إلى تغيير أسماء القرى و القصبات الكردية إلى أسماء التركية. وهكذا فإن بيشكجي يصر على أن يتشبث الكرد بكل ما يمت بصلة الى الثقافة الكردية؛ فالغناء بالكردية و الدبكات الشعبية الكردية واستخدام الآلات الموسيقية الكردية والإهتمام بالتراث الثقافي الكردي. كل ذلك يعرقل، برأيه، سياسة التتريك، التي تنتهجها الدولة التركية بحق الشعب الكردي. ثم يشخص بيشكجي مسألة جديرة بالإنتباه والتأمل، ألا وهي تأكيد العديد من المؤرخين و المستشرقين على (الشعور القومي العالي لدى الكرد) و يحسبونه أحياناً من بين الأسباب الرئيسة لتعقد القضية الكردية، بينما يعتقد الأستاذ جبّار قادر بأن المسألة نسبية؛ فيالمقارنة مع شعوب أخرى خاضعة للسيطرة الأجنبية يمكن أن يكون الكرد ذوي شعور قومى فبالمقارنة مع شعوب أخرى خاضعة للسيطرة الأجنبية يمكن أن يكون الكرد ذوي شعور قومى

حاد، لكنّما بالمقارنة مع الشعوب، التي تعرّضت كالكرد إلى مجازر و كوارث؛ يمكن القول بأن الكرد يفتقرون إلى ذاكرة تاريخيّة قويّة؛ و لذلك يقول بيشكجي وهو محقّ:

" إنّ الكرد يعانون من ضعف في الشعور القومي، والإلتّصاق بالأرض الكرديّة" و لتأكيد ضعف الشعور القومي الكردي؛ يذكر الكرد: " يجب التذكير بالأرمن دائماً؛ فقد تعرّضوا إلى مجازر بشعة، لكنّهم لم ينسوا للحظة واحدة تلك المجازر، في حين ينسى الكرد بسرعة غريبة المظالم، بل حتى المجازر التي طالتهم، و ماتزال تُرتكب بحقهم!" في حين يستذكر الأرمن سنويّاً المجازر الوحشيّة، التي إرتكبتها حكومة الإتحاد و الترقي ضدّ آبائهم وأجدادهم، و مابرحت حكومة جمهوريّة أرمينيا و الجاليات الأرمنية في شتّى المهاجر تسعى إلى إنتزاع الإعتراف العالمي والتركي بتلك المجازر، و إدانة تركيا و تحميلها الآثار القانونية والإقتصاديّة و الأخلاقيّة المترتبة عليها.

و رغم المشهد المأساوي لكردستان؛ ظلّ بيشكجي متفائلاً بمستقبل الشعب الكردي؛ فكردستان تشهد على حدّ تعبيره:

"عملية تحول متسارع، كما تشهد توسّع نطاق العمل السياسي؛ إذْ راح الكرد، وبخاصة منذ ثمانينات القرن الماضي، يطرحون أسئلة محددة تتعلق بهويتهم القوميّة و تاريخهم و جوانب الضعف في مواقفهم، التي سهلت استخدام سياسة (فرّقْ؛ تسدْ) ضدّهم، ولماذا لم يحققوا الأهداف التي كافحوا من أجلها طويلاً؟!

إنّ من المستحيل إدارة مجتمع (في حالة تغيّر متسارع، ويطرح أبناؤه أسئلة تتعلّق بماضيهم و حاضرهم) بالإستناد إلى ايديولوجيّة رسميّة متحجّرة لم تتغير، و لا تتسم بأيّة مرونة، ولاتخدم سوى إرهاب الدولة!"

و من ثمّ يوجز بيشكجي المشهد الكردستاني في إستحالاته الجديدة: "لمْ تعد كردستان كما كانت سابقاً، وإنّ الأمّة الكرديّة لمْ تعد تلك الطاقة الخامدة، التي يسهل تسخيرها بمزاعم أساطير عظمة الأتراك؛ بأن التركي الواحد يعادل العالم أجمع! وبدعاوى جبروت الجيش والشرطة و الجندرمة الأتراك. لم يعد الكرد ضعفاء كما كانوا، ويشهد عصرنا الحاضر يقظة فكرهم و وعيهم القومي. وتستوجب ولادة الوعي القومي ولادة الوعي السياسي والإجتماعي والإقتصادي.

أَجُلُ؛ فقد تَخلّص وعى الشعب الكردي من ملامح السذاجة و الجهل و التواني"

و هكذا نرى كيف أنّ بيشكجي العالم السوسيولوجي (الكردلوجي المبدع العظيم) ظلّ متفائلاً بمستقبل الشعب الكردي، ولم تنلُ من شجاعته وصموده الإنتكاسات المؤقتة لهذا الشعب الذي، يقاتل ضد الأنظمة الأستعمارية، و يتطلّع الى مكان يليق به بين شعوب العالم المتحضر، وعليه فإنّ بيشكجي يطالب الرأي العام الديموقراطي و التوري التركي و العالمي بدعم المقاومة الكردية (٢)

## لا يمكن عزل المسألة الكردية عن الأرمنية والسريانية في تركيا

يرى بيشكجي أنّ المسألة الكردية في تركيا ترتبط إرتباطاً وثيقاً مع المسألة الأرمنية:

" لا يمكن النظر إلى المسألة الكرديّة بمعزل عن المسالة الأرمنية والسريانية" وأشار إلى أن " الأرمن كانوا ضحايا الترحيل القسري في نهاية العصر العثماني"

وأضاف: " انّ معظم الأحداث التي وقعت في مطلع القرن الماضي، مثل تبادل السكّان بين اليونان وتركيا، وترحيل وقتل الأرمن، والتي يمكن عدّها إبادة جماعية، كانت الجرعة الأولى من الكأس ومن خطط تركيا لتأميم الاقتصاد" صحيفة (صانداي زمان) التركية (٧)

## أسماعيل بيشكجي: تأسيس دولة كردية مستقلة حق قومي كردي مشروع

ثمّة حوار مع بيشكجي في خريف ٢٠١٠ بخصوص المستجدّات في القضيّة الكرديّة في شمالي كردستان، وهنا ندرج بعضه الأهم.

{ وارفين: آساس الإنفتاح على قضية العمال الكردستاني؛ فهل السعي التركي من خلال هذا البرنامج هو شل حركة حزب العمال الكردستاني وإنهائه، أم هناك رؤية أخرى؟

بيشكجي: تصفية حزب العمال الكردستاني أمر مستحيل وصعب جداً، ولكن الانفتاح على حزب العمال الكردستاني قد يكون ذا إستراتيجية لها عدة تفسيرات منها: إضعاف الحزب أولاً؛ وذلك بطرح مبادئ دمقراطية من ثم تصفية الحزب. قد يكون هذا التحليل خاطئاً جداً وغير ممكن أبداً، ولا بد أن تكون عملية الإنفتاح على العملية الديمقراطية وحزب العمال بشكل ديمقراطي وليبرالي؛ وبذلك يمكن أن يتحقق الأمن والإستقرار في المنطقة؛ لأن جميع التجارب الخاطئة باعت بالفشل، ويجب الإحتكام إلى العقل.

وارفين: برأيكم هل هناك خطوات جادة لحل القضية الكردية؟ وهل هذه الخطوات لصالح القضية الكردية، أم ضدها؟

بيشكجي: برأيي أن الخطوات التي أقدمت عليها لصالح الكرد، لا يمكن الرجوع فيها كما أن الصراع والإقتتال ليسا لصالح الكرد.

وارفين: حل القضية بالطرق السلمية واللجوء إلى الخطاب السياسي؛ هل يمكن حل القضية بدون عبدالله أو جلان؟

بيشكجي: باعتقادي أن اللجوء إلى الجانب السياسي هو ما تريده الدولة التركية، ولكن على ان تكون هذه السياسة مبرمجة ولها قواعد سليمة ونيّة صافية، لا أن تكون مجرد أقاويل لا أساس لها. القناة التركية التي بثت باللغة الكردية كانت خطة إيجابية، ولكنها لم تحل القضية الكردية، بل زادت الطين بلّة؛ فبعدها تم حظر حزب السلام والديمقر اطية، و كذلك إشتد التوتر بين الحكومة وحزب العمال الكردستاني؛ فاللجوء إلى الخطاب السياسي يجب ألا يكون مسألة تساؤل عن أحوال البعض، بل يجب أن تكون هادفة وبناءة.

وارفين: البرلمان التركي وضع قوانين جديدة في برلمانه، ما مدى الإيمان بهذه القوانين؟ وكيف تنظرون إلى التقارب الذي حققه هذا الحزب؟

بيشكجي: أرى أن ما طلبه حزب السلام ما زال قيد الكتابة؛ لذا على الكرد أن يكون تنسيقهم مع أحزاب تحب التغيير في الدستور كحزب السعادة وحزب (آكب) وليس مع حزب (جهب) ورم هب) المضادّين للتغيير في الدستور، وكان التغيير في الدستور يتألف من ثلاثة بنود أولها: حظر حزب (دتب) الذي حظر قبل فترة، وأمر هذا الحزب كان من قبل الاحزاب المتعصبة والقومية في تركيا؛ لذا لا بد من مراعاة الامور بدقة آكثر عند نقاش امور التغيير الدستوري. وارفين: رفض حزب السلام لمقترح البرلمان التركي؛ هل سوف يكون لصالح الكرد أم ضرراً

بيشكجي: اعتقد بأن رفض المقترح هو ضد الكرد ومصالحه؛ لذا لا بد ان تكون هناك مسايسة وتأنّى في الموضوع.

وارفين: حجة الترك بأن الكرد لا يعرفون ما يطلبون؟ ما هو مطلب الكرد برأي الأستاذ بيشكجي؟

بيشكجي: اعتقد بان مطلب الكرد مطلب واضح وهي حقوقهم المشروعة، أمّا ما يروّجه المثقفون الترك و المؤسسات التركية فهو مجرد تشويه للمطلب الكردي.

وارفين: أشرتم في جميع كتباباتكم بان للكرد أحقية أن يكونوا أصحاب مكانة؛ فهل تقصد بها الدولة الكردية؟

بيشكجي: تأسيس دولة كردية حق طبيعي. وتحقيق الفدر الية والعدالة للكرد يمكن أن يحقق لهم المكانة المطلوبة.

وارفين: يقولون بأن الدماء التي أريقت بين الكرد والترك يصعب نسيانها؛ لذا من الصعب أن يتعايشوا معاً؟ هل لديك أي تعليق على هذا الأمر؟

بيشكجي: برأيي أن هذه الحالة يمكن معالجتها بأقل الخسائر، وهي الفدر الية.

وارفين: حل القضية الكردية في تركيا؟

بيشكجي: الفدر الية.

وارفين: برأيكم هل الكرد يملكون حسّاً قوميّاً ؟

بيشكجي: طبعاً ؛ فالإحساس بالقومية ولد لدى الكرد؛ عندما إنقسمت كردستان إلى أربعة اجزاء عام ١٩٢٠، وما لحق بالكرد من ظلم وإضطهاد دفعهم إلى تنمية ثقافتهم القومية.

وارفين: العلاقة بين إقليم كردستان وتركيا هل مسارها صحيح؟ وهل ستتطور هذه العلاقة؟ بيشكجي: برأيي أن هذه العلاقة الها شكل تجاري و عمر اني وإقتصادي مهم لتركيا، بالأخص وأن إقليم كردستان في حالة تأسيس، كما أعتقد أن هذه العلاقة سوف تدوم وتستمر } (^)

مركز بيشكجي الثقافي في (٥ مايس) ٢٠١٢ و بحضور جمهرة من المثقفين الكرد والترك، جرت في أستانبول مراسم إفتتاح (مركز وقف بيشكجي الثقافي) و قد صرّح البروفيسور بيشكجي أثناءها بأن " الحكومة التركيّة لا تفهم القضيّة الكرديّة!"

وفي لقاء معه أجراه د. عبدالفتاح علي البوتاني، و فيما يلي أهم الأسئلة و أجوبتها: { كان بيشكجي في غاية التواضع والبساطة والطيبة، يتكلم بهدوء، مع ابتسامة دائمة، ولم يتباه أمامنا بدفاعه المجيد عن الكرد وحقوقهم القومية، فالمسألة بالنسبة له طبيعية جداً.

\* كيف تقييم مواقف الحكومة التركية الحالية من الكرد وحقوقهم القومية؟

- انها افضل من الحكومات السابقة.

\* هل تتوقع تغيير الدستور التركي في المستقبل ومراعاة حقوق الكرد في مواده؟

- هذا يتوقّف على نضال الكرد بشكل عام، ونضال الكرد في تركيا بشكل خاص، لا على حالات فرديّة.

\*هل الحكومة الحالية حكومة اسلامية؟

- لا ليست اسلامية، إنها حكومة تراعي مصالحها.

(......) عليكم ألا تنسوا بقية أقسام كردستان، ولا تقولوا (كردستان تركيا) و (كردستان العراق) و (كردستان إيران) و (كوردستان سوريا) ؛ أليس هناك (كردستان كردستان)؟! هذه بلادكم وكأنكم لا تعيشون فيها!

### \* هل من الممكن قيام الدولة الكرديّة؟

(إنتقد أوربا نقداً شديداً؛ لأنها حرمت الكرد من حقوقهم الطبيعية، ثم قال): وانتم سبب ايضاً، حاولوا أن تتخلّصوا من العشائرية والمناطقية، ومن تأثير الدين على مسار حركتهم القومية (...) إن الدول التي تتقاسم كردستان لا تسمح (طبعاً) بقيام الدولة الكردية ، وأوربا تركت أسوا آثارها السياسية والإقتصادية في كردستان عليكم التركيز على نقد أوربا والعالم. أطرقوا أبوابهم: لماذا يمارس هذا التمييز ضد الكرد فقط؟! هناك دول عدد نفوسها أقل من مليون نسمة، بينما عدد الكرد يتجاوز الـ (٣٠) مليوناً! إنتقدوا الأكاديمية الاوربية، وتحركوا من أجل ملايين الكرد.

\* إنا ادعوكم باسم الاكاديمية الكردية في اربيل لزيارة كردستان.

- لا أحبّذ زيارة كوردستان إلى أن تتحرر، ولا أذهب إلى أوربا؛ لأنها إمبريالية غمطت حقوق الكرد، كذلك الاتحاد السوفيتي (السابق) و روسيا الحالية.

\* ماذا نفعل في رأيكم؟

- توحدوا، ذكر وا أوربا كل يوم بمسؤوليتها التاريخية عن حرمانكم من حقوقكم الطبيعية.. لاتثقوا بها.. أدينوها واضغطوا عليها باستمرار؛ لتكفر عمّا ارتكبته بحقكم من جرائم.

(و لاحقاً سألته عن آخر أعماله؛ فقال): أنا منهمك الآن بإعداد دراسة بعنوان (إنبعاث كردستان الخيالية)؛ ردّاً على الذين يعتقدون بأنهم قبروا حلم الكرد في تأسيس دولتهم، بعدما قمعوا ثورة آگرى داغ (ارارات) في أواسط ايلول ١٩٣٠(\*).

(\*) نشرت الصحف التركية، بعد قمع تلك الثورة صورة قبر كتب على شاهدته " هذا ضريح كردستان الخياليّة" ويروم بيشكجي أن يثبت في دراسته بأن الراقد في القبر قد إنبعث و عاد إلى الحياة } (٩)

## ينبغي محاكمة تركيا وإيران وسوريا والعراق

في أواخر أيلول ٢٠١١ طالب بيشكجي بـ (محاكمة) تركيا وإيران وسوريا والعراق في محكمة الجنايات الدولية؛ لإرتكابها جرائم بحق الشعب الكردي، وذلك بعد عرض الفيلم الوثائقي (حلبجة الأمل الدائم) من إخراج: نجم الدين سالاز وفاتن بولات. وصرّح بيشكجي بوجود عدد من الدول في العالم لايتجاوز تعداده المليون في حين لا دولة للكرد! وأكّد على " ان دول تركيا وايران والعراق وسوريا، التي لا تعترف بـ (محكمة الجنايات الدولية) قد إرتكبت الكثير من الجرائم بحق الشعب الكردي" و " هذه الدول الأربع لم تنضم إلى محكمة العدل الدولية؛ خوفاً من المحاكمة" (بتصرف عن وكالة أكانيوز/ الخميس، ٢٩ سبتمبر ٢٠١١) (١٠)

### بيشكجى والمؤتمر القومى الكردي

في تصريح لبيشكجي عن عمليّة السّلام الجارية في تركيا، نشرته جريدة (حرّيّت) شدّد بيشكجي على ضرورة الإسراع في عقد المؤتمر القومي الكردي؛ لأنّه سيعزز مكانة الدبلوماسية الكردية على المستوى الإقليمي و الدولي، ويقوّي الجانب التفاوضي الكردي؛ إذْ أنّ عملية السلام الجارية بين الكرد و الحكومة

التركية لمْ تتوضح معالمها بعد، وعلى الكرد ألا يعوّلوا كثيراً على نتائجها و قدرتها على منح الحقوق القومية المشروعة للكرد. (١١)

## بمثابة إستنتاج:

لقد أثّر بيشكجي بنضاله العلمي و تضحياته الكبيرة تأثيراً مشهوداً في العديد من الكتّاب و المثقفين الأتراك؛ للتحرّر من أخطبوط المنظومة الفكرية الأتاتركيّة الشوفينيّة الفاشية، التي هزّت أبحاثه ركائزها؛ لكي يشهدوا الحقائق و يلتزموا بسبيل الحق، وفعلاً راح عددهم يتزايد بمضيّ السّنين حاذين حذوه أمثال: فكرت باشقايا، خلوق كَركر، عائشة زاراكولو، سرور تانيللي، وداد توركالي و آخرين بممّا زاد عدد المثقفين الترك المتنوّرين، الذين يطالبون بحلّ القضيّة الكرديّة حلا سلميّاً . ويؤكد هؤلاء، بعكس تخرّصات الإعلام التركي الرّسمي، يؤكّدون على إخلاصهم للأمّة التركية، و على تحريرها من النزعة الشوفينيّة المقيتة، بلْ يؤكّد بيشكجي ورفاقه بأنّهم يجاهدون ويكابدون؛ لغسل العار اللاحق بالفكر التركي بيشكجي ورفاقه بأنّهم يجاهدون ويكابدون؛ لغسل العار اللاحق بالفكر التركي خلال قرن. ولقد أضطرت الأوساط التركية الحاكمة إزاء تنامي حركة هؤلاء الإنتاجنسيا، وضغوطات الإتحاد الأوروبي الرامي إلى تحسين أوضاع حقوق الإنتاجنسيا، وضعوطات الإتحاد الأوروبي الرامي إلى تحسين أوضاع حقوق العديد من الإجراءات القمعيّة و القوانين، التي تتكبت وتقمع حرّية الفكر والتعبير، بلْ أضطرّت أحياناً إلى إطلاق سراح العديد من هؤلاء الكتاب و المثقفين، ومن بينهم بيشكجي (١٢)

و مع ذلك مابرحت النخب التركية المتنورة تصرّ على ان الإجراءات الترقيعية غير كافية، ولا يمكن لتركيا أن تمحو الصفحات السود من تاريخها إلا بإنقلاب جذري يستهدف أسس المنظومة الفكرية الشوفينيّة الأتاتركيّة المتحكمة بمقادير الحياة السياسيّة و الثقافيّة؛ ف " الحياة السياسيّة و الثقافيّة؛ ف " ما أحوج الكرد إلى نموذج عربي لإسماعيل بيشكجي، لا ليعيد بناء خارطة الشرق الأوسط خارج المصالح الجهنمية للأفاقين، والقوى الاستعمارية وتوابعها المحلية، وإنما لإعادة بعض من الطمأنينة الإنسانية إلى السياسة، والقداسة إلى الفكر الإنساني" على حدّ تمنّى الكاتب بشار العيسى.

### xxx

بما أنّ " التواضع زينة العلماء"؛ فهذا القول ينطبق على بيشكجي؛ فهو معروف ببساطته و تواضعه الجمّ، والإعتماد على نفسه، رافضاً خدمة الآخرين له، أو القيام بعمل بدلاً منه. وهو معروف أيضاً بقلّة حديثه إلاّ عند الضرورة. و ظلّت حالته المعيشيّة بسيطة في أفضل الأحوال، مع زوجته في شقّة متواضعة. ناهيكم عن علوّ

عزّة نفسه؛ فقد جنّد نفسه دفاعاً عن الحقّ، دون انتظار شكر و جزاء من أحد، بلْ رفض العديد من الجوائز المقدّمة له داخل تركيا وخارجها؛ تثميناً لأعماله و مواقفه السياسية والانسانية؛ معلِّلاً موقفه: " إنني أرفض نفاق الدول، التي تموّل تركيا، وتبيع حكوماتها السلاح لهذه الدولة المسؤولة عن تدمير كيان كر دستان والشعب الكوردي" ولقد علَّل رفضه لجوائز المنظَّمات والمؤسَّسات غير الحكومية؛ لأنَّها لا تقدّمها، على حدّ قوله: " إلاّ لكي تزيل الشعور بالذنب عن كاهلها؛ من خلال مكافأة ضحايا السياسة البشعة للدولَّـة التركيـة" فمثلاً رفض بكل أدب إستلام (١٠ آلاف دو لار) من إحدى الجمعيّات الأمريكية المدافعة عن حقوق الإنسان وسجناء الرأي، وقد نشرت الصحافة التركية في ربيع عام ١٩٩١رسالته الجوابية لتلك الجمعية شاكراً إيّاها، ومعتذراً عن رفضه، بلّ منتقداً في الوقت نفسه سياسات الدول الغربية في دعم الحكومة التركية، و صمتها إزاء الإنتهاكات الكبيرة لحقوق الإنسان في تركيا. في حين قبل جائزة إتحاد الكتّاب النرويجيين؛ لأن الترويج لا تبيع السلاح لتركيا، كما تسلم جائزة المناضل والأديب الكردي الراحل عثمان صبري، والَّتي قدّمها له الأدباء الكرد في غربي كردستان في ١٢ تموز ٢٠٠٠. وسبق أنْ جرى تكريمه في آذار ١٩٩٢من قبل الكتاب و المثقفين الكرد؛ إذْ إنتخبوه رئيساً للمعهد الكردي في أستانبول.

والجدير ذكره (أخيراً، وليس آخراً) أن بيشكجي قد شرق كردستان العراق بزيارته في نيسان ومايس٢٠١ وأستقبل بحفاوة بالغة من قبل السّاسة والمثقفين في اربيل و السليمانية ودهوك.

### XXX

يؤكّد الدكتور كردو على (١٣) على تظافر الخصال والأسباب والدوافع الآتية، التي صيرت بيشكجي نصيراً للأمّة الكرديّة ومدافعاً جسوراً مستميتاً عن قضيّتها العادلة:

- (١) خدمة العلم
- (٢) جرأة نادرة المثال
  - (٣) حبّ الإنسانيّة
  - (٤) حبّ الحقيقة
- (o) ثقافة عميقة وشاملة، و وعي متفتّح الآفاق

وعليه؛ فإنّ لأعمال بيشكجي قيمة هائلة علميّاً، إجتماعيّاً و سياسيّاً؛ فمن الضروري جدّاً ترجمتها إلى اللغات: الكرديّة، العربيّة والفارسيّة. ومن المفرح أنّ كتابه (كردستان مستعمرة دولية) قد حظي بالترجمة إلى اللغات: الألمانية، الأسبانية، الانكليزية، البابانيّة، الكردية و العربيّة...

و ختاماً، جليّ أن بيشكجي أخذ في الأونة الأخيرة يشير إلى (الفدراليّة) و ليس إلى تأسيس دولة مستقلّة؛ كحلّ للقضيّة الكرديّة؛ إذْ لايمكن أن يكون كرديّاً أكثر من السّاسة الكرد المطالبين بالفدراليّة.

### هوامش و إشارات:

(١) أتغيّا من هذا المبحث المضغوط، الذي أعددته (توليفاً) و(تأليفاً) الإحاطة المركّزة- المكثّفة بما يمتّ بصلة لبيشكجي وحراكه المشهود، علماً أن (التوليف) طاغٍ على (التأليف) فيه، أي إنّه (إعداد)

(۲) د. جبّار قادر - المصدر ۷

(۳) بشّار عيسى – المصدر ٨

(٤) بيشكجي- المصدر ١

(٥) د. جبّار قادر - المصدر ٧

(٦) د. جبّار قادر - المصدر ٧

(٧) المصدر ٩

(٨) المصدر ١٠

(٩) المصدر ١١

(١٠) المصدر ١٢

(11) المصدر ١٣

(۱۲) المصدر ۷

(۱۳) المصدر ٣

## المصادر والمراجع (الورقية والإنترنتية):

- (۱) النظام في الأناضول الشّرقيّة، الأسس الإجتماعيّة الإقتصاديّة والبنى القوميّة/ إسماعيل بيشكجي/ ترجمة: شكور مصطفى/ منشورات دار ناراس اربيل / ج افي ٢٠٠٠ في ٢٠٠٠ في ٢٠٠٠
- (۲) نووسه ری هیژای تورك (سمایل بیشکجی) و تیروانینیکی زانستانه له مه سه له ی کورد/ دکتور کوردو عه لی/ ۱۹۹۲ سالزبورك
- (۳) کورد و کوردستان نه نامه که ی ئیسماعیل بیشکجی بو یونسکو/ و: موکری/ جابی سیهه م ۲۰۰۶ که رکوك
- (٤) بيشكجي نصيراً لشعبنا المقهور/ محسن احمد كريم/ مجلّة (القافلة) ع ٢/ صيف العرب المقهور/ محسن احمد كريم/ مجلّة (القافلة) ع ٢/ صيف المقهور/ محسن المقافلة المقاف
- (۰) کورد و کوردستان د هزرا بروفیسور نیسماعیل به شکجی دا/ وه رکیران و به رهه فکرنا: سالح یوسف سوفی/ بوزه ی هه فبشکی کوفارا مه تین و وه زاره تا ره وشنبیری و لاوان ۲۰۱۱
- (٦) رسالة بيشكجي لرفض جائزة التعبير الحر/ ترجمة: جمال زنكنه/ مجلّة (القافلة) ع ٣ و ٤/ خريف شتاء ٩٩ اوزارة ثقافة إقليم كردستان اربيل
- (٧) إسماعيل بيشكجي: نموذج العالم المنصف/ د. جبّار قادر/ الحوار المتمدّن (ع ١٣٨٩ في ٤ كانون الأول ٢٠٠٥)

- (٨) تأملات المفكر التركي أسماعيل بيشكجي في عنصرية النخب العربية السورية الديمقراطية بشار العيسي/ الحوار المتمدن/ (ع ٢٠٢ في ٢٢ تموز ٢٠٠٤)
  - (٩) لا يمكن عزل المسألة الكردية عن الأرمنية والسريانية في تركيا/ إنترنت
- (١٠) إسماعيل بيشكجي...تأسيس دولة كردية مستقلة حق قومي كردي مشروع/ ديلار سولدار ترجمة: إبراهيم بهلوي/ إنترنت
- (١١) بمناسبة افتتاح مركز بيشكجي الثقافي في استنبول: ثلاث ساعات مع الدكتور اسماعيل بيشكجي/ أ.د. عبدالفتاح على البوتاني/ إنترنت
  - (١٢) ينبغى محاكمة تركيا وايران وسوريا والعراق/ إنترنت
    - (١٣) اسماعيل بيشكجي يوجه رسالة إلى الكرد/ إنترنت
  - (١٤) كردستان مستعمرة دولية/ إسماعيل بيشكجي/ ترجمة: د. زهير عبدالملك/ إنترنت

## کنیاز میرزوییف کردلوجی من کازاخستان

#### ج.ز

مَنْ هو Knyaz Ibraghimovich Mirzoyev= كنياز ابراهيم ميرزا؟

× كردي نائب رئيس جمهوريّة كازاخستان.

× ولد في (١مايس١٩٤٧) في أرمينيا.

× دكتوراه في الفيلولوجيا، بروفيسور في أكاديميّة العلوم الإجتماعيّة لجمهوريّة كاز اخستان، وهو كاتب و صحافي و شخصيّة شعبيّة معروفة، و يتركّز جلّ إهتمامه في أبحاثه ودراساته على تاريخ الكرد وأدبهم وفنّهم والكنوز في ثقافتهم القوميّة.

× ترأًس في سبعينات وثمانينات القرن الماضي كلّية اللغة والأدب الآذربايجاني في جامعة يريفان بأرمينيا. و بعد عودته إلى ألماتا في ١٩٩٠ ترأًس قسم الفيلولوجيا الشّرقيّة في جامعة ألماتا، ثمّ رئاسة مركز اللغات العالميّة وفي الوقت نفسه عمل أستاذاً و نائباً لرئيس جامعة (أباي) للعلاقات الدوليّة في ألماتا.

× يتعلَّق الإهتمام العلمي والتربوي للبروفيسور ميرزوييف بمسائل المقارنة الحداثيّة والنقد الأدبي الكردي: الأواصر والتفاعلات بين الشعوب الشرقيّة. وهو مختص بالنقد الأدبي لآداب الشرق الكلاسيكيّة (الأعمال الشعرية للفردوسي، نظامي، الملاّ الجزيري، شوتا روستافيلي، فريك، احمد خاني، أباي، عوضوف وصمد وركن)

× أساس البحث العلمي لميرزوبيف هو (مشكلات الأواصر الأدبيّة و تعاقبها) (الماتا ٩٩٥) وهو أحد أوائل أعماله المشهودة في قضايا العلوم الشّرقيّة.

× يجيد ميرزوييف ويتقن بضع لغات: الكرديّة، الكازاخيّة، الرّوسيّة، التركيّة الأذربايجانيّة، الأرمنيّة، التركيّة والفارسيّة. وله أكثر من مائة بحث و دراسة، منها:

- (من تاريخ العلاقات الأدبيّة الآذربايجانيّة- الكرديّة)/١٩٧٥
  - (الآداب القوميّة والأواصر الأدبيّة)/١٩٨٥
    - (الآفاق الأدبيّة) ١٩٨٦
    - (جسر الصداقة)/١٩٨٩
    - (نظامي وآداب شعوب الشرق)/٩٩٥
    - (شعر أباي: تحديق في القلب)/٩٩٥
  - (المصاير التاريخيّة للأدب الكردي)/١٩٩٦

- (الأدب الكردي في روسيا)/١٩٩٧ مجلّة (الصّداقة) موسكو
  - (الكرد: موسوعة موجزة)/٢٠٠١ ألماتا
- (العلاقات الأدبيّة بين الكازاخ والكرد)/ ٢٠٠٢ مجلّة (الصّداقة) موسكو
  - (أكراد كاز اخستان)/۲۰۰۲ مجلّة (تاريخ كاز اخستان)
- (معرفة اللغات الأجنبيّة كعامل للأمن القومي) ٢٠٠٣ مجلّة الدر اسات العليا في كاز اخستان ألمتا
  - (مقالات عن تاريخ الأدب الكازاخي) بالكردية
- × أشرف ميرزوييف على أكثر من عشر رسائل ماجستير، وعمل مستشاراً لبضع أطاريح دكتوراه.
- × عضو في مجالس الأكاديميات في كاز اخستان وعضور في مدارس ومعاهد عليا أجنبية: (باريس، برلين، بروكسل ...)
- × مشارك ناشط في الكُنفر انسات النظرية والعلميّة العالميّة في: (ألماتا، موسكو، بطرسبورغ، باكو، يريفان، تبليس، باريس، برلين، أمستردامن بروكسل وأستانبول)
  - × عضو إتحاد الإتحاد السوفياتي/ منذ ١٩٨٥
- × عضو إتحاد كتاب أرمينيا، و رئيس قسم الأدب الآذربايجاني ورئيس تحرير ألمناك (أدب أرمينيا) خلال(١٩٨٥- ٢٠٠٠)
  - × عضو إتحاد الكتاب وإتحاد الصحافيين في كاز اخستان.
    - × رئيس جمعيّة أكراد كاز اخستان (بَربانك = الشّفق)
  - × رئيس تحرير مجلّة (نوبار) الأدبيّة- الفنيّة، الصادرة في ألماتا.
- مواظب على المساهمة في صحيفة (كرده زانه) في كاز اخستان، وصحيفة
   (كردستان الحرّة) في موسكو.
- × في (٢٢ تشرين الأول ١٩٩٨) جرى تكريمه على مستوى عال؛ لخدماته الجليلة الثقافية والإجتماعية لجمهرية كاز اخستان، إذ منحته رئاسة الجمهورية وسام Kurmet = كورمت.
- × في (٢٠١٠) كرّمه الرئيس الكازاخي سلطان نزرباييف بالمدالية الذهبيّة؛ لجهوده المشهودة في نشاطات الجمعيّات الثقافيّة والوطنيّة و تفعيل الديمقراطيّة في كاز اخستان.
- × في (نيسان ٢٠١٣) تمّ تنصيبه نائباً لرئيس جمهوريّة كاز اخستان، بإجماع أصوات ممثلي إتحاد شعوب كاز اخستان في مراسم خاصّة تليق بالمناسبة.
- × زار إقليم كردستان العراق بضع مرّات وشارك في المهرجانات والملتقيات والندوات الثقافيّة.

## لمحة عن كرد كازاخستان:

إستكمالاً للإتفاقية الثلاثية بين تركيا والإتحاد السوفياتي وإيران؛ لإخماد ثورة (آكري داغ = آرارات) بقيادة إحسان نوري باشا؛ ألغت السلطات الستالينية إقليم الحكم الذاتي (كردستان الحمراء) في ناكورني قرباخ، و نخجيوان، في (١٩٣٠)، والذي كان قد تأسس في ١٩٢٣ بأمر من لينين، وقامت بتهجير سكانه قسراً و تشتيتهم في دول الإتحاد السوفيتي (البائد): أوكرانيا، مولدافيا، قرقيزيا، أوزبكستان، تركمنستان وكاز اخستان...

و في سنتيّ (١٩٣٧) و(٤٤) عاودت السلطات الستالينيّة تهجيرها القسري لكرد المناطق الحدودية لأرمينيا و جورجيا وآذربايجان المتاخمة لتركيا، إلى صحاري كاز اخستان، أوزبكستان، قر غيزستان و تركمنستان؛ بحجّة كون الكرد من العرق الآري كالألمان، وأغلبهم من المسلمين المتجسّسين لصالح إيران وتركيا، في حين كان الآلاف من الشبّان الكرد يقاتلون ضدّ القوّات النازيّة! و كانت تركيا حبيبة السلطات الستالينية مواليّة للرايخ النازي! ويعلّل البعض حقد ستالين على الكرد؛ بكون عشيق أمّه كُرديًا وإسمه (شيركو)!

يشهد البروفيسور نادر كريموفيج نادروف (تولّد١٩٣٢) على جريمة الغدر الشيوعي و زيف حجج ستالين، وهول الإبادة التي إقترفتها السلطات الستالينيّة بحق الكرد الأبرياء المرحّلين إلى كاز اخستان:

"لقد كان والدي وأعمامي في الجبهة الأمامية يقاتلون الألمان، عندما هجرونا من أرضنا! لم نخن الدولة، و لم يحتلنا الألمان؛ حتى يُظَن بنا أننا تعاونا مع العدو. فنحن في الجبهة نقاتل، وفي مناطق بعيدة عنها يُهجَر شعبنا عنوة دون أي ذنب اقترفه !"

لقد قضى المئات من الأطفال والشيوخ والنساء نحبهم أثناء التهجير القسري، ودُفنو في محطّات القطارات، بل أبادت السلطة الشيوعيّة في كاز اخستان جميع الشباب الكرد الذين تتراوح أعمار هم بين (١٨ و ٦٥ سنة) بعد إستدراجهم بحجّة توفير العمل لهم، و دفنتهم في مقابر جماعيّة بمدينة (شمكينت) إنكشفت بعد إنهيار النظام الشيوعي، و هنالك نصب يخلّد ذكرى أولئك الشهداء المغدورين...(١)

وأخيراً نزح الكثير من الكرد من ناكورني قرباخ إلى كاز اخستان في (١٩٨٩-

وعليه؛ يمكن تبيان ثلاث مراحل لتهجير الكرد و نزوحهم إلى كاز اخستان: الأولى في خريف ١٩٣٧، والثانية في تموز ١٩٤٤، والثالثة إبّان الحرب الأرمنيّة- الأذريّة، وبعد سقوط الإتحاد السوفياتي.

يربو عدد الكرد في كازاخستان على (١٠٠ ألف نسمة) تتركّز سكناهم في مناطق: طراز و ريفها، شمكينت و ريفها، ألماتا و ريفها، كسكيلين، إيسك، زريا فاستوكه، جانا ترمز، كمسمول سكايا، عشقي بولاك، تولكي كورغان وغيرها...ويتكلّم نحو (٧٠%) منهم باللغة الكرديّة، والباقون يتكلّمون باللغتين الكازاخيّة والروسيّة.

بعد إنهيار الإتحاد السوفياتي وإستقلال دوله المكوّنة له؛ تضاعفت معاناة الكرد في ما يشبه الغيتوات وإحتدام النزعات الشوفينيّة في الدول ذات العرق التركي خاصّة، ورغم ذلك فإن وضع الجاليّة الكرديّة المتأقلمة في كاز اخستان أفضل من شقيقاتها الأخريات في الدول الأخرى، والتي تتسم جمعاء بتمسّكها بهويّتها القوميّة، بما فيها ثقافتها الكرديّة، و ديمومة علاقاتها وتواصلها فيما بينها و مع كردستان الأم بأجزائها الأربعة، رغم المسافات الشّاسعة الفاصلة.

أجلُ ؛ ماز الت تلك الجاليات الكرديّة، برغم شتّى صنوف التعسّف والشتات والمحن، التي تعرّضت لها متمسّكة بمعتقداتها الدينيّة وعاداتها وتقاليدها كمراسم الأعياد والأعراس و المآتم، والغناء والموسيقي، و سرد الملاحم والأساطير والحكايات الفولكلوريّة، و طريقة السّكن والطعام وآداب المائدة؛ فلا عجب إنْ أكّد البروفيسور الكازاخي A.Sh. Altayev = أ. ش. ألتايف على { إنّ حفاظ الكرد على تراصّهم و وحدتهم القوميّة، على مدى تاريخهم الطويل؛ تؤكّدها صحّة أقوال البروفيسور مخائبل لازاريف:

" برغم التقلبات التاريخية القاسية، التي تعرّض لها الكرد؛ فقد إستطاعوا ليس الحفاظ على سماتهم القومية فحسب، بل التحوّل إلى أمّة كبيرة؛ فقد ظلّت حدود الدّول التي تقتسم كردستان تُختَرَق بسهولة، و لمْ تعق ديمومة علاقات العشائر الكردية على أطراف الحدود. و لمْ تكن الإختلافات في اللغات واللهجات والديانة مطلقة، وإنّما نسبية لمْ تشكّل عوائق أمام التفاهم المتبادل و تشييد حضارة خاصّة و متطوّرة. وأخيراً يأتي العامل الإثنوغرافي القوي من القرون السبدل و تشييد حضارة خاصّة و متطوّرة. وأخيراً يأتي العامل الإثنوغرافي القوي من القرون السبدية تركت السبدية المراسخة تركت أشراً لا يُمحى على التكوين النفسي للشعب الكردي/ مجلّة (آسيا وأفريقيا اليوم) ع ١١ في ١٩٩٠)

سأستكمل هذه اللمحة عن أكراد كاز اخستان لاحقاً عبر القراءة الآتية لأهم كتاب للبروفيسور ميرزوييف (بصفته كردلوجيّاً)، ألا و هو:

## (الكُرد: مقالات عن التاريخ والثقافة) (٢)

بدءً لا بدّ من الإشارة إلى أنّني أتغيّا من قراءتي الآتية؛ تقديم عرض مكثّف للكتاب، مركّزاً على ما أحسبه إضافات جديدة فيه، دون التوقّف عند المعلومات المتكرّرة الشائعة عن تاريخ الكرد و ثقافتهم...والكتاب بترجمة: L.A. Balayan = 0.1 أ. بالايان إلى الإنكليزيّة، و يقع في (٥٨٠ صفحة/ قطع متوسّط) (٣)

× يقدّم كنياز ميرزوييف نفسه على (ص ٣) بصفته مستشرقاً قائلاً:

" إنّ كل نشاطي اللغوي- الإستشراقي يرتبط بآداب الشّرق الأوسط والأدنى: آسيا المركزية، قفقاسيا، و طبعاً بحضارة أمّتي الكرديّة، ومن الطبيعي تكريس أغلب أبحاثي لعالم الفن الشيق والجذّاب"

يبيّن كنياز ميرزوييف مرامه من كتابه الموسوم (الكرد/ بالإنكليزيّة) و (موسوعة الكرد الصّغري/ بالروسيّة) (ع) بأنّه:

"يعبر عن التقدير للأبناء النّابغين والشخصيّات البارزة ومفكّري الشّعب الكردي، الذين بشّروا العالم بجلالة إسم (الكرد) وكذلك الذين ضحّوا بأنفسهم تحت هذا الإسم. وفي الوقت نفسه يُعَدّ هذا البحث العلمي بمثّابة ردّ جميل و عرفان لشعب كازاخستان وكرم أرضه المضيافة، التي آوت الكرد، هذا الشعب المضطهد مثله مثل الكثير من الشعوب المضطهدة، إبّان السنين الظلماء من الإرهاب التوتاليتاري الشمولى"

وبالنضرورة يواصل ميرزويف أبحاثه إنطلاقاً من معطيات أبرز البحّاثة السّابقين، معترفاً بأفضالهم عليه، في تأليف كتابه الذي:

" يعتمد كثيراً على أبحاث علماء- مستشرقين مشاهير ذو ي مساهمات عظيمة في دراسة التطوّر الإثني والسياسي التاريخي للكرد، أمثال: ف. مينورسكي، أ. جابا، ن. ي. مار، س. يغيازاروف، ف. بارتولد، ف. ب. نيكيتين، ي. أ. أوربيلي، م. ب. رودينكو، ق. كردويف، ل. فيلجيف سكي، ت. ف. أريستوفا، م. س. لازاريف، شاكرو محو، م. أ. حسرتيان، ي. أ. سميرنوفا، ش. أشيري، و. ي. جيغالينا و آخرين عديدين..."

- × (صص ٤ و ٥): من المحرّر (البروفيسور نادر نادروف).
  - × (ص٦): صور أغلفة بضعة كتب لميرزوييف.
    - × (صص ٧و٨): أساطير عن كردستان:

لمحة خاطفة عن أصل الكرد منذ ظهور أسطورة تزاوج (٠٠٠ فتاة) مع (٠٠٠ جنّي)! حتى سفر (شرفنامه) للبدليسي، باللغة الفارسيّة، و الذي أكمل تأليفه في (٩٦٠ م) مروراً بالأسطورة الأرمنيّة القائلة بظهور الكرد في القرن العاشر قبل الميلاد، وأسطورة الطاغية ضحاك في (شاهنامه) الفردوسي. وهكذا.. لأن الكرد "

كانوا مشهورين بالجرأة والشَّجاعة؛ فقد نعتهم بعض المولِّفين العرب: " الأكراد طائفة من الجن"!

× (صص (۸- ۱۸)): الكرد، النظريات التاريخية و الأدبية عن أصل الكرد: يفتتحه ميرزوييف بمثل روسي له دلالة كبيرة جداً: " لكي نحيا في العالم؛ يعني أن نعيش في السّلام"

ثمّ يتطرّق إلى إشارات وآراء المؤرّخين وعلماء اللغة والإنجيل و كَزينوفون وهيرودوت و سترابو، وبعض المستشرقين بخصوص ظهور الكرد و تسمياتهم القديمة و تسميتهم النهائيّة، والتي ترجّح كون (الميديين) و(الكاردوخيين) أسلافاً لهم، ومنهم المستشرق P.Shekhtman = ب. شيختمان في كتابه (الكاردوخيّون، الأسلاف القُدامي للكرد) في حين يرى المختص بتاريخ المشرق الأدنى الأسلاف القُدامي الكرج أو الكرتفيليين، وأنا أرجّح الإعتقاد بالأصل الغابر المشترك بين الكرد والكرتفيليين؛ حيث كانت Kordduena (كوردوينا = بيت المشترك بين الكرد والكرتفيليين؛ حيث كانت Kordduena (كوردوينا = بيت كاردو) حاضنتهم في آسيا الصغرى، ومن هنا إفترض المستشرق الروسي كاردو) حاضنتهم في آسيا الصغرى، ومن هنا إفترض المستشرق الروسي كاردو) حاف تارو

" بمضيّ الزمن، ستقوى مساندة التجانس الأوّلي بين الكاردوخ (الكرد) والكَرتيين (الكَرج)؛ بشعورهم الواقعي، برغم آلاف السنين الفاصلة من التاريخ بينهم حاليّاً"

يواصلُ ميرزوييف إستعراض الآراء المختلفة المتعاقبة حتى العصر الحديث، إذ برزت (فرضية الأصل الإيراني للكرد)؛ تبعاً للقرابة الإثنية واللغوية بين الكرد والإيرانيين، وبالأخص بعد دحض عالميّ اللغة المشهورين E.Rediger=
ريدكير و A.Pott = بوت لـ (فرضيّة الأصل الخالدي) للّغة الكرديّة، مؤكّدين على قرابتها مع الفارسيّة الحديثة و (الزنديّة)؛ و" هكذا فإن فرضيّة الأصل الإيراني للغة الكرديّة قد تأكّدت علميّاً وبصورة نهائيّة" على حدّ تأكيد ميرزوييف، خصوصاً و" إنّ العالم الروسي Kunik كونيك قد ربط؛ إستناداً إلى المعطيات التاريخيّة، ربط الحضارات القديمة للشعوب الأوائل لآسيا مع الكرد، بصورة حاسمة، و قد أكّد إستناداً إلى معطيات ماديّة قرابة اللغة الكرديّة مع الفارسيّة، ومن ثمّ الأصل الآري ليس للخالديين الوارد ذكرهم في الإنجيل فحسب، بل لسائر حضارات آسيا الصّغرى"

ولترسيخ التأكيد؛ يستعرض ميرزوييف النظريّة اللغويّة للكردلوجي الكبير مينورسكي عن الأصل الميدي- السّكيثي للكرد، ثمّ يستعرض النظريّة اللغويّة للمستشرق مار عن أصل الكرد. و الغريب أن مار يناقض نفسه في نظريّته المنبثقة من المدرسة (اليافثية)؛ فقد إفترض أنّ " اللغة الكرديّة قد طالها تغيير جذري، إذْ يبدو أنّها أستُبدك تماماً بالآريّة من اليافثية" بينما أكّد على رأي Ker Porter = بورتير: "إنّ طباع الكرد و أخلاقهم ثابتة لا تتزعزع مثل صخور جبالهم" بل أجهر مار بإكتشافه

للوشائج بين اللغة الكرديّة و لغة الميديين؛ وهذا يعني - حسب رأيه- أنّ اللغة الكرديّة هي الوريثة المباشرة للغة الميديّة.

و من ثمّ يستخلص ميرزوييف وجود تصوّرين لمسألة (أصل الكرد)، يفترض الأوّل الأصل الإيراني (الهندوأوربي) للكرد، ونزوحهم من منطقة بحيرة أورميه إلى بوهتان. ويفترض الثاني الأصل الأفتوخوني للكرد و قرابتهم مع الخالديين والكرج والأرمن، وكانوا يتكلمون بلغاتهم، ثمّ إستبدلوها باللغة الفارسيّة في وقت متاخّر ا

ومع ذلك يرسو ميرزوييف على قناعته الآتية:

" يجب أنْ نشير بأنّ التصورين لا يختلفان عن بعضهما بصورة كاملة"

## × (صص ۱۸ ـ ۳۸): لمحات عن تاريخ الكرد:

يفتتح ميرزوييف هذا المبحث بقول كوته:

" إِنَّ الذي يستحقّ الحياة والحرّيّة هو منْ يحاربُ منْ أجلهما يوميّاً"

ثمّ يتطرّق بإقتضاب شديد إلى أدوار تاريخ الكرد منذ سقوط الدولة الميديّة (القرن آم) حتى (٢٠٠١ م) ذاكراً الإمارات والدويلات الكرديّة، والإنتفاضات والثورات وظهور الأحزاب والحركات التحرّرية؛ من أجل إستقلال كردستان، ويستفيض قليلاً في ذكر (السّلالة الأيّوبيّة) و(البدرخانيين)، و من ثمّ يختتم مبحثه:

" لقد بدأت مرحلة جديدة في تاريخ نضال الحركة التحرّرية الكرديّة، منذ نهاية السبعينات؛ مع ولادة منظّمة جديدة (PPK= حزب العمّال الكردستاني) بقيادة عبدالله أوجلان. و قد ساهم ظهور (ب ك ك) في تسريع نمو الوعي القومي للكرد على أساس فكرة تحرير كردستان"

#### × (صص ٣٩ ـ ٥٦): مستوطنات (أمكنة الستكن):

يتناول ميرزوييف في هذا المبحث موطن الكرد التاريخي (كردستان) ومستوطنات إنتشار الكرد خارج كردستان، منذ (القرن ١٢م) حتى الماضي القريب. ويذكر أحياناً عدد نفوس الكرد في مدن كردستان ومناطقها ومستوطناتهم الأخرى خارج (كردستان) كما في دول آسيا الوسطى ومنها كاز اخستان، التي يتوسع نوعمّا في تاريخ وسكنى الكرد فيها، ويشير ميرزوييف أحياناً إلى النِسَب المؤيّة لنفوسهم ونفوس الشعوب والأقوام الأخرى.

وعلى ذكر أكراد كازاخستان؛ حان إستكمال – اللمحة- الموعود من قبلي؛ إستناداً إلى ما في الكتاب و مبحث (نظرة على اوضاع اكراد كازاخستان) للدكتور محمد أحمد برازي (٤)

لقد برز العديد من الأعلام من كرد كاز اخستان على شتّى الصّعد من الأدب والفن حتى الرياضة مروراً بالمضامير الأكاديميّة والعسكريّة. ومن أبرز هم:

 $\times$  نادر كريموفيج نادروف (١٩٣٢- ): بروفيسور دكتور، عالم في مجال النفط، ونائب رئيس أكاديمية الهندسة، وعضو أكاديمية العلوم في جمهورية كاز اخستان، وعضو في جمعيّة الهندسة العالميّة، وهو مؤلّف كتاب (نحن كرد كاز اخستان) و (أكراد العالم) وله مؤلّفات في مجال البترول تُدرّس في أمريكا ومعظم الدول الأوربيّة، ولديه نحو ٢٠ كتاباً مخطوطاً في مجال البترول. وقد وترأس (يكبون الفدر اسيون الكردي) خلال السنوات (١٩٩٧- ٢٠٠٣)

الدكتور عزيز زيا بدرخان عالييف (١٩٥٠): دكتوراه في الإقتصاد. أكاديميي ورجل أعمال معروف. شغل عدّة مناصب مهمة في الحقبة السوفيتية. وبعد استقلال كاز اخستان عمل مديراً عاماً لشركة سيبلك سيتي كومباني، وترأس (يكبون= الفدر اسيون الكردي) خلال السنوات (١٩٩٣-١٩٩٥) وحصل على عدة جوائز، منها: جائزة الدولة الذهبية من الدرجة الأولى، وقد قلّده هذا الوسام رئيس الجمهورية نور سلطان نزربايف بنفسه في الأول من شهر أيار/مايو ٢٠١٢متونيراً لجهوده التي قدمها لدولة كاز اخستان.

× على عبدالرحمن: شاعر، كاتب و ناقد

× حسن حجى سليمان: شاعر وكاتب/ رئيس تحرير صحيفة (ژينا كورد)

× مجید سلیمان: شاعر

× باري بالا/ كاتب

× صلاح صیاد/ کاتب

× ملك شاه حسنوف/ كاتب

× ظاهر صادقوف/ كاتب

وللكرد جمعيات ثقافيّة وإجتماعيّة منذ مطلع تسعينات القرن الماضي، وقد توحّدت تحت إسم (يكبون = إتحاد الجمعيّات في كاز اخستان) في ١٩٩٣، وقد ترأسّه بالإنتخابات:

- د. عزیز زیا بدرخان عالییف (۱۹۹۳-۱۹۹۵)
  - بدر موسی (۱۹۹۵ ۱۹۹۷)
  - د. کنیاز میرزویف (۱۹۹۷)
  - د. نادر نادروف (۱۹۹۷-۲۰۰۳)
    - د. کنیاز میرزویف (۲۰۰۳- )

لإتحاد الجمعيّات الكرديّة فروع في مدن: ألماتا، شمكينت، تاكي كورغان وكركندي. وللفروع فرق موسيقية كفرقة كردستان الموسيقية في كسكيلين، فرقة ميديا الموسيقية في شمكينت، فرقة الدبكات الكرديّة، وفرقة الفلكلور الكردي للأطفال. وقد شارك الإتحاد في متحف إتحاد الجمعيّات الكاز اخستانية، وحصل على قسم في المتحف تحت إسم (الجناح الكردي)، وشارك في الأندية الرياضية في اتحاد الجمعيات الكاز اخستانية،

وحصل فريق كردستان على المركز الثالث، وقام الإتحاد بفتح قسم لتدريس اللغة الكردية في مدرسة الأحد، وحصل مدرسو اللغة الكردية على الجوائز الفخرية، وطبعت كتب باللغة الكردية بالأحرف اللاتينية كمناهج في المدارس الكردية. ويحتفل الإتحاد بالأعياد القومية: عيد المرأة، عيد نوروز ويشارك في الأعياد الوطنية والقومية الكاز اخستانية. ويصدر صحيفة فصلية (جينا كرد) ومجلة (نوبار). وهنالك أيضاً جمعية الصداقة الكاز خستانية - الكردستانية (هيفي الأمل) وهي ثقافية مستقلة، أسسها الدكتور محمد احمد برازي (ممثل وزارة الثقافة لإقليم كردستان العراق)؛ لتكون الممثلة الشرعية للإقليم في دولة كاز اخستان، وأعضاؤها من الكرد والقوميات الأخرى في كاز اخستان. وتتغيّا توعية الشبيبة الكردية في أرجاء كاز خستان، و تعريف الكرد وتاريخهم وثقافتهم و قصيتهم العادلة إلى شعوب أسيا الوسطى وخاصة في كاز اخستان.

#### × (صص ۲۰ ۹۷): کردستان:

كان المفروض أن يسبق هذا المبحث مبحث (لمحات عن تاريخ الكرد)؛ حسب الترتيب المنسق المنسجم لمباحث الكتاب.

يتناول فيه الباحث مير (وييف كل ما يتعلّق بجغرافيّة كردستان من (موقع)، (حدود)، (مساحة)، (تضاريس)، (مناخ)، (أجزاء)، (ثروات طبيعيّة)، (أنهار)، (مدن) و (التشكيلة الإقتصاديّة- الإجتماعيّة)...و يؤكّد ميرزاييف (و هو محق) على أن " النفط هو أحد الأسباب الرئيسيّة لإستعمار كردستان..."

## × (٨٠. ٢٩): وضع الكرد في الحاضر:

يستعرض المؤلّف ميرزوييف التاريخ الحديث والوضع الراهن للكرد في أجزاء كردستان، متناولاً أوضاع كل جزء على حده، سارداً أهمّ الأحداث فيه ومدرجاً الأرقام الضروريّة في المجالات كافّة، وطبعاً يتطرّق إلى ممارسات حكومات تركيا والعراق وسوريا وإيران لـ (التتريك، التعريب والتفريس) والتهجير والتشتيت والتمييز العنصري حتى درجة الجينوسايد، كما يستعرض ميرزاييف مقاومة الأمّة الكرديّة السّلميّة والمسلّحة ضد الممارسات الإجراميّة ومن أجل التحرّر والإستقلال...

### × (صص ۱۳۰ - ۱۶۰): الدين:

يتناول ميرزوييف بإقتضاب شديد ديانات الكرد ومعتقداتهم بما فيها المعتقدات الخرافية، منذ ما قبل الإسلام حتى وقتنا الحاضر: " إنّ الطقوس والمراسم والرواسب الدينية الباقية لدى الكرد، لاسيما معتقدات الإيزديين؛ تحتّم إعتقاد الباحثين بأن الكرد قد إعتقوا قبل الإسلام تلك الديانة مثل الشعوب الإيرانية الأخرى"؛ " لذلك يتصور بعض الكردلوجيين أنّ عامل وحدة المعتقد؛ يُعدّ برهاناً لإثبات الأصل الإيراني للكرد" و" رغم اتفاق

الباحثين على هذا الرأي؛ فهم يرون تناقضاً، ملفتين الإنتباه إلى أنّ الزرادشتيّة كانت ديانة الكرد قبل الإسلام...''؛ ف '' من المعروف انّه في العهد الأخميني، و بمشاركة نشيطة من الميديين؛ راحت الزرادشتيّة تنتشر تدريجيّاً من الشّرق إلى مناطق غربي إيران، حيث إحتدم الصراع في العهد السّاساني ضدّ المسيحيّة، و تحوّلت الزرادشتية إلى دين الدولة الرسمي'' وثمّة رأي ذائع بين الكرد أنّ أسلافهم كانوا قبل الإسلام زرادشتيين '' لكن، كما يشير مينورسكي، تشير المصادر الآراميّة- المسيحيّة إلى أنّ الكرد الذين إعتنقوا المسيحيّة كانوا وثنيين من قبل''

ثمّ يعرج ميرزاييف على رؤية الكرد لنشأة الكون والخليقة واعتقاداهم بخصوص (الشّمس)، (القمر)، (السّماء)، (درب التبّان)، (النجوم)، (المُذَنَّب)، (قوس قزح)، (المطر= إستنزاله و إيقافه)، (الأعداد)، (الخصوبة)، (الدائرة) ثمّ يواصل ميرزاييف إستعراضه لما يتعلّق بإعتناق الكرد للإسلام، ثمّ يتوقّف عند الديانتين: (الإيزديّة) و (أهل الحق).

#### × (صص ١٤١ - ١٧٦): المدنيّة:

في هذا المبحث يتناول ميرزوييف مرافق الحياة المدنية للكرد ومظاهرها: (المساكن) بما فيها الخِيم و البيوت. وأقسامها ..ثمّ يتطرّق إلى (التقاليد العائليّة): الولادة، الختّان، ثمّ مراسم (الأعراس) ثمّ (الجنازات) ثمّ (الأزياء القوميّة: الرجاليّة والنسويّة) و من ثمّ (المطبخ الكردي) والأطعمة الكرديّة.

## × (صص ۱۷۷ ـ ۲۰۰): ألبوم صور:

يحتوي الألبوم على (٥٥ صورة) (٢٥ منها بالألوان) بعضها فردي والبعض الآخر جماعي، بينها صور أعلام كرد بارزين في شتّى المجالات، والصورتان الأخيرتان له (سجّادة صلاة مُصلّلة) و (نقود معدنيّة كرديّة) من عهد ديسم ابن الراهيم الكردي (٩٣٤ - ٩٥٤م) في آذربايجان، و من عهد الإمارة الشدّاديّة في كنجه (٩٠٤ - ١٠٦٧م). وممّا يؤاخذ على هذا الألبوم هو إفتقاره إلى بضع خرائط لكردستان ومناطق تواجد الكرد في العالم: خارطة جغرافيّة طبيعيّة، خارطة موارد طبيعيّة وغير طبيعيّة، خارطة سياسيّة، خارطة لغويّة وخارطة دينية مذهبيّة ... كما كان من المفروض نشر هذا الألبوم كملحق للكتاب؛ بغية الإنسجام المضموني.

# $\times$ (صص ۲۰۱ - ۲۷۵): اللغة الكرديّة والأدب: اللغة:

يستعرض الباحث ميرزاييف المعلومات المتداولة حول اللغة الكردية والعائلة التي تنتمي إليها و وجه تسميتها ولهجاتها المتعددة و مناطق إنتشارها، ولمحة عن قواعدها والأبجديّات الثلاث التي تُكتب بها، و يشير إلى أنّ "أوّل أثر كردي مدون

بالخط الآرامي، ويعود إلى القرن السنابع الميلادي، و هو وصف للغزو العربي لإيران وكردستان" ثمّ يشير إلى ظهور التدوين الكردي بالحروف العربيّة خلال القرن العاشر الميلادي، واستمراره في القرون اللاحقة، ويذكر أسماء ابرز الأدباء الكرد الكلاسيكيين في العصر الوسيط، وجلّهم شعراء: علي حريري، الملّا جزيري، فقي تيران، الملّا باتي، احمد خاني، إسماعيل بايزيدي و خاناي قوبادي. ويواصل ميرزوييف إيراد أسماء شعراء القرن التاسع عشر: نالي، سالم، كُردي، حاجي قادر كوي، مير شاكر ديناروند (١٨٦٥ - ١٨٦٥) و عبّاس خان آزادي (١٨٥٨ وضع وتيسير قواعد اللغة الكرديّة وإملائها، فضلاً عن التوسّع والتعمّق في دراسة لهجاتها، ومن أولئك اللغويين: كارزوني، ليرخ، خودزكو، أ. ري، ژوستي، ليجاتها، ومن أولئك اللغويين: كارزوني، ليرخ، خودزكو، أ. ري، ژوستي، يكيزاروف، أ. ب. كوماران، مكّنزي، سميرنوفا، ي. تسوكرمان، خ. باكاييف، قاتي كردويف، ز. يوسبوفا، ل. تسابولوف، م. همويان و ل. أ. بيريكو.

#### الأدب:

يفتتح ميرزاييف هذا المبحث بشهادة مهمّة من الأديب والباحث الأرمني خاجاتور آبوفيان:

" لقد حقّق الشعر القومي الكردي تطوره بطريقة مدهشة، وبلغ حدّ الكمال الممكن. كلّ كردي وحتى كلّ كردية وحتى كلّ كردية يولد/ تولد شعراً/ شاعرة بالفطرة، و لجميعهم موهبة إرتجالية مذهلة!

ومنذ البداية يؤكّد الأستاذ ميرزوييف على انّ الأدب الكردي هو ميراث الكرد الكردي هو ميراث الكرد القاطنين في العديد من دول العالم: تركيا، إيران، العراق، سوريا، أرمينيا، آذربايجان، جورجيا، دول آسيا الوسطى و كاز اخستان. وتضرب جذوره في القرون الغابرة، و من الصّعوبة دراسته؛ لأنّه لمْ يستطعْ مواكبة التطوّر كمثل الأداب الأخرى. ثمّ يستعرض إنطباعات وآراء العديد من السيّاح، الرحّالة والمستشرقين، وضمنهم بعض الكردلوجيين وجهودهم في جمع وتدوين وتحقيق الكثير من الأثار الأدبية الفولكلورية والكلاسيكية الكردية: ديتّل، ژابا، آبوفيان، مينورسكي، مار، ميلير، بيرزين، آفرينوف، كراجوفسكي، أورلوف، أوربيلي، كليموفيج، كريتسين و رودينكو..

و بعدها يقدّم نماذج من الشعر الغنائي الفولكلوري في مضامير الحب والحرب والفروسيّة والشهادة، منها:

" ثَمَّةً فَي ساحة الوغى يرقد ألف جنديّ تركي صنديد جاءوا إلينا؛ ليندحروا حيث لمْ ينجُ أحدهم من أيدينا" ثمّ يتناول باحثنا بالتحليل لغة وأسلوب الندب والرثاء في الأدب الفولكلوري الكردي، مقدّماً العديد من المقتطفات الوافية كأمثلة. ثمّ ينتقل إلى (الحكم والأمثال) التي يتعامل معها الشعب الكردي كتعامله مع وصايا الأجداد؛ فهي ميراث ومن "أقدس مقدّسات كلّ كردي"؛ ولذا تتواشج مع مجريات الحياة، و تنتقل من جيل إلى جيل. وهي بمثابة "قوانين أخلاقية و معنوية، قوانين غير رسمية" و "كلّ قول فولكلوري مأثور يحمل في طيّاته بصمات قومية واضحة"

والفولكلور الكردي ثري جدًا في أمثولاته عن شتّى مناحي الحياة، فمثلاً تبيّن إحدى الحكايات مدى كرم الضيافة عند الكرد وإحتفائم بالضيف؛ لأن حضوره مدعاة للسّعادة، ومن الواجب خدمته والدفاع عنه:

ذات يوم، وقع محارب كردي شاب في الأسر، و تعرّض لتعذيب بشع، لكنه ظلّ صامداً. وعندها سأله قائد جيش الأعداء:

" هل كان في حياته يوم أقسى من هذا اليوم"

فأجابه المحارب الكردي:

" أجلْ ؛ كان مثل هذا اليوم؛ فقد إجتاز ضيف بابنا، و لمْ يكن في مقدورنا أن نضيقه. و لمْ يمرّ على أقسى من ذلك اليوم في حياتي"!

ثمّ يقدّم مير زوييف نماذج من (الطرائف النكات) وهي حكايات قصيرة جدّاً تنطوي على الحكمة الشعبيّة. و بعدها ينتقل إلى تناول (الملحمة الكرديّة) وهي قسم مهمّ جدّاً من الأدب الفولكوري الكردي الزاخر بالملاحم والمنظومات القصيصيّة المعنّاة (مجهولة المؤلّفين)، ويستلفت ميرزوييف الإنتباه إلى "أنّ مؤلّفي الروائع المجهولين كانوا- كما هو معلوم- من أكراد شتّى العقائد والمذاهب: مسلمين (سنّة و شيعة)، ايزديين و عبدة نار. وهذا لم يكلّ دون سمو الملحمة الكرديّة على المسلّمات الدينيّة، والإنعتاق من القوانين التابويّة الكابحة. و هذا يعلّل لماذا أحبّ الكرد و بجّلوا روائعهم الفولكلوريّة، بما فيها الأغاني والأساطير، بل أحبّها و بجّلها حتى الآذريّون، الآشوريّون، العرب والأرمن بنفس مستوى إبداعاتهم القوميّة الشّفاهيّة"

يقيناً أن ملاحم الحب والبطولة والمنظومات القصصية الكردية المغنّاة سجلّات فنيّة موثقة لشتّى الأحوال والمواقف، ولقد إنتبه الأديب الأرمني Raffi = رافي إلى ذلك؛ فكنب: "لا تمرّ حالة سواء أكانت مهمّة أو غير مهمّة في حياة الكردي دون ترك أثر. والأغنية الفولكلورية تخلّد كلا الشجاعة والجبن، تمجّد الأولى و تدين الآخر، فإذا ما إختبا أحدهم خوفاً خلال المعركة، أو فرّ من ميدان المعركة؛ ففي اليوم القادم تؤلّف عنه النسوة والفتيات أغنية ساخرة جداً تدينه، و تصبح من ملكية القبيلة جمعاء، و يترنم بها الجميع!" وبعدها يتطرق ميرزاييف إلى ملحمة (دم دم) التي خلّدت مآثر الكرد البطوليّة، وعلى رأسهم الأمير عبدال خان (دو اليد الذهبية) كنموذج لملاحم البطولة الكردية. ومن ثمّ يتناول ميرزوييف (الأدب المدوّن) وهو يتفق مع أغلب البحّاثة القائلين أنّ ومن ثمّ يتناول ميرزوييف (الأدب المدوّن) وهو يتفق مع أغلب البحّاثة القائلين أنّ أوّل أثر أدبي كردي هو قصيدة لشاعر مجهول مكتوبة على قطعة من الجلد، وقد عثر عليها في منطقة السليمانيّة، ثمّ يشير إلى أنّ أوّل شاعر كردي معلوم هو (بير شاريار) في (القرن الثامن الميلادي) باللهجة الكورانيّة، و أبرز الذين تلوه: بابا

طاهر همداني، علي تَرَماخي باللهجة الكرمانجيّة في (أواخر القرن العاشر- والقرن الحادي عشر الميلادي)، على حريري، الملّا جزيري، فقى تيران...

ويواصل ميرزوييف إستعراض تاريخ الشعر الكردي باللهجات الكردية و في كردستان الكبرى وخارجها، حيث يستعرض أسماء أعلامه البارزين على مدى القرون اللاحقة حتى عصرنا الراهن، و يقارن بعض آثار هم مع آثار البعض من شعراء الشعوب الجارة للكرد...لكنّ ممّا يؤاخّذ على هذا المبحث هو عدم ضبط تواريخ ميلاد و وفاة الأدباء، بصورة تقترب من المتعارف عليه في أغلب المصادر الأخرى المتعلقة بالأدب الكردي، فمثلاً ورد تاريخا ميلاد و وفاة الملا المصادر الأخرى المتعلقة بالأدب الكردي، فمثلاً ورد تاريخا ميلاد و وفاة الملا المسواب هو (١٠٠١- ١٦٤٠م)! على الصفحة (٢٠٢) بينما الأقرب إلى الصبوب هو د ذكره على صفحتين متباعدتين؛ فمثلاً جاء ذكر فقي تيران على الصفحة يرد ذكره على صفحتين متباعدتين؛ فمثلاً جاء ذكر فقي تيران على الصفحة (٢٠٢) المكذا (٢٠٢٠) المكذا (٢٠٢٠) المكذا (٢٠٢٠) المكذا (٢٠٢٠) المكذا (٢٠٢٠) المكذا (٢٠٢٠)

وكان المفروض نشر جدول (الألفباء الكردي) المنشور على (ص ٢٢٤) على الصفحة (٢٠٣) كخاتمة لمبحث اللغة الكرديّة.

وعلى الصفحتين (٢٧٦- ٢٧٧) ملحق بقلم: أ. ش. ألتايف، وهو تقريظ للشعب الكردي والباحث ميرزوييف وكتابه، وعلى الصفحتين (٢٧٨- ٢٧٩) (عن المؤلف) بقلم البروفيسور جمال ممدوف.

و على الصفحات (٢٨٠ - ٢٨٣) ثبّت المؤلّف مصادر الكتاب (٦٦ مصدراً) ببضع لغات

وينختم الكتاب بالفهرست على الصفحتين (٢٨٤ و ٢٨٥)

و ختماً أقول أنّ هذا الكتاب مهم في حقل الكردلوجيا، ويستحق الترجمة إلى اللغات الأخرى (مع الحواشي الضروريّة: التوضيحيّة والتصحيحيّة) ومنها اللغة الكرديّة نفسها واللغة العربيّة؛ لأنّ الترجمة العربيّة (ه) للأسف الشديد، مشوبة بشتّى الأغلاط اللغويّة والأسلوبيّة وغيرها وأكثرها فاحش! وكان المفروض أنْ يراجعها ويصحّحها وينقّحها باحث كردلوجي ضليع باللغتين الروسيّة والعربيّة، وهنا لابدّ من التأكيد على الأهميّة القصوى لثقافة أيّ مترجم وسلامة لغته المستقبِلة، قبل إتقانه للغة المرسِلة.

#### هوامش وإشارات:

- (۱) ورد في شهادة البروفيسور نادروف: "في إحدى ليالي شهر نيسان ١٩٣٧ وصلت إلى تجمعنا في المخيّم سيّارات عسكرية؛ فاختبأ رجالنا في الوديان خوفاً منهم، وخرج من السيارة اثنان من (KGB)= مختصر إسم جهاز المخابرات السوفيتي) وأخبرونا بأن مجيئهم بأمر من القيادة في موسكو، والقاضي بأخذ كلّ من بلغ الثامنة عشرة إلى الخامسة والستين من الرجال؛ لتشغيلهم في الدوائر الحكومية؛ من أجل كسب قوتهم وقوت عيالهم؛ فزغردت النساء وتهالنا نحن الأطفال بهذا النبأ السمّار مقلّدين أمهاتنا. وهكذا تم تجميع ستين فرداً منّا واركبوهم في تلك السيارات ومضوا بهم...ولم يعودوا بهم حتى يومنا هذا! وكان من ضمنهم أخي وعمي وكثير من أقربائي. وبعد انهيار الإتحاد السوفييتي في العام ١٩٩١م، فتش في الأرشيف السوفيتي؛ فتبين إن الأكراد الذين تم أخذهم بالسيارات العسكرية قد تمت تصفيتهم ودفنهم في مقابر جماعية في مدينة (شمكينت) في جنوبي كاز اخستان على حدود أوزبكستان. وتم اكتشاف تلك المقابر الجماعية في حديقة المدينة، وعثر فيها على رفات أكثر من مائتي شخص كردي تم قتلهم الجماعية في حديقة المدينة، وعثر فيها على رفات أكثر من مائتي شخص كردي تم قتلهم تذكاري للضحايا عام ١٩٩٦م، ومتحفاً عام ١٩٣٧م، ودعت الحديقة باسم (كين باباي)؛ لتذكر العالم بجرائم الأممية الشيوعية والنظام الستاليني الوحشي بما اقترفوه بحق الانسانية"
- (٢) ثمّة فروقات بعضها ضئيل وبعضها الآخر كبير نوعمّا بين نصّ الترجمة الإنكليزيّة للكتاب و نصّ الترجمة العربيّة لمتنه الرّوسي من قبل الأستاذ احمد حيدر؛ ممّا دفعني إلى إعادة ترجمـة بعـض المقتطفات والمعلومات عن الترجمـة الإنكليزيّـة (صـص: ٣و ٤و ٥ و ٢٧٦ و ٢٧٨ و صفحات أخرى كثيرة)
- (٣) (الكرد: مقالات عن التاريخ والثقافة) ترجمة: L.A. Balayan إلى الإنكليزية (٢٨٥ صر) قطع متوسّط) ط٢/ ٢٠٠٣ \_ ألماتا
  - (٤) نظرة على أوضاع أكراد كازاخستان/ الدكتور محمد احمد برازي/

#### http://www.amouda.com/kurde-kazixistan.htm

(٥) موسوعة الكرد الصغرى/ كنياز ابراهيم ميرزويف/ ترجمة عن الروسية: احمد حيدر علي علي الكوادر - السليمانية ١٠١٠ (٥٠٣ صفحات/ قطع كبير)

# فيليب جي كرين بروك كردنوجياً بارزاً

ج.ز

لعلّ البروفيسور فيليب جي كرين بروك من أبرز الكردلوجيين والإيرانلوجيين منذ أوائل سبعينات القرن الماضي حتى الآن ؛ فقد أتحف المكتبة الإستشراقية بالعشرات من البحوث والدراسات القيّمة في مضمار الإيرانلوجيا والكردلوجيا، متناولاً اللغات: (الفارسيّة ،الكرديّة ، البلوجيّة والبشتو)، والديانات: (الزردشتيّة ،الميترائيّة ،اليارسانيّة (۱) والإيزيديّة (۲) والطقوس والإحتفالات الدينيّة والطرق الصّوفيّة في كردستان ، وكذلك آداب اللغات السالفة الذكر ... ولذا فإن التعريف بكهذا باحث وخدماته الثمينة لثقافتنا مهما كان مقتضباً، له أهمّيته التمهيديّة ؛ لكي يتابع الباحثون الكرد (بالأخص) عطاءه، يترجموا ما أمكن من كتبه المهمّة إلى اللغتين الكردية والعربية...

× ۱۹٤۸: ولد في هولندا،

 $\times$  ١٩٧٠: حاز على شهادة البكالوريوس في اللغات والعربيّة، الفارسيّة والتركيّة جامعة امستردام

 $\sim$  Utrech على شهادة الماجستير من قسم اللغة الفارسيّة بجامعة  $\sim$  8 هولندا، في تاريخ الديانات الإيرانيّة القديمة والوسيطة

× ١٩٨٢: حاز على شهادة الدكتوراه من جامعة لندن بأطروحته عن السنن والأعراف الزردشتية

وقد قام خلال سنوات در اساته العليا بسفرات عديدة إلى ايران وكر دستان، حيث أجرى بحوثاً ميدانية أعانته على توسيع وتعميق در اساته.

لقد نشط البروفيسور بروك بصفته أكاديميّاً في بضع جامعات أوربيّة: SOAS (٣) و Gottingen (٤) وليدن.. وفي مضمار التأليف، حيث رفد مكتبة الإيرانلوجيا (وضمنها الكردلوجيا) بالعشرات من الكتب والبحوث والدراسات المتعلّقة باللغات والأداب والأديان ؛ فمن كتبه في حقل الكردلوجيا:

- (۱) الكرد: منظور معاصر
- (٢) الثقافة الكرديّة والهويّة.
  - (٣) الأدب الكردي المدوّن
    - (٤) الدّيانة الإيزيديّة
- (٥) الإيزيديّة: ماضيها، مناسكها وتراثها النصّي
- (٦) الدّيانة الإيزيديّة وأدبها الروحاني في مفهوم الشرق والغرب

(٧) الله والشيخ عدي: التراتيل الروحانيّة والروايات الدينيّة الإيزيديّة

(٨) الإيزيديّة في أوربّا

ومن مقالاته وأبحاثه ودراساته في الحقل نفسه:

اللغة الكردية: الرمز والحقيقة الهوية الكردية ومكانة اللغة قاموس كلمات (كردي- ألماني) كردستان كنز ثقافي مكشوف تاريخ الكرد الحديث بحث اجتماعي، تاريخي وتاريخي - ديني للمجتمع الكردي الدين والمذاهب في كردستان الفرق الجديدة ذوات الجذور القديمة: الديانة الإيزيدية وديانة اهل الحق في كردستان ميترا و اهريمن، بنيامين وملك طاووس: علامات من أساطير قديمة في ظهور فرقتين مذهبيتين جديدتين ديانة اهل الحق (يارسان) بحث عن عدة فرق للغلاة في كردستان الديانة الإيزيدية، الزرادشتية وتقاليد اهل الحق (يارسان) الإيزيديون الإحتفالات: الديانة الإيزدية وديانة اهل الحق (يارسان) متن مسيحي – كردي بالخط السرياني.

والجدير ذكره هو ان الباحث الإيزيدي المعروف الدكتور خليل جندى قد أشار إلى زيارة البروفيسور فيليب كرين بروك إلى كردستان للبحث والدراسة في (١٩٩١- ١٩٩١) وانتبه إلى أهميّة كتاب (الإيزيدياتي..) لخدر سليمان وخليل جندي (٥) واستفاد منه كثيراً في تآليفه، زمنها كتابه القيّم (الإيزيديّة: ماضيها، مناسكها وتراثها النصيّي/١٩٩٥) والذي ضمّنه (١٨ نصيًا) دينيًا مترجماً إلى اللغة الإنكليزيّة مع التعليقات. وكذلك أشار إلى عملهما المشترك خلال السنوات (١٩٩٩- ٢٠٠٥) حين كان البروفيسور بروك رئيس القسم الإيراني في جامعة كوتنكن، والذ أفضى حين كان البروفيسور بروك رئيس القسم الإيراني في جامعة كوتنكن، والذ أفضى الى تأليف كتابهما المشترك بالإنكليزيّة (God and Sheikh Adi are Perfect)

- (١) الدّيانة الزرادشتيّة في زمن السّاسانيين
  - (٢) (سرأوشا) في التقاليد الزرادشتية (٦)
    - (٣) الإسكندر في التقاليد الزرادشتية
      - (٤) الزرادشتيّة اليوم
- (٥) الأخلاق والمباحث الأخلاقيّة في نير نكستان(٧)
  - (٦) هیربدستان و نیرنگستان (٤ أجزاء) (۸)

ومن مقالاته وأبحاثه ودراساته في الحقل نفسه:

زرادشت في التاريخ/ دين زرادشت في مقابل الإسلام في ايران/ الروحانية الزرادشتية بعد سقوط امبراطورية السّاسانيين/ أسئلة وأجوبة دينية زرادشتية/ تقسير زرادشتي/ حول اشكال الإلهيّات الزرادشتيّة/ مقدّمة لمراسم زرادشتيّة قديمة في الثقافة العامّة الإيرانيّة/ حول مفهوم القوّة الرّوحيّة في الديانة الزرادشتيّة/ الخليقة و علم الكون في الديانة الزرادشتيّة-المزدائية/ الأخلاق والمجتمع في الفلسفة

الزرادشتية/ سرأوشا في العبادات والعادات الدينية اليومية الزرادشتية/ الطهارة والنجاسة في الدّيانة الزرادشتية: الإنتصار على اهريمن/ نزاع وتضامن: المحكومون الزرادشتية الزرادشتية الإنتصار على القرون الوسطى/ الزرادشتية المحكومون الزرادشتية الزرادشتية الوجود الإيراني/ النور والظلام في إيران القديمة/ مدوّنات حكومة السّاسانيين/ اللغات الإيرانية/ اللغة الأفيستية/ نص القديمة مدوّنات حكومة السّاسانيين/ اللغات الإيرانية/ اللغة الأفيستية/ نص الخطّ الفارسي/ الغة البشتو/ الأدب البهلوي والأدب البشتوي/ الأدب الفارسي/ تاريخ الأدب الفارسي/ دورشاهنامه تاريخ الأدب الفارسي/ دورشاهنامه في مجتمع الناطقين بالفارسية في الهند/ الأدب الشفاهي في اللغات الإيرانية: الكردية، البشتو، اللوجية، الأوسيتية والفارسية/ الأغاني الشعبية في اللغات الإيرانية: الإيرانية، بعض جوانب الثورة الإسلامية في إيران/ لمحات من حياة شاب بلوجي عن لسانه

وبالإضافة إلى تآليفه، كلّف الأستاذ كرين بروك بمسؤوليّات ومهام أكاديميّة وبحثيّة في العديد من مراكز الإيرانلوجيا، منذ أوائل سبعينات القرن الماضي ومنها:

- × مؤسس مجلس الدر اسات الشفاهيّة الإير انيّة في ١٩٩١
- × سكرتير فخري للجمعيّة الملكيّة الأسيويّة البريطانيّة إيرلندا خلال (١٩٩١- ١٩٩١)
  - $\times$  مقدّم كنفر انس الهويّة الثقافيّة الكرديّة، في (SOAS) في ١٩٩٣  $\times$
  - × عضو هيئة تحرير مجلّة الدراسات الكرديّة- باريس في ١٩٩٣
  - × عضو هیئة تحریر آکتا- کردیکا، یریفان- ارمنستان فی ۱۹۹۶
    - × واضع منهاج الدراسات الدينيّة- الشفاهيّة
    - × تقديم دروس عن الديانات واللغات الإيرانيّة في جامعة لندن
  - × عضو الهيئة الإستشاريّة الدوليّة في منهاج الدرّ اسات الكرديّة في جامعة لندن
    - $\times$  مستشار تحرير في دائرة المعارف الإيرانيّة- نيويورك منذ  $\times$  1998
- × عضو هيئة تحرير مجلة الدراسات الإيرانيّة القديمة، طهران و لوس أنجلس . (٢٠٠٠)
- × عضو هيئة تحرير الشورى الأوربيّة، عضو دائم أبحاث المجتمعات الناطقة بالفارسيّة (٢٠٠٠)
  - × عضو مؤسسة الإيزديين (٢٠٠١)
  - × نائب جمعيّة الدراسات الإيرانية القديمة في (SOAS)
- $\times$  مؤسس ومبرمج ملتقى الأقليّات الدينيّة في الشرق الأوسط باستثناء المسيحيّة في كوتنكن (٢٠٠١)

- × رئيس قسم الدراسات الإيرانيّة في جامعة كُوتنكَن ألمانيا(١٩٩٩ ٢٠٠٥) كما كان حضوره مشهوداً في العديد من المهرجانات والملتقيات والمؤتمرات والسيمينارات الثقافية المهمّة ،حيث قدّم أبحاثاً عن الكرد والإيرانيين ، ومنها:
  - × (الثقافة والهويّة الكرديّة) في SOAS في ٢٦ أذار ١٩٩٣
  - imesوإيران مهد الثقافة، في كوتنكن ، في ٢٥- ٢٦ تشرين الأول ٢٠٠٣
- $\times$  (تقاليد الإيزيديين وأهل الحق كدليل على تاريخ الثقافة الكردية) في -9 ايلول -9 ايلول -9 ايلول -9 ايلول الميل
- $\times$  (الديانات غير الإسلاميّة في ايران)، في الندوة الثقافية بكوتنكن ، ٦-٧ حزيران  $\times$  ٢٠٠٨
  - وتقييماً لإنجاز اته؛ تلقى التكريم هنا وهناك، وحاز على:
- × جائزة أفضل باحث مع ف. م. كوتوال، من وزارة الثقافة والإرشاد الإيرانية، في ٢٠٠٤
  - × جائزة أفضل باحث من جامعة الرازي في كرمانشاه، في ٢٠٠٨
    - × جائزة الفارابي العالميّة في طهران، في ٢٠١١

### هوامش وإشارات:

- (١) اليارسانيّة (اهل الحق): يبلغ عددهم نحو ثلاثة ملايين، ومركز استيطانهم يقع في منطقة كوران من توابع مدينة دالاهو، وكذلك متواجدون في كردستان العراق تحت تسمية (الكاكائيّة).
- (٢) ويُسَمّون أيضاً بـ (ملك طاووسية) ومركز آستيطانهم في كردستان العراق والموصل، و(الله) أهم معابدهم. ولهذه الديانة أواصر مع الديانتين اليارسانية والميترائية.
  - (٣) SOAS: معهد الدراسات الشرقيّة والافريقيّة ، في لندن
- (٤) Gottingen: جامعة جورج أوكوست كوتينكن في المانيا، تأسست في سنة وتعدّ من أوائل الجامعات الألمانية، واشتهرت بفوز بعض خريجيها بجائزة نوبل. ويعود تأسيس قسم الدراسات الإبرانية فيها إلى سنة ١٩٠٣
- (٥) ئيز دياتي لبه ر روشنايا هنده ك تيكستيت ئايني ئيز ديان، خدري سليمان و خه ليلي جندي، جابخانا كوري زانياري كور د، به غدا ١٩٧٩
- (٢) سر أوشًا: احد الأدلاء الروحانيين السبعة، له الرتبة السابعة الموبديّة (المغيّة) في أداء المراسم الدينيّة.
- (۷) نيرنگستان: ويسمّى أيضاً (مراسم نامه) كتاب يشتمل على (۳۲۰۰ كلمة آفيستيّة، وترجمته البهلويّة (۲۰۰۰ آلاف لفظة) مشفوعة بشروحات وتوضيحات بـ (۲۲۰۰۰ كلمة) بهلوية مقرونة بـ (۱۸۰۰ لفظة) من فقرات الأفيستا، ويشتمل نيرنگستان على شتى المراسم وآداب ترتيل (الكاتات)
- (٨) هير بدستان: هير بتستان ، هو كتاب آئير بتستان نفسه، والباقي من النسك السابع عشر من الأفيستا، والموسوم بهوسبارم. وهو قسم من كتاب نير نكستان الحالى .

#### المصادر:

- (۱) درباره ع ایران شناس اروبای برفسور فیبیب جی کرین بروك/ بهمن بهرامی انترنت (۲) مفاتیح لفهم أوسع حول الدیانة الایزیدیة، الدکتور خلیل جندی/ محاضرة الی کونفرانس الدراسات الکوردولوجیة فی جامعة أربیل ۲۰۰۸
- (۳) وازه نامه ی توضیحی آیین زرتشت ، دانشنامه ی مزدیسن/ دکتر جهانگیر اوشیدری/ نشر مرکز تهران ۱۹۹۲
  - $http://uni\text{-}goettingen.academia.edu/PhiilipGKreyenbroek} \ (\ \ \ \ \ )$
  - http://www.amazon.com/Kurdish-Culture-Identity-Philip- (\*)
    Kreyenbroek/dp
  - $\frac{\text{http://www.amazon.com/Kurdish-Culture-Identity-Philip-}}{\text{Kreyenbroek/dp}}$

(4)

http://www.routledge.com/books/search/author/philip\_g\_kreyenbroe\_k

**(**\( \)

http://www.infibeam.com/Books/search?author=Philip%20G%20Kr eyenbroek

- http://en.wikipedia.org/wiki/Iranian Studies (4)
- The Traditions of the Yezidis and Ahl-e Haqq as Evidence for (\( \cdot \cdot \))

  Kurdish Cultural History
  - SŪDGAR NASK and WARŠTMĀNSR NASK (\\')
    - COSMOGONY AND COSMOLOGY i. In (\forall \forall )

Zoroastrianism/Mazdaism

# ميريلا كاليتي الكردلوجيّة الإيطاليّة الكبيرة

ج.ز

في (٧ تشرين الأول ٢٠٠٦) نشرت Mirella Galletti = ميريلا كاليتي شهادتها الآتية، التي تختتمها بإشارة إلى ما آل إليه مصيرها؛ إذْ غدت كردلوجيّة لاحقاً:

" أنا ميريلا غاليتي من Bologna = بولونيا . كنت سنة ٩٦٦ في السابعة عشرة من عمري.

ذهبت إلى المدرسة.

إنضممت إلى فريق متطوعين وضعتهم بلدية بولونيا تحت أمرة مدرب كان يقودهم إلى فلورنسا صباحاً، و يعيدهم مساءً.

كان عليك أن تكافح التيفوئيد و البراز.

لمْ يوافق أبي، لكنني كنت بمؤازرة أمّي أتسلّل خارجة من المنزل في الصباح الباكر من كلّ يوم أحد؛ للذهاب إلى فلورنسا.

ذهب معظم الشباب إلى بولونيا الوطنية، أمّا أنا فقد ذهبت إلى الكنيس (معبد اليهود) الذي لحقته أضرار بالغة، لاسيما مكتبته. وخلال الرحلة ناشد يهودي عون بعض المتطوّعين. بالنسبة لى كان عملاً من أعمال التضامن والإهتمام بالمجتمع.

ما زلت أتذكر قضاء ساعات وساعات في توريقُ الكتب المتطيّنة بوضع أوراق بيض بين صفحاتها، والحرص الشديد عليها من أنْ تتضرّر أكثر عند تصفّحها ورقة ورقة.

وعندها قامت صداقات وانفتح الشرق الأوسط أمام صبوات يفاعتى.

أحياناً أتساءل متعجبة عما تركته فلورنسا من أثر على خياراتي فيما بعد؛ منذ أن أنجزت أطروحتى عن الكرد، شعب من الأقليات. فقد وجدت كنزاً في (شنكة) طين أخذتها من الشوارع التي غمرتها المياه!"

هذا ما صرّحت به الشابّة الإيطاليّة ميريلا كاليتي، التي غدت لاحقاً متخصّصة بارزة في الكردلوجيا و عضواً ناشطاً في المعهد الكردي في باريس منذ تأسيسه سنة ١٩٨٣ حتى و فاتها.

ولدت ميريلا كاليتي في (١٩٤٩) قرب مدينة Bologna في إيطاليا، حيث إستكملت مراحل دراستها في مدارسها،ثمّ تخرّجت في جامعتها سنة ١٩٧٠، ثمّ نالت من الجامعة نفسها شهادة الدكتوراه في العلوم السياسية سنة ١٩٧٤عن أطروحتها (البنية السياسية والقيم الثقافية للمجتمع الكردي) بإشراف البروفيسور أنطونيو ماراتسي، وراحت منذئذ تعمل في التدريس بصفة كردلوجيّة...

كانت ميريلا شغوفة بالأسفار، منذ سنة ٩٧٠ اللي بلدان الشّرق الأوسط (وخاصّة كردستان)؛ بغية الإطلاع على أوضاع شعوبها ودراسة حضاراتها، وإجراء أبحاثها الميدانيّة؛ من أجل التوسّع والتعمّق في شتى شؤونها، ومنها الشعب الكردي الذي درّست أدبه وتراثه. و يُذْكَر أنها إرتبطت بعلاقات ودّية مع عدد من أساقفة

الكلدان و كهنتهم خلال زياراتها إلى الشرق وإقليم كردستان العراق، وأثمرت جهودها كتاباً وبضع دراسات قيمة.

و هنا تجدر الإشارة إلى أن ميريلا كانت في طهران، حين إندلعت الحرب العراقية الايرانية في عام ١٩٨٠، و في السنة التالية، حصلت على هوية صحافية. و هي تُعَد من أوائل الأوربيين في مقابلة عبد الله أوجلان، في حزيران ١٩٨٨ في لبنان. وفي سنة ١٩٨٨ إلتقت اللاجئين الكرد العراقيين الفارين من حملة الانفال.

و منذ ١٩٩٠ عملت ميريلا كاليتي أستاذة لـ (التاريخ والحضارة الكردية) في جامعة بولونيا، و جامعات Trieste (تريستا)، بينما واصلت زياراتها إلى كردستان العراق والمشاركة في الندوات الجامعية في مختلف البلدان.

و خلال العقد الأول من الألفيّة الثالثة، درّست كاليتي قانون المجتمعات الإسلامية في جامعة كافوسكاري بالبندقية، وتاريخ شعوب غربي آسيا في جامعة بيكوكا في ميلانو، وعيّنت أيضاً أستاذة في جامعة نابولي الشرقية، حيث درّست التاريخ العربي والإسلامي.

لقد ألَّفت كَاليتي العشرات من الكتب والدراسات والمقالات ، ليس عن الكرد وتاريخهم و تقاليدهم فحسب، بل عن الأقليات المسيحية في الشرق الأوسط، لا سيّما في العراق و كر دستان. وقد نشرت أيضا كتباً و مقالات و بحوثاً عن العراق وسوريا. وعندما سئلت عمّا تبتغي تحقيقه في عملها وحياتها المهنية؟ أجابت: "لمعرفة وتعريف الظروف المعيشية والصعوبات التي تواجه الكرد والعالم الإسلامي " و" الإطّلاع على/ والتعاطف مع الثقافات المختَّلفة، دون المساس بها" ` وافتها المنيّة في (٤ أيلول ٢٠١٢) وافت المنيّة العالمة ميريلا، وهي في قمّة نضجها العلمي و حراكها الثقافي؛ ممّا صدم خبر رحيلها أصدقاءها وصديقاتها وتلاميذها. و في يوم السبت ٨ أيلول ٢٠١٢جرى لها تشييع مهيب في كنيسة قريبة من منز لها، حضرته جمهرة كبيرة من أهلها و ذويها وأصدقائها وصديقاتها و زملائها وزميلاتها والشخصيات العلميّة وأساتذة الجامعات، فضلاً عن ممثلين رسميين من العراق وكردستان، ومنهم الدكتور سيوان بارزاني السفير العراقي في إيطاليا وجميع موظفي السفارة، وكذلك سفراء (الأمم المتحدة) و (جامعة الدول العربية) و (العراق) لدى الفاتيكان، فضلاً عن المونسينيور حداد رئيس أساقفة الكاثوليك اليونانيين، الذي أبّنها بكلمة بيلغة جدّاً، مشيداً بمناقبها المشهودة، وقد مثُّلت البروفيسورة جويس بلو (المعهد الكردي في باريس) لتأبين الفقيدة ميريلاً صدبقتها منذ ثلاثبن عاماً.

و في (٢٧ تشرين الأول ٢٠١٢) أقام (المعهد الكردي في باريس) أمسيّة تأبينيّة لأربعينيّة الكردلوجيّة البارزة على المستوى العالمي ميريلا المعروفة بصداقتها الحميمة للشعب الكردي والشعب الكلدوآشوري، والتي لقد كانت ميريلا كاليتي

صديقة عظيمة للكرد، الذين أحبّتهم بعمق، وقد خلّفت أعمالاً كردلوجيّة ثريّة المحتويات ورائعة لا تقدر بثمن. ويُعَد رحيلها وهي في أوج نضجها وعطائها خسارة فادحة للكردلوجيا والشعب الكردي وشعوب الشرق الأوسط.

#### XXX

يستوقفنا كتابها الأبرز (I Curdi nella Storia = الكرد في التاريخ) المنشور سنة ١٩٩٠، و هو يقع في (٣٥١ صفحة) = (١١ فصلاً) مزدان بخرائط و صور.

تفتتحه كَاليتي بقصيدة فولكلورية كردية مطلعها: " لا أحلى من الموت؛ من أجلك يا كردستان.." ثمّ تشكر كلّ مَنْ أعانها وآزرها في إنجازه، ثمّ تنوّه بإستنادها إلى مصادر ومراجع بيبلوكرافيّة، ومقابلات مع باحثين واتصالات شخصيّة بمعنيين، وتشير إلى أبحاثها الميدانيّة خلال زياراتها إلى كردستان و ما جاورها، وتذكر العديد من المكتبات وخزائن الكتب التي إستفادت منها في العراق، إيطاليا، لبنان ومصر...وقد قدّمت بيبلوكرافيا شاملة بتبويب علمي على (٧٠ صفحة)

يُعد هذا الكتاب، مع كتابها الآخر (تاريخ الكرد/ ٤٠٤ صفحات) أهم الكتب الإيطاليّة في الشأن الكردي، بلُ لايجاري أيّ مؤلّف آخر في تاريخ الكردلوجيا الإيطاليّة منذ كارزوني لحد الآن كاليتي فيما قدمته في هذا الكتاب وكتبها الأخرى ودراساتها العديدة.

وهنا تكفينا إلقاء نظرات خاطفة على فهرست الكتاب؛ للتيقّن من مدى شموليّته (ف= فصل):

- (ف ١): خواص عامة في الجغرافيا، السكّان والإقتصاد والدين.
- (ف ٢): اللغة والهويّة الثقافيّة، والتراث الشعبي، والأدب، والمؤسسات الثقافية.
  - (ف ٣): عرض تاريخي منذ أقدم العصور حتى نهاية العزلة.
    - (ف ٤): ظهور النزعة القوميّة في القرن التاسع عشر.
      - (ف °): الإمبرياليّة وتقسيم كردستان.
        - (ف ٦): الكرد في تركيا
        - (ف ٧): الكرد في إيران
        - (ف ٨): الكرد في العراق
        - (ف ٩): الكرد في سوريا
      - (ف ١٠): الكرد في الإتحاد السّوفياتي (البائد)
        - (ف ١١): الحركة القوميّة في الحاضر .

وكذلك يستوقفنا كتابها الطريف في موضوعه (كردستان: المطبخ و تقاليد الشعب الكردي) وهو تأليف مشترك مع فؤاد رحمن. منشور في (٢٠٠٨)، و ترجم إلى اللغتين التركية والكردية و نشرتهما دار آفيستا في ٢٠١٠. و فؤاد رحمن كردي

كركوكي مقيم في إيطاليا، منذ سنين طويلة، يمتلك مطعم (Kerkuk Café) في مدينة توربنو، حيث بقدم أكلات: كرديّة، عربيّة، إبرانيّة و تركيّة.

يقع المتن الإيطالي للكتاب في (١١١ صفحة) ويشتمل على أربعة أقسام، حيث تقدّم الباحثة كاليتي فذلكة تاريخية عامّة عن كردستان و ما يتعلّق بتقاليد الطهو والأكلات التقليدية، وآداب المائدة. وبعدها تستعرض من منظور تاريخي مشاهد أدبيّة ذات علاقة بالموضوع منذ (مم و زين) حتى أعمال عرب شمو مروراً بما سجّله السياح الأوربيين بهذا الخصوص، وتقدّم ترجمات لأشعار وحكايات تتعلّق بالموضوع مقرونة بمتونها المدوّنة بالحروف العربيّة. أمّا القسم الأخير من الكتاب فهو من إعداد فؤاد رحمن الذي يقدّم فيه تعاريف لشتّى الأكلات الكرديّة وطرق إعدادها.

#### XXX

## و فيما يلى العديد من أعمالها (كتب ودراسات تفاريق):

(١) ١٩٧٤: البنية السياسية والقيم الثقافية للمجتمع الكردي، أطروحة دكتوراه، بإشراف البروفيسور أنطونيو ماراتسى، جامعة بولونيا.

(٢) ١٩٧٥: الثورة الكردية الأخيرة في العراق/ ، ١٩٠٥: الثورة الكردية الأخيرة في العراق/ ، ١٩٠٥ (الشرق الحديث)

(٣) ٩٧٨ أ: تطورات المشكلة الكردية خلال السنوات (١٩٧٥ - ١٩٧٨)/

Oriente Moderno, anno LVII, 9-10, Rome

(٤) ١٩٧٨: الكرد و كردستان في مؤلّفات إيطاليّة في القرون (١٣- ١٩م)/

Oriente Moderno, anno LVIII, 11, Rome

Vecchio Faggio Editore, Chieti الكرد في التاريخ/

Oriente Moderno nuova serie, anno X, 1- الكرد في حرب الخليج/ -1 (٦) (٦) (١٩٩١: الكرد في حرب الخليج/ -3 (٦)

Oriente Moderno, n°1-6, /(ات)/ ۱۹۸۰ الله الكردية خلال الـ (۱۹۸۰ الله)/ Pp. 75-125, Rome ; 7-12

(٨) ٣ ٩٩ ١: كردستان، فسيفساء من ستة أقوام/

ARES, Rivista di Politiche Internazionali e Conflitti Etnici...

(٩) ١٩٩٣: ملاحظات عن الأدب الكردي/ ميلانو.

(١٠) ١٩٩٤: كردستان: إستمرار الألعاب الإقليمية، الأكراد في إيران، مقابلة مع مصطفى هجري/

Politica Internazionale nº 3, Rome

(١١) ٤٩٩: السياسة الإيطالية تجاه الآشوريين و الأكراد/

Storia Contemporana nº 3, Bologna

(۱۲) ۱۹۹٤: كردستان: فسيفساء من الشعوب/

Acta Kurdica, the International Journal of Kurdish & Iranian, Erivan.

(١٣) ١٩٩٤: احمد خاني (مم و زين)، حب الوطن/

Forma di Parole, Rivista Internazionale di letteratura,

3e série, 2e année, 4, Crocetti Editore, Bologne.

(١٤) ٩٩٥: دور المرأة في المجتمع الكردي وفقاً للأدب الأوربي/

Iran-Nameh, 1 (11), Tehran.

Mondo e Missione, Milano. اعميديّو العراق: هجرة بلا أرض ميعاد/ ١٩٩٦: مسيحيّو العراق ا

(١٦) ١٩٩٦: الأرض كلُّها محارق (هل كان هتلر يعرف ما فعل صدّام بالكرد؟!/

Corriere della Serra, Milan. 2 September 1996.

(١٧) ١٩٩٦: حوار مع عبدالله حسن زاده الأمين العام للحزب الديمقراطي الكردستاني في الران/

Politica Internazionale, anno XXIV, nuova serie, 3-4, Roma.

Campomarzo Editrice, San Lazzaro di الحكايات الكردية/ ١٩٩٦ (١٨) Sayena.

(۱۹) ۱۹۹۹: الأكراد ناس وطنيّون/, EdUP. Rome

(٠٠) ٩٩٩ : شاكر خصباك: مثقف عراقي جسر بين العرب والكرد/

Oriente Moderno, XXI, 2-3, Rome.

(۲۱) ۲۰۰۲: العلاقات بين ايطاليا وكردستان/

Quaderni di Oriente Moderno, Instituto per l'Oriente, Napoli.

Editore Jouvence, Roma. (۲۲) مسیحیّق کردستان/

Roma, pp. 404 /۲۳: تاریخ الکرد/ ۲۳۳

(٢٤) ٢٠٠٥: كركوك : محور التوازن في العراق. الماضي والحاضر/

Journal of Academic Assyrian Studies, vol. 19, 2, Santa Barbara.

Il Ponte n° 11. Roma. الخاسرين على الغالبين؟/ ۲۰۰۷: هل الكرد من الخاسرين على الغالبين؟/

Ananke, Torino. زير المطبخ وتقاليد الشعب الكردي/ . Ananke, Torino

(۲۷) ۲۰۰۸: بعض المصادر الكاثوليكية في الجزيرة (۲۰۱۹-۱۹۰۰)/

Kervan -Rivista Internazionale di Studi afroasiatici, Torino.

(۲۸) ۲۰۰۹: المطبخ وأعراف الكرد و جيرانهم/

Journal of Assyrian Academic Studies, vol. 23, n°1, Santa Barbara. Iraqi Embassy, Roma. العراق ، قلب العالم/ ۲۰۱۱: العراق ، قلب العالم/

المصادر:

- (1) Testimonianza di Mirella Gallettihttp://www.magazine.unibo.it/Magazine/Bacheca/AngeliDelFango/20 06/11/galletti.htm
- (2) http://www.ekurd.net/mismas/articles/misc2012/10/state6551.htm
- (3) http://www.ranchdeiviandanti.it/kurds/home.html
- (4) Kürt Yemek Kültürü / Mirella Galletti,Fuad Rahman, Fuat Serdaroğlu / Avesta Yayınları

# **(3)**

قبسات من أعمال بعض الكردلوجيين والكردلوجيّات

## تقریر تمهیدي عن حفریات (غار خر) و (تپه گنج دره)

البروفيسور: فيليپ إسميت ترجمة: ج. ز

أقدم كاتب هذه السطور في صيف ١٩٦٥م على التحري والتنقيب في مواقع قبتاريخية بغربي ايران؛ فأضحى ما قام به أساساً لبرمجة التحقيقات والأبحاث المستقبلية في هذا المضمار.

إبتدأ البحث من شمالي لرستان، ثمّ امتد لاحقاً إلى كردستان، ومن ثم الى آذربيجان. وخلال تنقيباتنا غالبا ما كنّا نقصد تحديد مواقع: المغاور ،الملاجئ الصخرية والمواضع المكشوفة؛ وكان ذلك يتيح لنا الكشف والإطلاع على مستوطنات العصور الحجرية بأطوارها الثلاثة: القديم، الأوسط والجديد، في سائر أنحاء سلسلة جبال زاگروس.

وقد تناولت تحقيقاتي أوّل الأدوار القبتاريخية، فغدت بمثابة تتمة للتحقيقات الواسعة للدكتور كويلر يانگ (Cuyler Young) من متحف (إنتاريو) الملكي؛ وعليه طالما انجزت بعونه وتعضيده. كذلك رافقني السيد (درباني) من متحف تبريز، في مجريات هذه التنقيبات، ممثلاً عن مركز الآثار الإيراني.

هنالك مواقع في هذه المنطقة، سبق أنْ أجرى فيها الآثاري كارلتوون س. كوون (C.S. Coon) وبعجالة تحريات وحفريات إبان السنوات (١٩٤٩- ١٩٥١م) حيث قام بحفرياته في عدة مواقع يرقى تاريخها الى العصر الحجري القديم (غار بيستون في منطقة كرمانشاه، و غار تمتمه في آذربيجان).

لم يقيض لتنقيبنا الجاري في ١٩٦٥ شأنه شأن سابقه لكوون، ان يكون شاملاً ومتكاملاً، يحيط بمثل هذه المنطقة الشاسعة؛ لذلك ينبغي مواصلته مستقبلاً.

إن أكثر المواقع المشمولة بتنقيباتنا في ١٩٦٥ لمْ تحتو على مخلفات كثيرة موغلة في القدم، وإنّما اقتصر على القليل والسطحي من أواخر ما قبل التاريخ والعصور التاريخية، والتي لا يتناولها هذا البحث. ومع ذلك ثمة في أنحاء كرمانشاه موقعان مهمان، جرى التنقيب فيهما ويؤمّل فيهما الكثير مستقبلاً (صورة١).

## غار خر:

يقع قرب قرية بيستون، وهو عميق، يبلغ طوله ٢٧ متراً. وترقى مخلفاته القديمة بالأقل إلى العصر الحجري الأوسط الموستري (Mousterian) وحتى عصرنا الراهن، وهو يقع على سفح جبل بيستون، مقابل نهر (گاماسياب).

في أواخر شهر آب ١٩٦٥، قمنا بحفر مسبار بأبعاد (١× ٢م، بعمق ١٥٥٥ م) قرب حلق الغار. لكننا لم نظفر ببغيتنا المنشودة من المخلفات وبلوغ القعر الصخري للغار. ومع ذلك تم الكشف في هذا المسبار المحدود عن مجموعة من الأدوات الحجرية (صورة ٣) والعظمية وبقايا حيوانية (صورة ٣) وشيء من الفحم وغير ذلك؛ ممّا يشير إلى أهمية هذا الموقع في توضيح كيفية نشوء مستوطنات العصر الحجري في أنحاء زاگروس. وقد عثرنا على أدوات موسترية (مشظفات جانبية وشفرات سميكة) في قعر المسبار. أمّا الطبقات التالية، فقد احتوت على أدوات حجرية مصنوعة من قبيل: المثاقب والمقاشط الحادة والأنصال والشفرات العصر الحجري الحديث. وكانت أكثرية اللقى المكتشفة، في الطبقات العلياء عبارة العصر الحجري الحديث الشكل وأخرى دقيقة، لها مواصفات أدوات العصر الحجري عن أدوات هندسية الشكل وأخرى دقيقة، لها مواصفات أدوات العصر الحجري الأوسط، ويحتمل كونها من الصناعة الزرزية (Zarzian)، وفي أعلى الطبقات، التبن، ثمّ استمرت هذه اللقى مع القليل من آثار العهد الساساني صلب (شاموت) النبن، ثمّ استمرت هذه اللقى مع القليل من آثار العهد الساساني ربي باهيكم عن مخلفات تاريخية أحدث...

إن ما يتعلق بالعصر الحجري القديم يشكل أكثر وأهم اللقى والمخلفات المكتشفة في هذا المكان، وذلك يعني انه شهد الإستيطان البشري لفترة لا تقل عن (٣٥ ألف سنة)

وهكذا فإن (غار خر) لا يمنحنا الفرصة المناسبة الجيّدة لدراسة وبحث الآثار الحضارية، فحسب، بلُ فرصة الكشف عن التحوّلات والتطوّرات المناخية والنباتية والحيوانية، في عموم المنطقة، إبّان حقبة زمنية طويلة تمتد من آخر عصر جليدي حتى العصور اللاحقة.

## تپه گنج دره:

على بعد (٥ كم) عن بيستون ، في وادي كاماسياب قرب مدينة (هرسين) حفرنا مسباراً في تل صغير يدعى گنج دره (صورة ٤) وقد دلّ توفر الأدوات الحجرية وغياب الفخار على سطح هذا التل، الى حدّ ما؛ دلّ على ارتباطه بأوائل عصر الهولوسين (Holocene).

كان قطر التل (٤٠ متراً) وعمق ترسباته (٧ أمتار). وقد وصل مسبارنا حتى الأرض البكر، حيث انكشفت لنا طبقات بدت كما لو انها حيطان طينية متهدمة مختلطة مع طبقات من الرماد. وقد حصلنا على عدد كبير من الأدوات من نوع حجر القدح وعلى أنواع أخرى من الأحجار - ما عدا الزجاج البركاني حجر القدح وعلى أنواع أخرى من الأحجار - ما عدا الزجاج البركاني Obsidian - مع بقايا رفات حيوان. ويدل علم تصنيف الأدوات القدحية (الاحجار الأم الأسطوانية والهرمية والشفرات الدقيقة ذوات المقابض والمشظفات والمقاشط) فضلاً عن المثاقب العظمية وكسور الأواني والأوعية الحجرية، يدل على علاقة المجموعة السالفة الذكر بتقاليد أوائل العصر الحجري الحديث، والتي وجدت مثيلاتها في تل (آسياب) ومواقع أخرى في أواسط زاگروس (صورة ٥)

إن هذا العصر الحجري معروف بـ (اللافخاري) أو ما قبفخاري، ويبدو أن تشخيصنا هذا قد ثبت استناداً إلى القياس (الراديو كاربوني) للقى الفحمية، التي وجدناها في القسم التحتاني للتل؛ حيث أشار الإختبار إلى (١٥٠- ٠٥٨ ق.م)، فإذا صبح هذا التاريخ؛ سيكون مقارباً لبدايات مرحلة تدجين الحيوانات وزراعة الغلال (الحبوب) في هذه المنطقة (علما بأن أقدم الشواهد لتدجين الماعز يعود الى ١٥٠٨ ق.م، في كهف شاندر في كردستان العراق) ومع ذلك لم تتضح لحد الآن، الفترة الزمنية للسكنى في هذا الموقع، الذي يحتمل شموله لعدد من القرى الصغيرة المبنية دورها باللبن (خشت = طابوق طيني غير مشوي).

كذلك أشار مقياس الراديو الكاربوني لقطعة من الفحم المكتشف في أعلى الطبقات، الى (١٧٠- ٢٩٦٠ ق.م) ويحتمل ذلك كونه دليلاً على تزامن طبقات لاحقة أحدث لهذا الموقع، مع الطبقات التحتانية لـ (چرمو في كردستان العراق) وقسم من (تپه گوران) في لُرستان، أمّا غياب الطبقات ذات الفخار في هذا التل، فهو مؤشر جليّ على انه كان مهجوراً إبّان (الألف السادس ق.م) ولاحقاً، ثمّ إننا مازلنا غير متيقنين من استيطانه حتى إبّان الألف السادس.

عموماً يبدو أن (كنج دره) موقع أثري مبشّر بكشوفات لاحقة أكثر تكاملاً، فضلاً عن احتوائه على المزيد من بقايا الصناعات اليدوية والقرائن والشواهد الأخرى الدالة على غياب مخلفات ما بعد العصر الحجري الحديث (اللافخاري)، بحيث يجعله عاملاً مساعداً لكشف كافة سطوح العيش في أيّة طبقة مسكونة مناسبة... كما يجلو هذا الموقع نتائج مهمة ومفيدة لما يتعلق بانصرام وتحولات البليستوسين للأعلى (Upper Pleistocene) حتى بدايات عصر الهولسيني، كما تبيّن في غار خر.

ولئن كشف الدكتور (يانگ) عن تعاقب العصور التاريخية اللاحقة - الأحدث - في موقع (گودين تپه) في واد آخر مشابه لموقعنا هذا؛ فإن توحيد الكشوفات الحاصلة في المواقع الثلاثة المذكورة، سيجلو لنا ما يتعلق بمجريات وأساليب الإستيطان البشري في المنطقة وأوضاع بيئتها الطبيعية عبر عصور عديدة مهمة قبتاريخية،

وما هو ضروري لقطع أشواط تلك المسيرة الطويلة، لا سيّما إنْ أمكن العثور على بقايا الأعشاب والنباتات، المستكملة لمخلفات - الحيو انات- الكثيرة هنالك \*

\_\_\_\_\_\_

\* للأسف لم استطع الحصول على المتن الانكليزي لهذا التقرير المهم، المنشور على الصفحتين (١٣٨- ١٣٩) من آثار العصر الحجري في ايران(ج٥) متحف جامعة بنسلفانيا فيلادلفيا/ ١٩٦٧، فاعتمدت على الترجمة الفارسية للسيدين: فريدون بيگلري وسامان حيدري، والمنشورة في القسم الفارسي من مجلة (آوينه/ ع٢٦ و٧٢ / ١٩٩٧ لهران) وكان شفيعي في اعتمادي هذا، هو الاستاذ بيگلري، الباحث الآثاري المختص والموثوق به. وقد أتحف المترجمان ما ترجماه بالصور المرقمة (١، ٤ و٥) اضافة الى ما يلي من الهوامش [ج. ز]:

شاموت: لتفادي الفطر الحاصل في نتاجاتهم بعد تيبيسها بعرضها لحرارة الشمس أو شويها في الكور؟ كان صانعو الفخار يضيفون إلى الطين (الصلصال) بعض المواد من قبيل: الرمل الناعم، الحصباء، كسرات الفخار، أو التبن وغيرها، وذلك يدعى بالشاموت، أي المادة المساعدة على تماسك الفخار وصلادته.

Holocene الهولوسين: هو العصر التالي للعصر الجليدي، وقد بدأ في حدود (١٠ آلاف سنة وما زال مستمرا...

تنقيب تل كنج دره: يتعلق الشرح الوارد هنا بفترة تنقيب تل گنج دره، أي سنة ١٩٦٥؛ حيث مابرحت التحريات والتنقيبات تتواصل خلال الفترة (١٩٦٧- ١٩٧٧) بحيث شملت ربع كتلة تراب التل. ثم ان الحفارين غير المجازين ألحقوا في السنوات الاخيرة أضراراً فادحة بأقسام من التل، لاسيما أحد الجشعين المتكالبين حيث دمر بالبلدوزر جزءً من القسم الجنوبي للتل.

Obsidin: أوبسيدين، وهو من عائلة الصخور النارية، ويتواجد باللونين الأسود والأخضر في بعض التكوينات والمقذوفات البركانية.

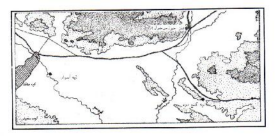
تهه آسياب: من مواقع العصر الحجري الحديث، وهو يقع شرقي كرماشان، في جنوب قرية (بيجانه) على سطح تل طبيعي مطل على نهر (قرمسو). وقد حفر فيه البروفيسور بريدوود مسباراً في عام ١٩٦٠، وتوصل – حسب رأيه الى ان الموقع هذا كان مسكونا في حدود اله (٧-٩) آلاف سنة الماضية وله صلة بمرحلة تدجين وتأهيل الحيوانات وزراعة الغلال.

**چرمو:** تقع بمسافة ١ كم شرقي چمچمال (في كردستان العراق). وقد أجرى فيها البروفيسور بريدوود، المزيد من التحريات والحفريات خلال السنوات (١٩٤٨- ١٩٥٥) وتعد چرمو إحدى أقدم القرى المسكونة لا في الشرق الأوسط فحسب، بل في العالم قاطبة.

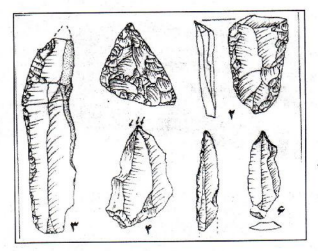
تيه كوران: يقع هذا التل قرب نهر (جزمان) في منطقة (هليلان) في لرستان. شرع الأثاري مورتنسن بحفرياته فيه، وتبين ان أقدم آثار الإستيطان فيه يرقى الى (٨٠٠٠ ق.م).

Pleistocene: البليستوسين هو رابع العصور الجيولوجية. وقد بدأ قبل ثلاثة ملايين سنة وانتهى قبل (١٠) آلاف سنة، وغالباً ما يسمى بالعصر الجليدي.

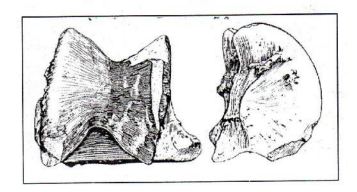
**گودين تپه:** تل يقع قرب نهر گاماسياب، بعيداً عن (كنگاور) بمسافة ٢١كم. بدأ الدكتور كويلر يانگ، الحفر فيه عام ١٩٦٥، وظهر أن أقدم استيطان فيه، يعود الى حدود ٧٥٠٠ سنة سابقة، أي في العصر الحجري الحديث.



شكل (١) المواضيع الواردة في البحث



شكل (٢) الأدوات الحجرية التي هثر عليها في الموقع



شكل (٣) عظام من البليستوسين

## في التشابه بين الكرد والأقوام القفقاسية

د. محمد علي سجاديه تقديم، ترجمة وتحشية: ج. ز

[ لا تخلو ساحات ثقافات الشعوب الجارة (العربية، الفارسية، التركية، والارمنية...) من مثقفين منصفين متعاطفين مع شعبنا الكردي، ومنهم من لا يتوانى عن تقديم ما في وسعه في المجال الثقافي من دعم ينضاف بصورة مباشرة أو غير مباشرة إلى رصيد قضية شعبنا العادلة، وهو يدخل في حيز الحوار الثقافي المأمول من قبل ومن بعد...

والدكتور سيد محمد علي سجاديه هو أحد أبرز المثقفين الإيرانيين، معروف بصفته باحثاً في مجالات التاريخ والتراث واللغات. وقد عني بالكرد في العديد من مقالاته ودراساته، مقدماً بعض المعلومات الجديدة والإجتهادات... وهو كما يشير في إحدى مقالاته ينحدر من أرومة كردية، حيث يعود أصل اجداده الى مدينة (اراك) التي يسكنها اللك واللور في الغالب ولهجتها شبيهة باللرية (الكردية).

ولئن وجدتُ في مقالات ودراسات د. سجاديه ما يضيف حقاً؛ فقد ترجمت بعضاً منها (بعضها إلى الكردية والعربية في آن واحد، وبعضها الآخر إلى العربية فقط، لعلها ترى النور هنا وهناك) وهي اضافة الى هذه المقالة: (عن اللولويين وعلاقتهم بالكرد)، (ملاحظة عن مقالة اللولويين)، (علاقة الكرد بالحيثيين)، (بصمات اليونانيين على سيماء كردستان)، (اللغة العيلامية القديمة وعلاقتها باللغتين الفارسية والكردية) و(طيران عنقاء زيوه الى الأبد) ولقد سبق لي ان نشرت في ١٩٩٦ ترجمة ملخصة بالكردية لإحدى دراساته عن عيد نوروز... وكلي أمل أن تضيف هذه المقالة مع حواشيها وشقيقاتها شيئاً ولو يسيراً إلى معلومات المختصين وقراننا الكرام، الذين يقيناً سئموا مما يجتر هنا وهناك بشكل يثير القرف] (ج.ز)

#### XXX

إنّ مَنْ إستافت نظرهم الكفاح الملحمي، الذي خاصه الشعب الچچاني ضد الروس؛ الاحظوا شبهاً عجيباً بين الچچان - مسلمي ما وراء القفقاس والكرد. فبرغم بعد الشقة بين موطنيّ الشعبين، وانتماء اللغة الچچانية (تاخجو) الى لغات ما وراء القفقاس؛ فان طبيعة حياة الچچان وأسلوب نضالهم يذكّران المرء بالقبائل الكردية المقاتلة.

وطبعاً لا عجب من التشابه القائم بين أغصان الدوحة الوارفة الموسومة بـ (المدنيّة الإيرانيّة) فهو أمر طبيعي، لكن عصرنا الراهن يستوجب الإلتفات الى هذا التشابه والإهتمام به؛ فقد تراكمت - للأسف - أخطاء وأوزار على هذا الغصن وذاك؛ إثر ابتعاد هذه الأغصان وافتراقها عن بعضها البعض وتشتتها، ناهيكم عن تحريفات المستشرقين، بل حتى كتابنا فى الداخل.

إنّ إحدى النظريات التي روّجها بعض المستشرقين، فحواها أن للكرد والأقوام القفقاسية أصلاً واحداً، لكن هذه النظرية تعرضت للإنتقاد لاحقاً. ومن ثم نحّاها

أكثر المستشرقين جانباً؛ انطلاقاً من حسبان اللغة الكردية ذات جذور هندواوربية. ثم طرح البعض فكرة فحواها: حتى لو كان هناك جذر قفقاسي للكرد؛ فإن لغتهم قد تعرّضت للتغيّرات لاحقاً؛ إثر التماس والإختلاط مع الأربين.

لكنما الحقيقة تكمن في كون الكرد والأقوام القفقاسية والفرس والميديين أغصاناً لشجرة واحدة هي (المدنية لإيرانية)؛ فثمة بينها قدر كبير من التشابه والتقارب؛ بحيث لا يمكن التفريق بينها. ومن نقاط التشابه: القيافات والآداب والعادات والتقاليد والكثير من الكلمات؛ فكل ذلك يلهج بالوحدة.

هنالك العديد من الأمور المتشابهة في مناحي معيشة وسلوك رجال القفقاس الجبليين، حتى الفنون القتالية والمصارعة، مع ما للكرد وغير هم من الإيرانيين.

ففي اللغة الكُرجية (الجورجية) التي تعتبر نموذجاً شاخصاً للغات القفقاسية، يطالعنا التشابه بين بعض ضمائرها وضمائر نظيرة لها في اللغتين الكردية والفارسية على الوجه الآتى:

Me : أنا = (مَن / بالفارسية) و (مِن / بالكردية).

OOH: هو، هي = (أو / بالفارسية) و (ئهو / بالكردية) و (هه و /ج.ز).

Shen (شَن): انْتَ، انْتَ = (تو / بالفارسية) و (تو، تو / بالكردية).

كذلك تذكرنا هذه اللفظة بلفظتين أخريين في الفارسية وهما: (شُما: انتم، انتن، انتما...) و (إيشان: هم، هن، هما).

لكنّما الأمر يتطلب الإستزادة في البحث والتحقيق، فالألفاظ السالفة بمثابة مفتاح لإستحضار الضمائر في اللغتين الفارسية والكردية.

وعلى هذا النحو هنالك لفظة (نوكناس: لا يفعل، لا تفعل) الكرجية التي تذكرنا باللفظة الفارسية (نكنه) والاصفهانية (نكس) المنافظة الفارسية الكنه)

تسمّى احدى القبائل القفقاسية (Mengreli – منگرلي)؛ فإذا حذفنا اللاحقة (لي) الدالة على الإنتساب؛ أصبحت اللفظة قريبة أو شبيهة بـ (منگر، مَنگور / اسم لقبيلة كردية تستوطن أطراف مهاباد). وعلى الشاكلة نفسها، يبدو الشبه جلياً بين اسمي قبيلتى (لَك و لاز) القفقاسيتين واسم قبيلة (لَك) الكرديّة في غربي إيران.

معلوم ان في أرستان قوماً باسم (شولي) وموطنهم يدعى (شولستان) (انظر: أصل اللور: د. اسكندر امان اللهي بهاروند)، وهناك في چَچنستان مدينة اسمها (شالي) وهي التي كانت مسرحاً لمعارك ضارية بين الچچان والروس.

أمّا الالإسم چچان (شَشَن) فهو قريب من / وشبيه بـ (شوشن – سوسن / الخوزيّة) و (زوزن /الخراسانية) ومن ذلك (خواجه حسن زوزني) و (زازان) إسم لطائفة

كبيرة من الكرد، و (ساسان – الأسرة الساسانية الحاكمة) وفي كل ذلك تشابهات تدعو للعجب!

وحسبما كتب (Nikitin – نيكيتين): هنالك طائفة في القفقاس اسمها (Kordioi كرديوي)؛ مما يستحضر كلمة الـ (كُرد) في الأذهان، رغم إن بعض المستشرقين يرون ان (كُرديوي) القفقاسية، وكُرتي عهد أردشير ذي السلطة المترامية، وكُرتي الاناضول، و (كُرد) عصرنا الراهن أقواماً من أرومة شتى، لاتجمعها سوى التسمية المتشابهة، أو المتقاربة، لكنما المنطق يستوجب وجود آصرة ما بينها. فلو تمعّنا قليلاً؛ لوجدنا رابطة لاتخفى بين: كارتولي (اسم لغة الكرج) وكُرديشن (اسم قبيلة نورستانية في افغانستان)، وكُرد جالي (اسم لغة البراهوئي) وجزيرة كُريت قبيلة نورستانية في أوربا وحتى اسم (كردي) في إحدى اللغات الافريقية. وهنا لا أنوي والـ (كلت) في أوربا وحتى اسم (كردي) في إحدى اللغات الافريقية. وهنا لا أنوي البت ولا أبتغي القول بكردية تلك القبيلة الافريقية، ناهيكم عن الكاتيين والكريتيين. والكريتيين. حين تطلق على الشعب الكردي على وجه التخصيص. ولمثل شيوع هذا المفهوم، الخير يتمثل في لفظة (آريا) و (ريا – هندستان) واير لاندا. وبشكل أوسع.. حتى الريان جايا (كينيا الغربية). وقد تلعب الصدفة دورها في تشابه بعض الأسماء طبعاً.

إن أحد المصادر التاريخية القيّمة، التي تذكر اسميَّ (آريان) والـ (كرد) هو (الحوليّات - القفقاسية - القديمة). وحسبما يرد في كتاب (اللغة الگرجية / طـ تقليس / الإتحاد السوفياتي) أن الگرج (الجورجيين) يحسبون أنفسهم من أارض (آريان – گرتاولي)؛ وهذا أكبر بيّنة على صواب نظريتنا القائلة بوحدة (الگرج، الكرد وإيران) مع ان مؤلف الكتاب ذاك، حاول إرجاع اسم (آريان) الى المبراطورية (آني – آران) أي إلى الدولة الإئتلافية (الأورارتية – الميتانية) ونفى أيّة علاقة لها بإيران .

جليّ ان لفظتي (آران) و (آريان) تعودان إلى جذر واحد مشترك. ثم ان الإمبراطورية، التي قامت ماضيئذ، شيّد صرحها الأورارتيون والميتانيون، وهما قومان ايرانيان، لكن دراسة الجذور المتشابهة بين الأقوام: الميتانيين والاتري (الأورارتيين) والكرد تتطلب فسحة أوسع؛ لذا أشير بعجالة على سبيل المثال، بأن

الميتانيين كانوا يقولون للأعداد (= eka إيكا / = dvo دڤو / = پَنچا (pancha) وكلها متماثل مع ما في اللغتين الفارسية والكردية. بل ان اسم أحد رؤساء الميتانيين كان (آرتا) وهو شبيه متماثل لما ورد من أسماء في الأڤيستا. وكان الأورارتيون يقولون لله (سنة) (سالي، أو شالي) والكلمة أشبه ما تكون برسال /الفارسية – و سال / الكردية) كذلك الحال مع اللفظتين (= اللقين تعنيان (= يقول) فهما تذكر اننا باللفظتين الكرديتين (= دهلي و معلي) وبالمعنى نفسه في لهجة أهل سقز و سنندج .

قد يظ البعض اننا قد أوردنا مجرد بضع مفردات متشابهة أو متقاربة من هنا وهناك، وغضضنا الطرف عن قواعد تلكم اللغات ونحوها ومجمل مفردات قواميسها بما تنطوي عليها من اختلافات؛ فنقول ان ثمة وحدة تكمن حتى ماوراء الاختلافات القائمة. لنتناول مثلا لفظة (Ori) اوري باللغة الگرجية فهي تعني (اثنين و زوج) سنجد (ياور = زوج) في الكردية، و (يار = حبيب وزوج) في الفارسية و (yera – يَرا) في البراهوئية، علاوة على ذلك، هنالك (ياري و جاري) كمفهوم يتعلق بقران أختين مع زوج واحد على التوالي.. وهناك أيضاً جذر لفظة (يارسان / الكردية) وهو (يَري، أي ثلاثة) الشبيه بلفظة (Ori) الگرجية (علما أن ثلاثة في الإيرانية القديمة هو: (Tri)؛ إذاً فنحن نرى تشابهات لفظية ودلالية بين هذه اللغات؛ أينما نلتفت، والحال أشبه ما يكون بالتشابهات القائمة بين او لاد وبنات العمومة

إن للفظة (ba) في اللغات القفقاسية نظيرتها في الآڤيستا (bi) كذلك في اللغتين الفارسية والكردية بالمعنى نفسه (بـ/ بواسطة / مع). وفي اللغة الگرجية يسمّى البطيخ الأحمر (الرقي) (زامتر اولي) والشتاء (زامتاري) أي (زمستان / بالكردية والفارسية) و (زام) الگرجية، التي تعني (البرد – البرودة) هي (سَرما) في الفارسية والكردية و (zam) بالنورستانية تعني (ثلج). وعليه فإن الاختلاف الذي يتعلق بلفظة (زامتر اولي) إنما هو ظاهري وليس جوهريا، حيث تكمن وشائج الوحدة في الجذور، وفي مجمل مضامير الثقافة... \*

هوامش المترجم (ج.ز)

١- وفي اللغة الكردية (نكه = لا تفعل).

- ٢- البراهوئي (البراخوي) قبيلة كردية كبيرة قاطنة في بلوجستان وكانت لها إمارة. وما
   برح البراخوئيون يعتزون بكرديتهم. ولهم شأنهم المشهود في باكستان.
- ٣- وهنا ينبغي التذكير بحكومة الكرت (الكرد) (١٢٤٥- ٣٨٣ م) التي اسسها شمس الدين محمد وعشيرته الـ (كرد كلي) في سجستان في عهد الإيلخانيين، وقد ترامت سلطتها فشملت (هرات، الغور، غرجستان و سيستان) (راجع الدول والحكومات الكردية ـ محمد امين زكي بك/ ترجمة محمد على عوني).
- ٤- خلال متابعاتي للثقافة الكرجية (الجورجية) لا سيما باللغة الانكليزية طالعتني أسماء أدباء وفنانين جورجيين لا تفرق بشيء عن أسماء شائعة بين الكرد، مثلا: ريّقاز انانيشقلى (قاص.) / فريدون خالفاشي (شاعر) / تيمور چاخيدزه (مخرج مسرحي) / ميديا كاخدزه (شاعرة) / ميديا چيخلادزه (نحّاتة) / ميديا چاخاقا (ممثلة مسرحية). فضلاً عن الأسماء التي طالعتني في نصوص أدبية (قصصية ومسرحية.): ميرزا، مرجان، كوّتا، قانق، گولانر، چاقچاق ، ژانري و افتاندل وحصراً شخصت الأسماء الاتية: زوّراب، ليڤان، نوغزار، نينو و جڤاتزا في مسرحية (رحلة عبر الازمنة الثلاثة) لكريگول اباشيدزه، عند ترجمتي لها عن الانكليزية الى الكردية. وبخصوص التشابه القائم بين الاسماء الگرجية والكردية؛ يمكن الرجوع الى (Soviet Literature- No 6 (351)-1971).
- ٥- والأمر نفسه ينسحب على العديد من مناطق كردستان الأخرى (كركوك، اربيل والسليمانية).
- وفيما يتعلق بهذه اللفظة، ثمة ايضاً في اللغة الكردية: زوزان: المناطق الجبلية الباردة/ زام= جرح/ زوم= خيمة الكرد الرحل/ و(زمهرير = شدة البرد) في العربية من الجذر نفسه!

#### المصدر

ناوینه/ ژ ۲۲ و ۲۷ / ۱۳۷۰ خورشیدی / تهران (القسم الفارسی) مانندکی های کردان واقوام قفقازی.

\* لم اترجم العنوان الأصلي حرفياً والذي هو (تشابهات الكرد والأقوام القفقاسية).

## لغة إيلام القديمة وعلاقتها باللغتين الفارسية والكردية

## محمد علي سجاديه ترجمة وتحشية: ج. ز

تعتبر لغة ايلام (عيلام) القديمة 1 من أقدم اللغات ذوات الخطوط (الحروف = الأبجديات) في العالم. ومع ان آراء علماء اللغة لاتجتمع بشأنها، فان اكثرهم يصنفها ضمن العائلة الزاگروسية الخزرية (القزوينية) Zagro Caspian . وأغلب الإعتقاد هو ان اللغة الإيلامية للغة آسيوية قديمة، لا علاقة لها بعائلة اللغات الهندو - أوربية.

لقد توصل كاتب السطور عبر دراساته وبحوثه خلال (١ اسنة) إلى ان الإيلاميين كانوا قريبين جداً من الآريين من حيث الأصل والثقافة، فحتى لو لم يكونوا جزء من العائلة الآرية والهندواورببية؛ فهم دون ريب قريبون جداً من هذه العائلة. وعليه أعتقد ان المستشرقين وأكثر الباحثين والمحققين الايرانيين لم يدققوا كما يجب في الكلمات الإيلامية المتواجدة في الرُقُم والجداريات، وإلا فان قليلاً من التمعن والتأمل يكفي لتشخيص الهوية الإيرانية الخالصة لها وجذورها المتشابهة مع اللغات الآرية الأخرى، بكل يسر.

وبهذا الخصوص نشير ابتداءً إلى حقيقة ان العديد من الكتاب اليونانيين، الذين كتبوا عن ايران، لم يذكروا شيئا عن الفروقات والتباينات بين الفرس والخوزيين (الإيلاميين) والميديين، من حيث العنصر (الأصل العرقي) والصفات الجسمية. ان مجرد نظرة فاحصة الى صور الجنود والافراد الايلاميين في النقوش الحجرية الكائنة في (عرش جمشيد) تكشف التشابه في الهيئة والقيافة. واضافة الى هذا، لما انتفض Martiya (مرتيا) ملك ايلام وقاوم داريوش بحماس وشدة، من الواضح ان ملكا مثله وفي ذلك الزمن الغابر، لم يكن من دون اتباع، بل كان اتباعه كثيرين ومحسوبين عادة من اقربائه. ونفهم من بعض الشواهد، منها جدارية داريوش، ان مرتيا كان فارسيا، لكنه يدعو نفسه Umanish أو Imanish ملك ايلام.

وهكذا تنجلي الحكاية، فقد كان الفرس والايلاميون متقاربين الى حد يصعب التفريق بينهم. ثم هنالك قرينة أخرى فحواها، ان الايلاميين لم يكونوا يكنون شعوراً بالمعاداة تجاه الميديين والفرس كشعور مجتمع متمدن، بل ومستعمر ومستلب من قبل الغالبين المهيمنين؛ بحيث كانت منطقة خوزستان (ايلام) عندئذ من أهدأ مناطق الامبراطورية مقارنة بسواها.

لقد أولت الدولة الهخامنشية (الاخمينية) اهتماماً كبيراً بالكتابة والثقافة الايلاميين ناهيكم عن الجنود الايلاميين، ومن هنا جاءت اكثرية المدونات الاقتصادية

الاخمينية باللغة الايلامية. وكان للجنود الايلاميين مكانة بارزة في حماية الملوك الاخمينيين ضمن تشكيلة (الحراس الخالدين).

هنالك نقطة مهمة جدا، ألا وهي ان داريوش وخشايار وغيرهما من ملوك الاخمينيين والميديين، الذين كانوا يفاخرون بالنزعة الآرية، كانوا عموما يضعون الايلاميين في المرتبة الثانية والثالثة، التي تعلو على آريي (هرات) و (پارت) و (السند) و (خوارزم) بل واغلب الاقوام الآرية الاخرى...

والآن لنتناول، اللغة الايلامية قليلاً. فحين نطّلع في كتاب (فجر تاريخ ايران) لجورج كاميرون على لفظة (husame) ونعرف انها تعني (خشب = حطب) نجدها لفظة (هيزم) الحالية نفسها؛ اذا ما تمعناها ودققنا فيها قليلا. وحين تطالعنا لفظة (pitir) في لوح Naramsin Hita والتي تعني (عدو) نجدها نفس (پيتيره) و (يتياره) اليهلوية ولها ايضا جذر أقيستائي.

ان الضمائر Um – Umanke – Umine تذكرنا بالجذور الفارسية والكردية لـ (ام و اوّم Om – من – من كه – )  $^{\circ}$ . وهناك جذور متشابهة كثيرة في سائر المجالات. فعلى سبيل المثال اللاحقة (ash) الخاصة بالشخص الثالث الغائب، هي نفسها المستخدمة حاليا، في الفارسية والكردية واللغات الايرانية الاخرى، كما في عبارة (دخترش = ابنته) . ويمكن الجزم اننا نجد لكل كلمة ايلامية تقريبا ما يشابهها في اللغات الايرانية. وبناءا على هذه التشابهات يمكننا ان نجد العلاقة بين هذه اللغة واللغات الهندوأوربية، فمثلا (hi) بمعنى (إين) بالفارسية حذا او هذه)؛ ففي الفارسية الادبية (هين) تعني (إين) كذلك تستخدم (اي) الشبيهة بـ (هي) في بعض اللهجات، ففي الشوشترية H = a هيه تعني (اين) و (هي) شبيهة بـ (hi)، كذلك في فرع من اللرية يقولون (hi = هي) بمعنى (إين =هذا).. والآن اضحت العلاقة تنجلي بين H و here الانگليزية (هنا) و الفارسية القديمة؛ اذ اشار بعض وثمّة رابطة بين هذه الكلمات والجذور الأقيستية والفارسية القديمة؛ اذ اشار بعض الكتاب - مثلا - الى معان مشابهة لجذر hiya في الفارسية القديمة.

اسماء الآلهة والشخصيات الأيلامية معروفة، مثل اسم Nazi و Kurdi الذي يذكرنا باسم (الكُرد) وكانت كردويه شقيقة بهرام چوبين. و Irani اسم نسوي، يذكرنا باسم ايران و Uman يذكرنا به (هومان) و Nahiti هو اسم (ناهيد) كما يقال. ونجد انعكاس اسم Maz في (مازيار) و (مازداد) وامثالهما، وكذلك يتداعى الى اذهاننا اسم (تير = سهم) عبر اسم (tiru).

اذن وبعد كل ما اسلفناه؛ ألا توجد علاقة متينة بين هذه اللغات؟!

هنا لابد من الإشارة الى وجوب تناول قواعد هذه اللغات بالدراسة والبحث؛ بغية الكشف عن العلائق الكائنة بينها، فاذا تمعنا في قواعد اللغة الايلامية؛ سنجد تشابهات عجيبة بينها وبين قواعد اللغة الفارسية الحديثة، فهل ان اللغة الفارسية

الحالية نتجت عن تلاقح الفارسية القديمة مع الإيلامية المتطورة، وحافظت من ثم على قواعدها النحوية والصرفية؟

اذا دققنا النظر قليلا في التشابهات القائمة الخاصة باوضاع الفعل والفاعل والمفعول والصفة والموصوف ودستور تركيب الجملة بين الفارسيتين القديمة والحديثة واللغة الايلامية؛ سوف لانجد فروقات مهمة تذكر.

للوهلة الاولى تبدو بعض الكلمات الايلامية ظاهريا غير ذات علاقة بالفارسية، غير اننا ما إنْ ندقق في الامر؛ سنجد العكس صحيحا؛ فلفظة المنه التي تعني (ابن = ولد) هي في الحقيقة ذات اللفظة (زك) الموجودة في اللغتين البلوچية والبشتوية وبعض اللهجات المتناثرة هنا وهناك وبالمعنى نفسه. وينبغي الانتباه الى ان لفظة Urmashta اورماشتا هي نفسها آهورامزدا وان لفظة Zak البلوچية والبشتوية هي (زائي) نفسها ومن جذر (Za – زادن – ولادة) آ.

ويدعى النيس (Shak = شك) باللهجة الايلامية (الفيلية) من الكردية المعاصرة ويدعى النيس (Shak = شك) باللهجة الايلامية (الفيلية) من الكردية المديد، تأدية) وهو نفسه جذر لفظتي (صك) العربية و (چك) الفارسية. ومعلوم ان للاحرف العربية (ز، ش و ص) تلفظاتها الخاصة المختلفة فيما بينها.

هنالك لُفظة (Si = سي) الايلامية التي تعني (رؤية، إبصار) وهي تستحضر لنا لفظة (See) الانگليزية وبالمعنى نفسه. كذلك الفاظ (سى كردن، سهيركردن) في الكردية واللرية والفارسية و (سو) في الفارسية أم بمعنى (رؤية، نظر، نور) كلها من الجذر نفسه.

وثمة في الايلامية لفظة (Siri) بمعنى (أنن) وبالطبع لها علاقة بلفظة (Sru) الأقيستية، التي معناها (سماع) وعلى المنوال نفسه فان لفظة (ti) المختصرة من جذر ايلامي قديم تعني الآن (عين) في لرستان، وهي نفس لفظة (تغ) الشائعة في بعض ارجاء كردستان، وهي ذات علاقة واضحة بلفظة (di) الأقيستية بمعنى (ديدن = رؤية) وتشاركها في الجذر المشترك للغات الايلامية والايرانية القديمة الاخرى، كالكاسية (الكاشية) والاورارتية والأقيستية والپهلوية، ومن ثم اللغتين الفارسية والكردية؛ فان دققنا النظر في (Ale) و (tiule) الاورارتية، التي تعني (يقول) نجدها (ئملنى، دهلنى) الكردية نفسها المتداولة في (سقز) و (سنندج).

و هناك في الايلامية القديمة مقاطع صوتية ذات نغمات متناسقة، يمكن اعتبارها الاصل السالف للمقاطع الموزونة في اللغتين الكردية والفارسية.

وخلاصة القول: لم يكن الايلاميون ثلجاً؛ ليذوبوا.. ولم يتعرضوا للجينوسايد. بل كانوا على الدوام ايرانيين بارزين حسب الوثائق والادلة الايرانية نفسها. وللغتهم وثقافتهم أواصر ووشائج وثيقة مع اللغتين الفارسية والكردية. وسيمكّننا الفحص والتحميص من ايجاد الكثير من الجذور اللغوية المشتركة بين اللغتين الفارسية والكردية (اللهجة اللرية خاصة) تعود الى اللغة الايلامية.

ان ما قام به المستشرقون من أبحاث وتحقيقات سابقاً، تخللتها نقاط ضعف بارزة وجلية؛ فان عادوا وقرأوا بدقة وامعان ما قرؤوه من قبل؛ لعثروا على الجذور الايرانية الخالصة في الايلامية القديمة. ومن نافل القول ان المستشرقين طالما حسبوا جذورا لغوية ايرانية رائعة - وصلتنا من الايلامية - ألفاظاً دخيلة؛ لمجرد عدم ورودها في المتون الفارسية القديمة!

وعليه؛ فإن كاتب هذه السطور يرى أنّ ثمة جذوراً مشتركة أكثر بكثير مما وردت في هذا المقال، وإن الرابطة القائمة بين لغة ايلام القديمة واللغتين الفارسية والكردية، هي الرابطة نفسها القائمة بين الجد السلف والحفدة.

وكلّي أمل أن ينبري المواطنون الأعزاء، لاسيما من أهل إيلام، للقيام بالدراسات والبحوث والتحقيقات في هذا المضمار؛ ليكشفوا للعالم أسرار اللغة والثقافة الإيلامية الغنية.

#### هوامش واشارات المترجم (ج. ز):

- 1- (ايلام القديمة): كانت تشمل مناطق لرستان وبختياري وايلام الحالية (پشتكو) وخوزستان (الاهواز) وكوهگيلو وبوير احمد ومامسني وبوشهر وحتى اطراف مضيق هرمز، وكانت بابل وآشور تحدانها غرباً، وبلغ أوج توسعها السياسي وازدهارها الحضاري في القرنين (١٣-١٢ ق.م) وكانت عاصمتها (شوش سوسنگرد). امّا (ايلام) الراهنة فما هي الا جزء صغير من ايلام (عيلام) الغابرة، التي كانت تدعى ايضا بـ (انزان ـ انشان) و (سوزيان).
- ٢- أي لغة ايلام (عيلام) القديمة، وهي " لغة بائدة كان يتحدث بها العيلاميون القدماء.
   وكانت اللغة الأساسية في إيران في (٢٨٠٠-٥٥ قبل الميلاد) أمّا لغة ايلام الحالية،
   ومنذ قرون عديدة ، فهي اللهجة الفيلية اللرية، التي هي احدى لهجات اللغة الكردية الرئيسية.
- ٣- واضح ان كلمة (خوزستان) تعني بلاد الخوزيين (العيلاميين) وقد حرّفت فيما بعد الى
   (اهواز احواز) بل إلى (عربستان)!
  - ٤- تحولت دلالة لفظة (يهتياره) في الكردية المعاصرة الى (ساقط، منحط، حثالة)!
    - ٥- ضمير المفرد المتكلم (انا) و (ني)، اي في حالات الفاعل والمفعول والجر.
      - ٦- و (زك= زگ = سك) تعنى (بطن) في الكردية المعاصرة.
- ٧- (شهک) بالكرمانجية الوسطى (التي تدعى بالسورانية خطأ) تعني: الخروف في عمر سنتين- مر عليه ربيعان، وتقابلها كلمة (جذع) بالعراقية الدارجة (الشعبية).
- ٨- وثمة ايضا لفظة (سؤما) بالكرمانجية الوسطى من الجذر نفسه وبالمعاني الأتية: نور العين، قوة الابصار والنظر، الأفق وبصيص النور من بعيد. و (سؤمايى داهاتن) تعني (عَمى).

#### ثبت د. سجادية مصادره الآتية بالفارسية طبعا، فآثرنا درجها كما هي مع ترجمة عناوينها:

- ۱- سپیده دم تاریخ ایران (فجر تاریخ ایران) / جورج کامرون.
  - ۲- تاریخ ماد (تاریخ میدیا)/ اثر: دیاکونوف.
- ٣- گنجينه هاي تخت جمشيد (كنوز عرش جمشيد)/ بروفيسور هالك.
- ٤- گنجينهي از الواح تخت جمشيد (كنز من الواح عرش جمشيد): بروفيسور كامرون.
  - ٥- تاريخ ايران، درباره ايلام باستان (تاريخ ايران، حول ايلام القديمة)/ كامبريج.
- ٦- درباره سنگ نبشته شاهان ایلامی (حول النقوش الحجریة لملوك ایلام)/ بروفیسور هالك.
  - ۷- زبانهای گمشده (اللغات الضائعة) / اثر: بروفیسور یوهانس فرید رایش.
  - ۸- زبانهای آسیای کوچك (لغات آسیا الصغری)/ اثر: بروفیسور فرید رایش.
    - 9- نيا كان سومرى ما (اسلافنا السومريون)/ دكتر محمد على سجاديه.

#### المصدر

مجلة (ناوينه) ژماره ۱۷ و ۱۸ سالی ۱۳۷۳ ش (القسم الفارسي).

# مقدّمة القاموس الـ (كردي ـ فرنسي) لأفكوست ژابا

فيرديناند ژوستي ترجمة و تقديم: ج. ز

{ Ferdinand Justi = فيرديناند ژوستي (٢ حزيران ١٨٣٧ - ١٧ شباط ١٩٠٧) مستشرق ألماني (إيرانلوجي) ولد في ماربورگ - ألمانيا، حيث درس في جامعتها، ثمّ في جامعة ألماني (Göttingen وفي ١٨٦٩ بلغ درجة أستاذ في جامعة ماربورگ، وعمل في تدريس علم اللغة التاريخي والمقارن وفيلولوجيا اللغة الألمانية واللغات الإيرانية. وقد لقد خلف ژوستي بضعة آثار ثمينة في مجالاتاللغات: الآفيستية، البهلوية، الكردية و تاريخ الشرق، لاسيما تاريخ إيران. ومن أعماله:

- Iranian names book = كتاب الأسماء الإيرانية/ ١٨٦٤ مونيخ
- Handbook of Avestan language | Zend language دليل اللغة الأفيستيّة/ لغة الزند/ ١٨٦٤ لابيزيگ
- Note sur les motsetranges en Kurde = ملحوظات عن الكلمات الأجنبيّة في الكرديّة/
  - Les noms d'animaux Kurden = أسماء الحيوانات في اللغة الكرديّة/ ١٨٧٨
  - Dictionnaire kurd-française = قاموس (کردي۔ فرنسي)/ ۱۸۷۹ پترزبورگ
    - History of ancient Persia = تاریخ فارس القدیم/ ۱۸۷۹ برلین
      - Kurdische Grammatik = فواعد الكرديّة/ ١٨٨٠ پترزبورگ
- History of Oriental peoples in ancient times = تاريخ الشعوب الشرقيّة في العصور القديمة/ ١٨٨٤ برلين}

أعددت هذا التقديم إستناداً إلى (Wikipedia, the free encyclopedia باللغتين الإنكليزية والفارسيّة) وأرجو الإنتباه إلى انّه قد تعذر عليّ ضبط الكثير من الفاظ المفردات الواردة في مقدّمة روستى؛ لعدم وجود الفونتات الضرورية.

(j.z)

#### xxx

هذا القاموس الكردي الذي طبعته ونشرته الأكاديميّة الملكيّة هو من تأليف السيّد آفكوست ژابا القنصل الروسي في أرضروم سابقاً، والمعروف أكثر في عالم العلماء والأدباء بكونه مؤلّف (جامع يي ريساليان و حكايتان ب زماني كورمانجي August Jaba, Recueil de notices et recits Kourdes

Seevant a la connaissance de la lingue, de la literature et des tribus du Kourdistan, St, Petersbourg, Eggers, 1860

هذا الكتاب مصدر لمعلومات ومعرفة عن لغة وأدب قبائل كردستان، والتي جمعها وترجمها مؤلّفه، ونُشِر في سنة ١٨٦٠ بمدينة بطرسبورغ، وفي سنة ١٨٦٧ أهدى المولّف مخطوطته إلى الأكاديميّة الملكيّة، وبعدها أضاف السيّد آفكوست ژابا (١٨٠١ - ١٨٩٤) إليه قاموساً أغنى (فرنسي- روسي- كُردي)، و بدوري أضفت الكلمات والجمل الجديدة في هذا القاموس اللاحق إلى القاموس الب (كُردي - فرنسي).

لقد وضع السيد ژابا مختارات ثرة من المحادثات بالكردية تحت يدي، وهي جديرة بالنشر؛ فأبحت لنفسي إدخال الكلمات الجديدة الواردة في هذه المخطوطة، في هذا القاموس، وقد أرسلت الأكاديمية الملكية إليَّ دستور صيغ التصريف في قواعد مخطوطته إضافةً إلى قائمة أفعالها؛ لكي أستند إليها في إنجاز عملي هذا.

إن مجموع الكلمات الكردية كامل إلى حدّ ملحوظ، حسبما يتراءى هنا، ويمكننا زيادته بإضافة كلمات وعبارات خاصة بتاريخ الطبيعة. وتتراءى أيضاً كلمات تركية وعربية كثيرة، ويمكننا أيضاً زيادتها، ولكن لأنني قد رأيت الكثير منها في أوراق وكتابات M. Socin ؛ فقد وجدت من الأفضل أن أضع لها حداً في هذه الطبعة؛ لأنني أرى الكرد يأخذون كلمات وعبارات تركية وعربية بحرية، ودون تغييرها؛ فإن جمعها وحشرها هنا بلا جدوى.

لقد دوّن السيّد ژابا آنذاك ملحوظاته عن الكلمات والعبارات، ووضع الصيغ الرئيسة لتحليل وشرح الأفعال، وهذا مشهود بصورة مباشرة. وكان كارزوني (١٧٣٤- ١٨٠٤) قد أضاف بضع صيغ للأفعال الكرديّة وغيرها مثل: ضمائر الشخص المفرد، والتي عنده بمثابة ضمائر قديمة، ثم أضاف صيغ الماضي التام، والتي هي نفسها للمفرد والجمع، والتي يمكن تمييزها عن بعضها البعض بالضمائر التي تعقبها في الكتابة والكلام..وعلى سبيل المثال ورد ذكر الأزمنة والحالات الآتية: المضارع، المستقبل، الماضي المستمر، الماضي التام، إسم المفعول، شكل صياغة الفعل، الإضافة، إسم الفاعل، الماضي البسيط، المصدر، و اسم الفاعل (مع: ويَراى = إضافة إلى...، له گه ل = مع...، به ده م = أثناء...، كه = الذي ،

وقد إستخدم ژابا لإملاء الحروف الكردية والعربية الإملاء الفرنسي كـ (ch) مقابل (sch) بالألمانية و (u) بالألمانية، و (u) مقابل (u) أو (u) عليه على مقابل على ذلك مفردة (u) بيش= أمام) المكتوبة بدون أيّ تغيير (pych)، لأننى بنفسى إستخدمت الإملاء الأساسى للمجموعة السابقة، والمستخدم في

القاموس، ولقد تمّ تنسيق صيغ الإملاء المختلفة لهذه المجموعة عموماً مع صيغ إملاء لغات الأم للمؤلفين؛ فالإملاء الذي استخدمه گارزوني سبق لليرخ أن استخدمه، وهو منشور في القسم الثاني من أبحاثه عن الكرد، ونادراً ما يطال الشكّ إملاء الأصوات، فعلى سبيل المثال، كتب كارزوني (telingia) ويمكن أن نقرأها: (تلنگيا) أو (تلنجا). ولعلل أجود إملاء علميّ للكلمات المركّبة يعود إلى ليرخ وسوسين، وبالعكس من ذلك، فقد صحّحت بنفسي الإملاءات الشرقية مرّات عديدة، وهذا شيء ضروري جدّاً لمعرفة إيتيمولوجيا الكلمات، وقد عملت ذلك، حيثما إستطعت. نادراً ما تمكّن ژابا من معرفة الكلمات التركية والأرمنيّة، وبدون الإشارة إلى أصلها وجذورها. وفي هذه الحالة تتيسّر معرفة ما قيل من قبل ژابا أو من قبلي؛ لأن ما يتعلّق بهذا موضوع في المقدّمة؛ فعلى سبيل المثال كتب ژابا: "طغا- Tyga يافع، فتى/ بالأرمنيّة" وكتبت أنا أيضاً: "تغا- Tyga يافع، فتى/ بالأرمنيّة (...)، وهي آراميّة أصلاً، أنظر:

Fr. Muller, Sitzungsberichte der Wiener Akad. XLI,13"

و كلمة (بوخين- Pokhin عجين، نوع من العجين، وهي تكتب بالأرمنية Pokhint فكتب أمامها الإضافة الآتية: "قارنْ بوغين وكلمة (......) الأرمنية"، ولأن كتابة الأرمنية بالإملاء الفرنسي تتلبّد بالغموض؛ حيث علينا أن نعرف ما هي حروف الألفباء الأرمنية، وأن تُقارنها مع الأمثلة الآتية: اخبين، امان، انقاربه، حمد له، بونك، صوفي، ويمكن بهذه الطريقة معرفة نوع إتمولوجيا الكلمة، وإذا وضعنا شارحة (-) معناها نقص في فهم المعنى كمثل كلمة (Sawir) التي يصعب الظفر بمعناها؛ إلا إذا وضعنا شارحة بين مقطعيها (Sa-wir) حيث التفريق بينهما على هذه الشاكلة في القاموس.

لمْ يدوّن رُابا مفردة (wir) في مجموعاته؛ لعلّ العلّة تكمن في إنها ربّما لا ترد إلاّ في حالات التركيب والإشتقاق كما في كلمة (Sa- wir) و (Sa- wir) في الكلمة المركّبة (Sa- Sa-) التي لم ترد في قاموس رُابا ، في حين ترد (sa) في الكلمة المركّبة (ساو له التي أخطأ جابا في تدوينها بصيغة (ساقوله)، وهنا أسمح لنفسي بإيراد العديد من الأمثلة، التي تتضح معرفتها إتمولوجيّاً؛ إستناداً إلى كيفيّة إملائها كمثل مجموعة من الأصوات المتواجدة في اللغات: العربية والتركية والكردية المتشابهة لفظاً والمختلفة معنىً؛ حيث يجب تحديد الصوت العربي الأساس، وقد كان التعرّف إليها سهلاً بين الكلمات المستخدمة، لكن تفسير ها كان صعباً؛ بسبب الإملاء الرديء، حيث أضفيت صفة وصيغة غريبة على صور الكلمات، التي ترسّخت في ذاكر تنا عبر القراءة.

في مخطوطات ژابا ، دوّن ملاّ كردي (إشارة إلى الملاّ محمود بايزيدي المعين لرّابا / محسن احمد) أشكال الحروف الفارسية والكرديّة، وقد إختلطت عليه أحياناً الأحرف الآتية كمثل: كتابة الـ (أ) بالـ (ع) وبالعكس؛ حيث كتب: (عرد، عسمان،

عور، طأن، ابره، اسرن الف، الاو، اليل، اويز، اويكين، قوره، متعاهد، ماجون، مانكى، نال) بدلاً عن: (ارض، آسمان، اور، طعن، عبرة، عصر، علف، علو، عليل، عوز، عوقين، قرعة، متاحد، معجون، معنفى، نعل) وقد خلط أيضاً بين العليل، عوز، و له كتب على سبيل المثال: (طرس، سومت، تارش، توره فى، تاوان، تورى، كط) بدلاً عن: (ترس، سماط، طرش، طريفى، طوان، طورى، قت) لكنه كتب صوابا: تيرا (مختصرها: تى) وأخطأ في كتابة (طرا) بدلاً عن (تيرا) المرتبطة بالكلمة السابقة نفسها، وقد ورد الشكل الأخير كثيراً بصورة (طير) التي صوابها (تير- fleche)، كما دوّن الكلمة الآتية بثلاث أشكال (بيتك، بيتيك، بطيك)، وكذلك أورد في قويميسه (فرنسي- روسي - كردي): عبارة (جاندينا توفى) وأردفها بـ (طوف جاندين)، وخلط في مواضع أخرى بين الـ (ق و رجاندينا توفى) وأردفها بـ (طوف جاندين)، وخلط في مواضع أخرى بين الـ (ق و ك) كمثل: (بلق، اوكين، فريكين، كورطان، كرك، كاراول، كشا، قوله، قريف، قبل) بدلاً عن: (بلك، عوقين، فريقين، قرطان، قرق، قاراول، قشا، قوله، قريف، كل)

ولقد كتبنا في قاموس (فرنسي- كردي): •كوربان برين) مقابل (تضحية = immoler) و (قربان كرين) مقابل (تقديم قربان = Sacrifier) وتأتى كلمة (قالافيسك) بمعنى (جلوس) والأصوب (كالافيسك رونشتين) أي (جلسة القر فصاء)و وردت مقابل كلمة (وقب الدبر =Trou) المفردات الآتية: (كن، كون، قون). وكذلك شاب الخلط كتابة الحروف: (ز، ذ، ض، ظ) كما في الكلمات الآتية: (ازر، امزا، ازین، زخم، زرباب، زفی، زیز، زیق، زراف، موبزیر، میزر، نبز) بدلاً عن: (اذر، امضا، ایزن، ضخم، ضرباب، ضوی، (...)، ضیق، ظراف، مبذر، ميظر، نبض). وجرى الخلط في مكان آخر بين الـ (س) والـ (ص) مثل: (صاق، صتل، أو صتيل، صمر، صوتال، صور، صوند، ساب، سارك، ساي، سوبه، سحان، مقصر) بدلاً عن: (ساق، ستل، سمر، سوتال، سور، سوند، صاب، صارق، صاى، سبح، صحن، مقسر) ومن جهة أخرى خُلِط بن أصوات الـ (د، ط، ض) مثل: (دمان، مصدر) بدلاً عن: (ضمان، مسطر) وخُلط أيضا بين الـ (گ) والـ (غ) كمثل: (كوبار، كبره، كيز، كالقاندين، كنكي) بدلاً عن: (غبار، غبرا، غز، غلقاندين، قنغي/ غلط والصواب كنكي التي دوّنها ژابا- محسن احمد) وجرى الخلط أيضاً بين الـ (ح) والـ (هـ) مثل: (ارزهال، موساته، مفته، حاسين، حزار، حزم، حفت، حفت، بدلاً عن: (عرضحال، مسطح، مفتح، هاسن، هزار، هضم، هفت، هفته) وكتب جنب (طيرى حزيران) (هزير)

إذا ظلَّت إيتمولوجيا مفردة متضبّبة ؛ يجب أن نشكٌ في إملائها. كتب جابا (طاسة) ولأننى لا أعرف جذر هذه الكلمة؛ فكتبتها (تاسه) بالـ (ت) الإعتيادية طبعاً.

ولقد تبيّن لي أساس بعض الكلمات بعد لأي مثل كلمة (صولوغ) • زنجير = سلسلة، به تك حبل، كندر = خيط) وأظن إنها من كلمة (سلوك) العربية، ويجب أن تُكتب (سلوك) الصواب هو: سِلْك، أي حبل/ محسن احمد)

عموماً تعود الكلمات الأجنبية في اللغة الكرديّة إلى اللغات: الفارسية والتركية والعربية، وهنا نرى تشابهاً بين الكثير من الكلمات الفارسية والكردية معنى وشكلاً؛ ولذا من العسير أن نعرف هل استعارتها الكرديّة من الفارسيّة أم هي كردية بالأصل، فإذا ما طالعتني كلمة وكان عندي دليل على كونها فارسيّة داخلة في اللغة الكردية المستخدمة؛ فقد كتبت (من الفارسيّة) في القاموس، ولكن إذا ما طالعتني كلمة، وكنت أشكّ فيها؛ فقد كتبت أمامها فقط (.P)

وفي كُل الأحوال، دخلت الكلمات الفارسية إلى اللغة الكردية عن طريق اللغة التركيّة (هذا تعميم غلط/ ج.ز) وهذا يعني إن هذه الكلمات انقطعت أواصرها مع الفارسيّة، وتنبغي الإشارة في حالات كثيرة إلى إنها تُلفَظ على الطريقة التركيّة. وتبدو الظاهرة نفسها في العديد من الكلمات العربيّة، و قد تكون صحيحة مع أكثر ها، ولكن الكلمات العربيّة والسريانية (السريانيّة، وتسمّى أيضاً بالآشوريّة/ محسن...) قد دخلت مباشرةً إلى اللغة الكرديّة. لقد تحاورت بخصوص بعض الكلمات المستعارة، واهتممت بطريقة دخولها عبر ملاحظتها فونتيكيّاً (صوتيّاً) وهذا منشور في المجلّد السّادس من (المجلّة اللغوية) على الصفحة (٩٩) فصاعداً. وهذا منشور في المجلّد السّادس من (المجلّة التركيّة؛ ولأجل هذا كتبت بعد معنى كلمة دخل إلى اللغة الكرديّة عن طريق اللغة التركيّة؛ ولأجل هذا كتبت بعد معنى (بازار) (bazaar): (بازار. epers).

وقد أصلحت الإملاء هنا و هناك مثل كلمة (Beiv) التي تعني (باوى، بادام بادم) والتي أخطأ ژابا في كتابتها بشكل (بعو) ويجب أن تكتب (باوى)؛ لأن حرف الد (د) ملفوظ في الفارسية ويبقى ؛ فلا يتحول الى حرف (ع) ، بل يضعف ويتلاشى؛ إذا تغيّر إلى (هه) فهو غريب في الفارسية (هذه الظاهرة صائبة وتتضح في كلمة (باهيف) في الكرمانجية الشمالية، لكنها تبقى كما هي (باوى، بادام) في اللهجات الكرديّة الأخرى/ محسن) وقد كتبت (شمع) بدلاً عن (شيما)، و(مركب) بدلاً عن (موره كب)، وكتب (ريس) بدلاً عن (رايس) = (رأس، رئيس). وتلفظ كلمة (اني)= (جبين- front) هكذا: (eni, ani) في حين كتب ژابا (عني) مقابل كلمة (اني) و (كيوان) (للكلمتين معنيان مختلفان/ د. محسن) وكتب (ماريز، معارز) ركفان) و (كيوان) (للكلمتين معنيان مختلفان/ د. محسن) وكتب (ماريز، معارز) مقابل الكلمة الكردية (معرص- Mearis) التي معناها (زوج مخدوع). وكذلك ورد أحياناً إملاء الكلمة الكردية نفسها بشكلين مثل : (هرثار، هيـرُار = فقير، مسكين).

وكتب جابا كلمة (قه جنوكه) التي تعني (ممسوس) ووضع قبالتها (قه جنقين) التي تعنى: (ذعر، ارتعاب) وللكلمتين جذر واحد، في الحقيقة.

كتب ژابا الصوائت القصيرة بأشكال طويلة أحياناً مثل: قر (كير، بمعنى: مرّة) (قير)

لقد صححت دائماً أسلوب كتابة ژابا متبعاً تقطيع الكلمات إلى مقاطع كما الحال في اللغة التركيّة، فمثلاً كتب ژابا (موجيوير) فصححتها وكتبتها (مجور)، ومع ذلك تناولت هذه المشكلة بوعي ودقة في الكثير من المواضع؛ لأن الصوائت الطويلة في اللغة الكردية تقابل الصوائت القصيرة في الفارسية، في بعض الحالات مثل: (كيم) الكردية و (كم) الفارسية (يقصد ژوستي كيم بالكرمانجية/ د. محسن).

إن كلمة (Rha عند Rha) معناها بالفارسية (كَرمجه) لا وجود لحرف صائت بعد (g) في اللغة البهلوية الإيرانية. وإن (سابقة) المصدر (in) قصيرة دائماً، لكنها طويلة في بعض الحالات، وتظهر في الكلمات التي تنتهي بالصوائت. ومن هنا حافظت على أسلوب أو إملاء ژابا ، وأعرض للقاريء بأن إملاء ژابا قد إستخدمه كخطة، لا تشوّف دائما بأن الصائت الطويل له وجود. في أكثر مواضع هذا الخطوط (لهذا القاموس) نرى الصائت (g) مكتوباً دائما في وسط الكلمة، و هذا الإملاء غلط، حيث يكتبه الكرد أحياناً على هذه الشاكلة مثل: (دسته خوان- destekhan) وبالفارسية (دسته خوان) ووضع الصائت (g) التخفيف مقطع (sty)، كما في (دسته دار - destedar) مقابل (destedar) و (دسته شور- destedar) مقابل (destedar) و تعني (السلاح الأبيض، السيف خاصة) و (دسته كرتي - destegirti) معناها (خطيبة) موضوع في مكانه المناسب (destegirti)

(شيره سوار - Sirsuvar) تختلف في معناها عن (شيرسوار - Sirsuvar)؛ فيجب التفريق بينهما. (Siremir- شيره مر) معناها •الرجل الشجاع) وهي بالفارسيّة (شيرمرد= الرجل الأسد). و وضعت مفردة (كوره مار) - نوع من الأفاعي- مقابل (Kor- mar) ومعناها (حيّة غير سامّة)

قمت أحياناً بتقسيم كلمة أو شكل في القاموس إلى قسمين، لاسيّما في المواضع التي وضع فيها رُابِا بضعة معان لكلمة واحدة؛ واحد أسبابه هو وجود كلمات مختلفة تبعاً لدستور الفونتيك المختلف المتعرّض للغيير على مدى التاريخ، فعلى سبيل المثال: وضع رُابِا معنيين لكلمة (رو= وجه) ففي المعنى الأول كـ (رو) الفارسيّة، وفي المعنى الثاني مقابل (روخ) الفارسية. ووضع رُابِا كلمة (روديتن- ru-ditin) ومعناها (وجه كالح) مقابل (وجه) فقط) ، وفعل الشيء نفسه مع كلمة (روبون= مواجهة) والتي لها كلا المعنيين في الفارسية والكردية. ووضع رُابِا لكلمة (درون) معنيين: (حصاد) و (خياطة) ووضع معنيين مقابل كلمة (mole):

(بيل= مسحاة) و (آرجيل= جص)، حيث يقرن الأول بكلمة (ماله) الفارسية، التي يعود جذرها إلى (mard) والثاني بكلمة (molis) الليتوانية، التي تعني (جص). تستعير اللغة الكردية أحياناً (صفات) من اللغة العربية ولكن بمثابة (أسماء)، وبالعكس أحياناً (أنظر: قواعد اللغة الفارسية، M.Vullers، ص۷۷) وقد وجدت هذا الخلط عند كارزوني و ژابا، لكنني لم أتصرف به رغم قناعتي بأنه غلط. ونرى كلمة (تحمل كرن- tehamul kirin) بمعنى (تحمّل، صمود) وجذرها العربي (تحمّل)، لكن ژابا وضع المعنى نفسه لكلمة (contet) وهذا خطأ؛ لكون الكلمة متعلقة بالـ (متحمّل) و ربّما فقدت سابقتها الدّالة على الماضي، ثمّ إنها أكثر إنسجاماً مع (تحمّل).

أعطى كَارزوني معنى الترتيل (النشيد الكنسي) لكلمة (تمجيد) لكن رُابا أعطاها معنى (مجد، فخار)، وفي رأيي يجب استخدام كلمة (مجيد) في الحالتين (أعتقد بصواب رُابا و كَارزوني/د. محسن) وجاءت كلمة (به حاصلات) بمعنى (كثرة المحاصيل) بينما وجب أن تقابل (Ayant abundance de produit) وجود منتوجات كثيرة) ويبدو الإملاء غلطاً، صوابه (به حصيلت) (يبدو أن فيرديناند زوستى قد أخطأ هنا أيضاً/د. محسن)

دوّنت كلمة (حسود- hasud) بشكل (housoud) ومعناها عند جابا (حسد- vie envie) و وردت الكلمة نفسها عند كارزوني بشكل (ahhsud) و بمعنى (حاسد) وكتب ليرخ (hasid) وبالعربية (حسد) أي (envie) وقد جاءت كلتا الكلمتين (حسود) و (حاسد) بالمعنى نفسه، و قد يكون التلفظ التركي للكلمة (hasud) يقابل (حسد) العربية، مثلما يقال (vaquf) مقابل (وقف) ( و هنا أعتقد أن زوستي غلطان، و الصواب عند كارزوني و ژابا. ولكلمة (حوجه) معنى (الحاجة إلى..) وأصلها العربي (حوجة)، لكن كارزوني فسرها بـ (أنا أحتاج، أنا بحاجة إلى..) وتنسجم كلمة (محتاج) مع المعنى الأخير.

يفسر كَارزوني مفردة (sahhr) بمعنيين : (سحر) و (ساحر) لكن ژابا يكتب (sihir) أمام الكلمة الأولى و (sahir) أمام الثانية، وهذا هو الأصح.

وجاء فعل (كرن- kirin) و (fair) في زمن المضارع مثل: (ahhkem) حيث يجب أن يقال: (hekem kem) مثل: (hekem kem) مثك المحنى (hekem)، في حين تجيء كلمة (ahhkem) بمعنى (القوّة والتسلّط)، وجاءت كلمة (hakim) بمعنى (حاكم ولاية) عند ژابا، و (ahhkem kem) بمعنى (القيام بالحكم) في أكثر الأحيان، وعلى هذا المنوال يقال: (aahhkem kem) أمزح) و (xain kem) أخون)

وردت كلمة (مكر) عند جابا بمعنى (حيلة)و (خدعة) و هي عربيّة بنفس المعنى، ويكون الشخص (ماكر).

وجاءت كلمة (مولود- mevloud) ومعناها (تولّد) وتجيء بالعربية بمعنى (ولِدَ- ne) و (مولد= مكان الولادة)، وتجيء كلمة (مولود) عند كارزوني بمعنى (ذكرى الميلاد) أيضاً.

وردت صفة (rehim) بمعنى (متعاطف) عند (Rhea) وعند جابا بمعنى (تعاطف) و هذا غلط لا يليق بهكذا عالم؛ لأنه يقال: (be rehim) أي (ذو رحمة) و (rehim kirim)

كُلّما طالعتني كلمة كرديّة أصيلة؛ إزداد ما يتعلّق بها من غرابة مثل كلمة (ديار- Diyar) التي يجب أن تكون (صفة) وتأتي كلمة (ديدار) أحياناً بمعنى (مظهر، مرئي) في الفارسيّة، وفي هذه الحالة لابدّ أن تكون مختصراً لـ (بديدار) (لكلمة ديار نفس المعنى الذي وضعه ژوستي لها بالفرنسية (apparent و visibl / د. محسن)

وردتُ كلمة (du-del) عند كارزوني بمعنى (دلپيس و دلپيسي = ظنّان، سوء الطوية) لكنما قد يكون معناه أقرب لـ (dudeli) متردّد، متذبذب)

وردت كلمة (capykdesti) عند ژاباً بمعنى (خفّة و لياقة) وفي رأيي أن شكلها الصحيح هو (capykdesti)؛ لأن معنى (capyk-dest) هو (نشيط ويقظ).

ولقد وردت ترجمة البعض من الجمل بالغلط مثل: (فرصت زدست جوينfurset zi فلاصح هو (فرصت زدست دجه- (laisser echpper l'occasion
(L'Occasion s' echappe de la main) ويكون المقابل الفرنسي (dest dice
و هستك زجه دركتين- (hestik hih derketin) ترجمها جابا: (os disloquer)
و (مستك زجه دركتين: (العرج بسبب انخلاع عظمة) فالأصح أن تترجم (هستك
زجه دركت- un os s'est disloque) (ترجمة زوستي هي الأصح/د. محسن)،
و وضع السيّد زابا لكلمة (هلاتين- تخمّر) عبارة (selever, paraitre) وتعني
(تخمّر عجينة ما) والأصح هو (Lever) حيث يقال بخصوص تخمّر العجين ( pate leve)

ثمة الكثير من الكلمات غير المفسّرة إيتمولوجيّاً، تبدو إيرانيّة ظاهريّاً، ولم يكن تعقيد كشف جذورها الإيرانيّة أو الهندوأوربية عملاً صعباً فحسب، بل جهداً مهدوراً بلا ثمر؛ لأن كشف الجذر الكامل بالإستناد إلى رأي شخص واحد و شكل آخر شبيه، أو عدم كشف الإرتباط الصحيح، سيظل موضع شكّ.

لقد استعارت اللغة الكرديَّة أحياناً بعض المفردات التي لا وجود لها في هذا rigole, وحدول و سقي (جدول و سقي (عدول و سقي الكتب (عدول و عدود لهكذا تكوين في الكتب الموضوعة تحت يدى.

ومن ثمّ تركت الكثير من الكلمات على حالها، وأعتقد أن جذورها عربيّة، لكنني أجهل جذورها الأوليّة، وبالطبع في مقدور خبير في الكلام بالعربيّة أن يقوم بهذه

المهمة، ولا ريب في إن دليلاً كهذا يشعر به قاريء هذا القاموس، ويضاف إليه، وبهذا الصدد سيظل اشتغالي قاصراً على هذا القاموس، ويجب أن يؤخذ صنيعي بعين الإعتبار؛ حيث بحثت للكشف عن جذر كل كلمة في اللغات الإيرانية والتركية والعربية، وكذلك لجأت إلى اللغات: السريانية (الآشورية) والأرمنية والكرجية واللهجات الداغستانية...إلخ، وقد وجدت كلمة واحدة من اللغة البوهيمية هي (قربين) (إملاؤها الصحيح- Qarapeen ومعناها بالفرنسية Revolte= ثورة، تمرد، إنتفاضة/ د. م)

ولئن رمتُ إثراء قاموس ژابا؛ فقد إستندت إلى الأبحاث الجيّدة لليرخ (١٨٢٨- ١٨٨٨) كما وردت أيضاً أسماء اللاحقين لليرخ في هذا القاموس.

#### المصدر:

ليّكوّلينهوه كوردييهكان (الدراسات الكرديّة) ج ١/ د. محسن احمد عمر منشورات الأكاديميا الكرديّة (١٥٠/ أربيل ٢٠١٢

## أوزان الشعر الكردي قبل الإسلام

الدكتور ايرج وامقي ترجمة وتقديم: ج. ز

{ ايرج وامقي (١٩٣٢ - ٢٠٠٠) بحاثة إيراني معروف من أصل كردي ولد في مدينة صحنه من توابع كرماشان، حيث تلقّى تعليمه الإبتدائي، وتعليمه الثانوي في كرماشان وطهران، ثم أكمل دراسته الجامعيّة في جامعة طهران، حاملاً شهادة الليسانس في الأدب الفارسي، ثم حاز على شهادة الماجستير والدكتوراه في الثقافة واللغات القديمة، وكان طوال فترة تلمذته الجامعية ودراساته العليا وبعد تخرّجه ناشطاً في رفد المجلات بمقالاته ودراساته، وقد عمل في التدريس الجامعي بالإضافة إلى نشاطاته البحثيّة. وتوفّي بالسّكتة القلبيّة في خريف

تتلمذ وامقي على أيدي الأساتذة الكبار المعروفين: جلال همايي، ابراهيم پورداود و پرويز ناتل خانلري، الذي أشار وامقي إلى فضله عليه.

بدأ كتابة الشعر والقصة القصيرة في مرحلة الدراسة الثانوية والنشر المجلّات (سخن) وفرهنگ ايران زمين) وغيرهما منذ ١٩٥٤، ومن كتبه:

- (١) بيژن نامه: مجموعة مقالات عن شاهنامه الفردوسي
  - (٢) أديان إيران القديمة
  - (٣) مانى النبي الإيراني
  - (٤) الأدب الإيراني، تاريخ ونقد

وله العشرات من المقالات والدراسات الأدبية واللغوية والتاريخيّة ، ومجموعة منها عن سعدي شيرازي وشعره إ (ج. ز)

الشعر الكردي المعاصر منظوم عموماً على العروض الفارسي- العربي، المقتبس، وما عداه على الأوزان المقطعية (الهجائية)، ومن هذه الأوزان الشائعة ثلاثة تطغى على غيرها. وهي الأوزان: سباعية المقاطع، ثمانية المقاطع وعَشْرية المقاطع،/ وأكثرها شيوعاً، هو الوزن العشري ( ذو المقاطع العشرة) الذي يشمل تقريباً معظم الأبيات والبنود (المصاريع المنفردة) الموسومة بـ (گوراني- الأغنية) في اللهجات الكردية كافة، ويستخدم أيضاً في صياغة المنظومات الطويلة والملاحم الكردية.

ثمة دائماً وقفة قصيرة ما بعد المقطع الخامس، أي ما بين المقطعين الخامس والسادس. وبعد الوزن العشري، يأتي الوزن ثماني المقاطع، الذي غالباً ما يكون المنظوم عليه بثلاثة مصاريع ٢، و كان شائعاً بين الكرد قديماً، أمّا اليوم فيكاد يكون مهملاً، والوقفة في هذا الوزن قصيرة ظاهريّاً، تأتي بعد المقطع الرابع، إلا إننا نحس بوجود وقفة قصيرة بعد كل مقطعين؛ إذا ما أصغينا جيداً ودققنا السمع؛ وعليه فإن البيت الشعري الواحد من الوزن ثماني المقاطع تتخلله ثلاث وقفات

قصيراً جدّاً، فضلاً عن الوقفة القصيرة ما بين المقطعين الرابع والخامس. أمّا الوزن سُباعي المقاطع، فهو خاص بالقصائد والمنظومات الكردية، لكنه غير رائج نوعمّا، ولا تتخلله أيّة وقفة تُذكر، وله بنيته الإيقاعية المتكاملة، التي تتجسد أثناء الالقاء.

و لا بدّ من القول هذا، بوجود وزن ذي إثني عشر مقطعاً، فيما مضى، لكنني لم أجد عيّنة ما منه " وثمة ما يجب التأكيد عليه، ألا و هو إن الأشعار والمنظومات كافة لا بدّ منْ أنْ تُلقى أو تُغنّى، و هي تبقى بلا أيّة قيمة من دون الإلقاء الموقّع (أي بلحن إيقاعى)

وهنا أيضاً يتمثّل مقصدنا الرئيس في الوزن العشري، بلْ من الضروري أن نوضتح أولاً: إنْ كان هذا الوزن خاصًا بغربي إيران وموطن الكرد حصراً، أمْ يتواجد أيضاً في مناطق إيران ولغاتها الأخرى.

#### فهلوی فهلویات:

منذ القَدَم وجد في اللغة الفارسية نمط من الشعر موسوم بـ (فهلوي) أو (پهلوي) و هو منسوب الى العديد من المناطق المختلفة، ولا شكّ في ان لفظتي (فهلوي، پهلوي) منسوبتان الى (فهله) أو (پهله).

لعل أقدم مصدر يعيننا على معرفة المنطقة المسماة بـ(پهله) أو (فهله) هو كتاب (الفهرست) لابن النديم، الذي كان قد استقى المعلومة بدوره من (ابن المقفع)، ويليه كتاب (التنبيه على حدوث التصحيف) لحمزة الأصفهاني، حيث ورد في هذين المصدرين وجود خمس لغات سائدة في ايران، إبان العهد الساساني، وكانت (الپهلوية الفهلوية) إحداهن، وكانت شائعة وسائدة في المناطق الآتية: أصفهان، الري، همدان، نهاوند و آذر بيجان.

وهنّا يبدو عدم الإنتباه، وعدم الإهتمام واضحين بحقيقة جلية، ألا وهي: إنّ هذه المناطق الخمس، تشكّل مجتمعةً بلاد (ميديا)، وكانت (پهله) أيضاً الإسم الأصلي، بل الرئيس لموطن (الأشكانيين) في خراسان، وهذا أمر آخر.

إنّ ما لا يقبل الشكّ والجدل، هو ان بلاد الميديين (ميديا، ماد) قد أصحت تدعى في العصر الإسلامي بـ (ماد) و (پهله) في آن واحد، بلْ ما يثير العجب هو التقارب الواضح الملموس بين لغة هذه المنطقة واللغة الپهلوية الأشكانية 'لأيّ سبب من الأسباب.

هناك العديد من شعراء المنطقة المعنية، ممّن نظموا أشعار هم على الأوزان الهجائية المقطعية، تحت تسمية (پهلويات فهلويات) بالذات من هو الحال في المناطق الأخرى من إيران، بل ثمّة في آذربيجان اشعار منسوبة إلى الشيخ (صفي الدين الأردبيلي) منشورة في كتاب (سلسلة النسب الصفوية) وقد أوردها المؤرّخ الباحث أحمد كسروي مشفوعة بالشرح والتفسير في كتابه (الآذريّة أو لغة الزبيجان - القديمة)، لكنّه أخطأ في معرفة وتشخيص أوزانها؛ حيث حسبها من

العروض الفارسي- العربي، بل القي العسر والإلتباس في فهم وتفسير كلماتها ٦٠ فمن الجليّ أن وزن هذه (الدوبيتات- أو الرباعيّات) هو الوزن الهجائي ذو المقاطع العشرة. وهنا سنقدم (دوبيتين/ رباعيتين) منها، على سبيل المثال؛ للوقوف (بالتقطيع) على حقيقة وزنها المذكور، ثمّ الإشارة إلى الإلتباس الذي وقع فيه (كسروى)، وهاكم الرباعية الآتية بالإملاء الكردى:

> السهفيم، سافي يهم، گهنجان نهمايۆم بهدل دەردەۋەرم، تەن بى دەوايۇم ٦ کهس به ههستی ره نمبورده با ویان  $^{\vee}$  ئەز بە نىستى چوو ياران خاك يا يۆم

لقد ظن كسروى ان المصراعين الأولين منظومان على وزن (مفاعيلن، مفاعيلن، فعولن) والمصر أعين الأخيرين منظومان على وزن (فاعلاتن، مفاعيلن، فعولن)؛ ولذا يتضح لنا التناقض الذي وقع فيه كسروى؛ لأن هذه الرباعية (أو الدوبيت)غير منظومة على العروض التقليدي، وسبق أيضاً أن إلتبس الأمر على (شمس قيس) قبل قرون!

يبدو ان هذه الرباعية (الدوبيت) أسلم ما وصلنا من دوبيتات (رباعيّات) الشيخ صفى؛ فطالما تعرّضت أشعاره لتصرّف النسّاخ وتلاعبهم! وهنا تعرّضت كلمة واحدة فقط منها إلى التغيير وهي (دهرده ر) لربّما على يد كسروي نفسه، والذي كان يعرف العروض فقط، لتلائمه اللفظة. ولربما كانت بالاصل (دورده ژارم) القريبة من الكلمة الكردية المعاصرة (دوردودار).. ومع كل ذلك فهي منظومة على الوزن الهجائي ذي المقاطع العشرية، على الوجه الآتي ٨:

Se-Fim- Sa- Fi- Yim Gen- Can- Ne- Ma- Yim

Be- Dil- Der- De- Jar- <im> Ten, Be- De- Wa- Yim.

Kes-Be-Hes-Ti-Re-He-Ne-Bur-De-Ba-wian

Ez-Be-Nis-Ti-Çu-ya-Ran-Xak-Pa-yim

ويبدو إن كسروي قد ظنّها ؛ بسبب تكرار الحرف (ي) في (صفي) و (صافي) رباعية منظومة على بحر (الهزج، المسدس، المحذوف): (مفاعيلن-مفاعيلن-مفعول).

و إليكم الرباعية الآتية:

"ههمان هووی، ههمان هووی، ههمان هووی ههمان کهو شمن، ههمان دهشت، ههمان کو و ی ئەز وا جەم ئەويان تەنھا چوو من بوور

به ههر شه هری شه رم ههی های ههی هووی!" ۹

وهكذا يذهب كسروى إلى أن المصاريع (الشطرات): الأول، الثاني والرابع، من وزن (مفاعيلن- مفاعيلن- فعولن) أمّا المصراع الثالث فقد عدّه من وزن (فاعلاتن- مفاعيلن- فعولن) ويبدو ان ناظم هذا الشعر كان على دراية بأوزان الشعر الفارسى؛ فخلط من حيث يدرى أو لا يدرى، بين ثلاثة أوزان:

He-Man- Hui- He-Man- Hui- "u" he- Man- Hui

He-Man- Kew-sen- He- Man- Des- Tu- He Man - Kui

Ez- Wa- Cem-u- Yan- Ten-Ha Çu-Min- Bur

Be-Her- Seh- Ris-Rem- Hey- Hay-Hey- Hui

ويتضح لنا من التقطيع، ان كل مصراع منظوم على الوزن الهجائي ذي المقاطع العشرة، تتخلله وقفة قصيرة.

بالإضافة إلى آذربيجان، هناك مناطق إيرانية أخرى، راجت فيها الأشعار المنظومة على هذا الوزن. وهنا يجب التذكير بأن أقدم نموذج شعري كردي منظوم على هذا الوزن، وجد في منطقة (السليمانية- كردستان العراق) ' وقد ربط المرحوم (ملك الشعراء بهار) بينه وبين بداية الفتح الاسلامي في كردستان؛ بدلالة ما ورد فيه من وصف لتدمير الغزاة العرب للمدن والمعابد وبيوت النار الزردشتية ، لكنّما يبقى النموذج مشكوكاً فيه ' ا ؛ لأن أبياته مقفّاة ' ا

وحسبما أشرنا سلفاً، بقي الوزن الهجائي العشري (البهلوي) رائجاً في إيران ردحاً من الزمن بعد الفتوح الإسلامية، لكنّما يقتصر شيوعه الآن على اللغة الكردية والمناطق الكردية؛ وهذا يعني أن الشعر الكردي القائم على الوزن الهجائي العشري والأوزان الهجائية الأخرى؛ إنّما هو بمثابة الموروث والدليل النادرين، اللذين يمكنهما أن يعينا الدارسين والباحثين في خوض دراسة أوزان الشعر في إيران، في حقب ما قبل الإسلام، ولكنّ المعرفة الجيدة والتخصيصية بهذا الوزن في حدّ ذاته؛ تقتضي الدراسة المعمقة والوافية، أمّا نحن فنتوخي هنا تبصير القارئ بشكل مقتضب؛ لعله يدرك أهم النقاط والمؤشرات...

لنأخذ مثلاً: البيت الغنائي الآتي " و نحلله الى مقاطعه القصيرة والطويلة:

اده نان ته لاکهت، روشنای گه لارهم

تۆ تەخسىر نەيرى، خۆم سيا چارەم"

أسنانك ذهبيّة يا نور عيني

لا تقصير عندك، أنا تعيس حظ!

De- Nan- Te-La-Ket -Ros-Nay-Ge- La-Rem To-Tex-Sir- Ney-Ri- Xom-Si- Ya- Ça-Rem

وتكون ترسيمته اللحنية - الإيقاعية كما يلى:

--V--/--V--

V----/ -----

ويتضح من تباين المقاطع القصيرة والطويلة، عدم مراعاة ضوابط العروض التقليدي. والمهم هنا هو ان البيت منظوم وفقاً للوزن الهجائي العشري؛ حيث

يحتوي كل بند (شطر، مصراع) على عشرة مقاطع، وهو مقسوم الى قسمين؛ بوقفة قصيرة قائمة ما بين المقطعين الخامس والسادس، ومعلوم أن التباين القائم ما بين المقاطع القصيرة والطويلة، يُعد إخلالاً بالتناسق الوزني، في عرف العروض التقليدي. أمّا التناسق (الإنسجام- الهارموني) هنا - وهو ما يجب التأكيد عليه فيحصل ويتجسد أثناء الإلقاء أو الغناء، حيث تختفي خلاله الفوارق بين المقاطع الطويلة والقصيرة، فتبدو كافة المقاطع طويلة وقويّة النبر، أي أن المقاطع القصيرة والخفيضة تمد أثناء الإلقاء؛ حتى تتساوى مع المقاطع الطويلة في قيمتها اللحنية، وبعبارة موسيقية نقول إن البيت الشعري المنظوم على الوزن الهجائي هذا، يتجسد إيقاعيًا كما لو انه يتضمن عشرة مقاطع طويلة وعالية النبر، على شاكلة الترسيمة الآتية:

أي لا يمكن للمرء أن يدرك القيمة الموسيقية لمثل هذا الوزن، بالتدوين وحده؛ مادامت النقطة الأصلية الجوهرية، في الأوزان الهجائية ، تتجلى في الإلقاء والغناء، أي إن هذه الأشعار لا تتكامل بدون لحن وموسيقى، وبمعنى أوضح، هي أشعار غنائية لا تتكامل؛ إلا إذا كانت ملحّنة ألحاناً مختلفة منسجمة مع أوزانها، بل مصحوبة بالموسيقى. وحين يطرأ عليها تغيّر وتنويع في الألحان؛ تتغيّر مواضع النبرات وشدّتها موضعيّاً. وهكذا نستخلص من كل ما سلف، أن هذه الأشعار لاتتكامل قراءتها، بدون ألحان ومقامات وإيقاع؛ حيث تبقى مفتقرة إلى الشكل التعبيري، الذي تتجسد فيه لحناً وغناءً؛ وبذلك سرعان ما تتغيّر أوزانها تبعاً للتغيّر الحاصل في شكلها التعبيري (اللحني- الغنائي)، لكنّما يجب الإنتباه إلى وجود لحن نمطي خاص تؤدى به (عادة) هذه الأشعار والمنظومات والملاحم؛ وهنا يمكننا تبيان قاعدة هذا الوزن حسب الترسيمة الآتية:

 $\bot$   $\bot\bot$   $\bot\bot$ 

حيث لابد من وجود النبرة والوقفة القصيرة في المقاطع: الثاني، الثالث والخامس. وهكذا يمكننا الوصول عبر استقرائنا الخاص في الأوزان الهجائية، وذي المقاطع العشرة منها بالذات، إلى استنتاج مفاده إن لهذا الوزن ثلاثة أسس:

أوّلها: عدد مقاطعه الصوتية.

ثانيها: النبر.

وثالثها: اللحن.

تُم إن موضع النبر يمكن أن يتغير ؛ فيتغير اللحن والإيقاع تبعاً لذلك.

وهنا تجدر الإشارة - حيث نتناول أوزان الشعر الكردي- إلى تشابه ملحوظ بين هذه المعطيات ونظير اتها في اللغة الفارسية؛ حيث توجد فيها خمسة أنماط من المقاطع:

- صامت ومصوّت قصير (CV) = مقطع قصير.

- تركيب هذين المقطعين مع صامت آخر (CVC) = مقطع صائت طويل (هجاء طويل).
  - مقطع قصير مع صامتين CVC C.
  - صامت مع مصوّت قوي (CVI) = مقطع صائت طويل.

- ثم المقطع (CVICC) الذي يأتي دائماً في خاتمة المصراع (الشطرة)، والذي لا يُحسب صامتاها الأخيران عند التقطيع، أمّا المقطع (CVCC) فهو يستخدم في الوقت والموضع المناسبين؛ إن لزم الأمر، ولكن الأمر الآن ليس على هذه الشاكلة، في اللغة الكردية، أي في الشعر الكردي المعاصر، حيث يجوز مجئ أي مقطع مهما كان نوعه، وفي أي موضع كان داخل الشطر الشعري، إلاّ إنه - كما أسلفنات تتساوى شتى المقاطع، رهن الإلقاء أو الغناء، وتتناهى إلى الأسماع كما لو أنها كلها مقاطع طويلة؛ ولذا فإن غير الملم باللغة الكردية، وخاصة إذا ما عوّل فقط على عدد المقاطع المدونة غير المغنّاة؛ سيبقى عاجزاً بالتأكيد عن تعداد وضبط المقاطع الصوتية (قصيراتها وطويلاتها) بقصد تبيان نظامها الوزني، وقد يستنتج نظاماً وزنياً ذا إثنى عشر مقطعاً بدلاً عن نظام المقاطع العشرة!

الشعر الكردي، وخصوصاً ذو النظام الوزني المقطعي (العشري منه بالذات) يتطلّب منا در اسة مستقلة، تحليلية ووافية.

و هنا سنقوم بتقطيع بيت شعري غنائي للتأكيد على ما ذكرناه:

"ههسته له خهوی، بزانه چم دهوی "له گهردهنی زهردت، دوو ماچم دهوی" إنهضي من الرقاد؛ لتعرفي ما ابتغي من جيدك العسجدی، أريد قبلتين.."

Hes-Te Le- Xe- Wê- Bi- Za-Ne- Çim-De- Wê Le- Ger- De-Ni- Zer-Dit- Dû- Ma-Çim- De-wê

ظاهريا تتوزع المقاطع، في التقطيع التدويني، بالصورة الآتية:

"-v-v-vvv-"

" - V-----V-V"

ويظهر جليّاً من تقطيع هذا النموذج، عدم الإلتزام بأيّ نظام وزني، ناهيكم عن بروز نظام آخر ذي أحد عشر مقطعاً بدلاً عن الوزن ذي المقاطع العشرة؛ ما دام لكل عنصر من عناصر كل مصرع لحنه الخاص، ثمّ إن كيفية تشكل المقاطع

القصيرة والطويلة، لا تتبع أيّ نمط نظمي، لكنّنا إذا ما قمنا بتقطيع البيت نفسه غنائيّاً، لا تدوينيّاً سنحصل على نتيجة مغايرة '':

Hes- Te- Le-Xe-Wê - BiZa-Ne- Çim- De-Wê Le-Ger- Deni- Zer-Dit - Du- Ma-Çim De-Wê

#### هوامش واشارات:

- ١- قام د. محمد موكري بجمع المزيد من الأبيات الغنائية ونشرها في كتابه (گورانى كوردى- الأغنية الكردية)
- ٢- الشعر الموجود في القسمين الأول والرابع من الـ (آفيستا) يتشكل من مصاريع (شطرات) ثلاثية.
- ٣- توجد نماذج من الشعر الكردي المنظوم على الوزن الاثني عشر مقطعاً، ومنها العديد من أبيات شاعرنا (علي بردشاني) وقد نبهت الدكتور وامقي إلى ذلك (ا.شريفي)
- ٤- لغة (فهلة أو پهله) الوارد ذكرها عند الفرس والعرب لها علاقة بالكرد (الكرد الفيلية بالذات) والذين عاشوا وما زالوا يعيشون في عيلام، خوزستان، همدان، لرستان، خانقين ومندلي. ويعد بابا طاهر الهمداني أعظم شاعر نظم بالفهلوية أشعاره (أ. شريفي)
- ورد في العديد من المصادر أن السلف الأكبر الشيخ صفي أي (جده السابع فيروز شاه زرين كلاه كرد سنجاري) كردي الأصل من سنجار القريبة من الموصل، وكان الشيخ صفي نفسه يتحدث باللهجة الكردية / الآذرية. ويتبيّن من رباعياته أن اللغة الكردية كانت ما تزال سائدة في محيط عائلته؛ ولذا تعد رباعياته المنشورة في كتاب (آذهري و كاوه وهندني" كسروي، كردية أكثر من كونها فارسية (أ. شريفي)
- ٦- من الطبيعي أن يلاقي كسروي العسر في فهمه لرباعيات الشيخ صفي؛ لجهله باللغة الكردية (أ.شريفي)

٧- بالإملاء الفارسى:

الصفيم، صافيم، كنجان نمايم

بدل دەردە ژرم تن بى دوايم

کس به هستی ره نه برده باویان

از به نیستی چو پاران خاکیایم"

× أوردها كسروى (نبرده ره)

```
أى:
```

أنا صفى، الصافى، كاشف الكنوز،

عليل القلب ، جسمى بلا دواء.

لمْ يكتشف أحد السبيل إليه في الوجود

أنا ثرى قدميه في العدم كالصحابة.

٨- دوّن د. وامقي هذه الأشعار بالفونتيك الفارسي، ووجدت من الأفضل أن أدونها بالحروف اللاتينية الكردية (أ.شريفي)

٩- بالإملاء الفارسي:

"همان هوی، همان هوی، همان هوی

همان کوشن، همان دشت همان کوی از واجم اویان تنها چو من بور

به هر شهریش رم هی های هی هوی"

 خاوردها کسروي (به هر شهری شرم هی های هی هوی)

"نفس (الهو) أنت النداء نفسه، أنت (الهو) نفسه

نفس الحدود، نفس السهول، نفس الجبل.

حشداً أو وحيداً كمثلي تعال

حيث تتلقفني الضجة في أيّة مدينة أقصدها"

× الـ''الهو في الصوفية ذات الله تعالى''

• ١- لهذه القطعة الشعرية روايات متعددة ومختلفة في الكتب الكردية والفارسية، ناهيكم عن شتى الآراء بخصوصها، ولست هنا بصدد إدلاء الرأي بشأنها فهي بحاجة إلى دراسة معمقة، وآمل أن أخصها بمقالة وافية.

١١-ها هو البيت الأول من النص بالإملاء الفارسي:

"هرمزگان رمان ، اتران کژان.. الخ"

"تهدمت المعابد وانطفأت النيران

وأخفى أعظم العظماء نفسه

العتاة العرب دمروا الديار

من باله (بهله) حتى شهرزور

آهورا مزدا لن يرحم أحدا

#### وبقي دين زردشت بلايد (حول وقوة)"

- ٢٠ -من هنا فصاعداً، يتناول د. وامقي نماذج أخرى من أرجاء إيران، لم أجد ضرورة لترجمتها، ثم يستأنف تناول ما يتعلق بالشعر الكردي (أ. شريفي)
- 1٣-ليس الشعر المنظوم على الأوزان الهجائية مقتصراً على كردستان إيران، وإنّما هو رائج في جميع كافة أجزاء كردستان، كما في الملاحم الشعرية الشائعة في أجزاء كردستان (العراق، تركيا، السوقيات، وسوريا).
- ٤ ١-من هنا فصاعداً... يتحدث د. وامقي عن الشعر الحديث المنظوم على الوزن ذي المقاطع العشرة.

#### المصدر

مجله (سروه) ژماره ٤٥/ بهفرانباری ١٣٦٩ ش كيشی شيعری كوردی لهپيش ئيسلام وهرگير: ئهحمهد شهريفی.

<sup>\*</sup> غالبا ما تدعى رباعيات (دوبيتات) بابا طاهر الهمداني ب ( فهلويات) ويؤكد أهم الباحثين الفرس على إن لغته فهلوية (ج.ز)

## مار گریت رودینکو و منظومة (یوسف و زلیخا)

د. أنور قادر محمد

ترجمة وتقديم: ج. ز

{ Margarita Borissowna Rudenko = ماركريت رودينكو ( ١٩٢٦ - ١٩٧٦) كَرجستانيّة المولد ، أوكرانيّة اللقب و روسيّة التعليم والثقافة. و قد نبغت مبكّراً بصفتها باحثة ومحققة فذة و كردلوجيّة بارزة.

التحقت ماركريت سنة ١٩٥١ بمعهد الإستشراق التابع لأكاديمية العلوم في بطرسبورغ، حيث استكملت دراستها العليا، و نالت شهادة الدكتوراه في ١٩٥١ على أطروحتها عن رائعة (مم و زين) لأحمد خاني، والمنشورة في ١٩٦٢، ثمّ نالت في ١٩٧٣ شهادة دكتوراه علوم في الفيلولوجيا أعلى من الـ (P.H.D) على أطروحتها عن منظومة (يوسف و زليخا) للشاعر سليم سليمان، والتي حققتها وكتبت عناه دراسة معمّقة و شاملة، بالإضافة إلى ترجمتها إلى الروسية.

لعلّ من أهم أعمال رودينكو الأخرى كتابها المنشور (مجموعة الكسندر ژابا من المخطوطات الكردية) والذي كرّسته لجرد و وصف المخطوطات الكردية المحفوظة فى خزائن سان بطرسبورغ وصفاً علمياً دقيقاً، ضمن سعيها إلى نفض غبار النسيان عن العديد من المخطوطات الكردية النفيسة،المحفوظة فى روسيا و حققت أهمها، وترجمتها إلى اللغة الروسية، و نشرتها خلال (١٩٥١- ١٩٧٦)، ومنها تلك التي ألفها أو نسخها أو ترجمها عن الفارسية و التركية إلى الكردية عدد من الشعراء و الأدباء و رجال الدين بتكليف من ژابا ومساعده الملا محمود بايزيدي (١٧٩٧- ١٨٦٨) ومنها:

- × الشيخ صنعان للشاعر فقى تيران/ تحقيق، ترجمة إلى الروسيّة وتحشية
  - × ليلى والمجنون لحارث بدليسي
    - × ديوان الملّا احمد جزيري
    - × زنبيل فروش للملا باتي

و طبعاً لرودينكو العديد من المقالات والدراسات والأبحاث ومنها: مراسم ندب الموتى عند الكرد الإيزديين في ما وراء القفقاس والأدب الكردي في القرن السابع عشر..

وتجدر الإشارة إلى أنّ ماركريت رودينكو قد تتلمذت على أساتذة قديرين ومنهم البروفيسور قناتي كُردو}

كتبت السيدة المعروفة (م.ب. رودينكو) أطروحتها؛ لنيل شهادة الدكتوراه عن منظومة (يوسف و زليخا) لشاعر القرن السادس عشر سليم سليمان.

هذا العمل بحث تيكستولوجي (نصّي) علمي دقيق ودراسة أدبيّة عميقة و شاملة، إستناداً إلى ثلاث مخطوطات والروايات الفولكلوريّة الكرديّة.

يتصدّر قسم البحث والدراسة الكتاب، و هو يشتمل على مقدّمة و ثلاثة فصول وقائمة بالمصادر:

ف ١: مخطوطات منظومة (يوسف و زليخا)، حيث تشير الباحثة إلى زمن المخطوطات، و تتطرّق إلى حياة الشاعر، و تتساءل: يا ترى هل أن المخطوطات (O.P) و(A) و(B) لشعراء مختلفين، أم للشاعر سليم سليمان نفسه? وإضافة إلى ذلك تتحدّث عن نهج و سياق التدوين المتّبع في المخطوطتين (A) و(B)، وبالعكس من (آ. رُابا) ترى رودينكو أن هذه المخطوطات ليست لشعراء مختلفين، وإنما كل واحدة منها هي لمنظومة سليم سليمان. وتتحدّث أيضاً عن مخطوطة أخرى (E) وجدت حديثاً في يريفان.

وتتحدّث رودينكو عن خصوصيّات قواعد المخطوطات وكيفيّة بحثها ودراستها للنصوص.

ف ٢: مشكلة الفراغات والثغرات في تاريخ الأدب الكردي في القرن السّادس عشر، ومنظومة (يوسف وزليخا) لسليم سليمان بصفتها مخطوطة أدبيّة في ذلك العصر (لن أتطرّق إلى هذا الموضوع ومقدّمة الكتاب؛ لأنني ترجمتهما ومنشوران في هذا الكتاب/د. أنور قادر جاف)

ف ٣: الروايات الفولكلوريّة الكرديّة لمنظومة (يوسف و زليخا)

وتعقب عناوين مصادر الدراسة هذا الفصل، وتليها الترجمة الروسية لمنظومة (يوسف و زليخا) لسليم سليمان، و هي دقيقة وتتجلّى فيها مهارة رودينكو، ومشفوعة بالكثير من الحواشي. وبعد الترجمة يطالعنا ملحق الكتاب، وهو يشتمل على النصوص الفولكلوريّة الكرديّة لـ (يوسف و زليخا)، التي دوّنتها رودينكو بالألفباء اللاتينيّة مع ترجماتها الروسيّة.

وحسبما تشير رودينكو أن كتابة مجمل تاريخ الأدب الكردي لم يكن سهلاً؛ إعتماداً على ذلك الإرث و المواد المتاحة، وليس سهلاً حتى الآن، ما جليّ أنه في سبعينات القرن العشرين وما بعدها، وجد الكثير من المخطوطات والمواد التراثية، وحظي أكثر ها بالطباعة والنشر، ونال التقريظ والنقد والدراسة، في كردستان العراق والأجزاء الأخرى من كردستان وأوربّا.

إن الفرص المتاحة الآن لكرد كردستان العراق تمنح الباحث قوّة معنويّة؛ بحيث يجرؤ على القول أن ثمّة تاريخاً للأدب الكردي كمثل تواريخ آداب الشعوب الجارة المتقدّمة، ويستحق التدوين.

لقد دوّن أكاديميّو البلدان المتقدّمة، بل حتى الشعوب الجارة للكرد، متعاونين ومجتمعين، دوّنوا تواريخ آدابهم على أساس العصور و المذاهب ألأدبيّة و الظواهر البارزة؛ فمثلاً جرى تحقيب تاريخ الأدب العربي على الوجه الآتي: العصر الجاهلي، صدر الإسلام، العصر الأموى، العصر العبّاسي...إلخ

لقد وضع المغفور له علاء الدين سجّادي (١٩٠٧- ١٩٨٤) بكتابه الشهير الثمين (تاريخ الأدب الكردي) المنشور في ١٩٥١، وضع حجر الأساس لتاريخ الأدب الكردي، وإقتفى اللاحقون أثره. و رغم إنّ كتاب سجّادي هذا ثمين وخالد كأكثر كتبه الأخرى؛ لكنما آن الأوان لكي نعالج هذه القضيّة من المنظور الأكاديمي، ويبدو أن باحثينا راحوا يتناولون هذا الموضوع، طبعاً كلّ واحد منهم على طريقته، ولكن محاولاتهم لحد الآن لمْ تشف غليل الطلاب الكرد و غيرهم من الكرد؛ فبعضها - حسب اطلاعي- لم ير النور. وهنا تجدر الإشارة إلى مجموعة محاضرات للبحّاثة رودينكو بخصوص تاريخ الأدب الكردي غير منشورة لحدّ الآن، سأترجمها لاحقاً بعد نشرها بعون الله.

من الواضح أن كتابة تاريخ الأدب الكردي تكتنفها مشكلات ومعضلات عديدة، وأعوصها أن الأدب الكردي المكتوب والفولكلوري الشفاهي ببضع لهجات متباعدة عن بعضها البعض. صحيح أن هذا يثري الأدب الكردي ويزيد تلويناته، لكنه في الوقت نفسه يفرز عراقيل ومعوقات عند كتابة هذا التاريخ بتحقيب مرحلي؛ حيث تجابهنا بضعة أسئلة منها: كيف نكتب تاريخ أدبنا؟ هل نكتب تاريخ أدب كلّ لهجة بصورة مستقلة؟ فمثلاً تصادفنا حالات التوازي، كما في أدب اللهجتين الكورانية والكر مانجة الشمالية.

ليست كتابة تاريخ الأدب الكردي عملاً آنياً عابراً و مزاجياً متروكاً للتسويف والتأجيل؛ فهناك الآن ثلاث جامعات دراستها باللغة الكردية، في كردستان المحررة؛ وهكذا وضع يستوجب وجود مناهج دراسية باللغة الكردية، ومن هنا فإن هذا البحث العلمي لرودينكو عن منظومة (يوسف و زليخا) يسدّ ثغرة من ثغرات وجود الأدب الكردي في القرن السّادس عشر، وينير بعض الجوانب المعتمة في مسار الأدب الكردي، و كما صرّحت الباحثة بعدم وجود معلومات كثيرة عن حياة الشاعر، الذي لم يخلف سوى هذه المنظومة، و مع ذلك و إستناداً إلى مضامين الشاعر، الذي لم يخلف سوى هذه المنظومة، و مع ذلك و إستناداً إلى مضامين لنا أنه قد عاش في في القرن السّادس عشر، وفي عهد الأمير شرف حاكم إمارة (خيزان)، و كونه شاعراً موهوباً مبدعاً و مثقفاً كبيراً مطّعاً على العلوم الدينية والأداب في عصره. يتجلّى المستوى الراقي للغته وفنه الشعري في منظومته الكردية قد ترسّخت في القرن السّادس عشر. صحيح أن المنظومة يشوبها ضعف الكردية قد ترسّخت في القرن السّادس عشر. صحيح أن المنظومة يشوبها ضعف الوزن والقافية في بعض أبياتها، لكن العلّة تعود إلى مستنسخيها أكثر ممّا إلى الوزن والقافية في بعض أبياتها، لكن العلّة تعود إلى مستنسخيها أكثر ممّا إلى الوزن والقافية في بعض أبياتها، لكن العلّة تعود إلى مستنسخيها أكثر ممّا إلى

شاعرها، أو تعذّرت قراءتها بسبب تقادم الورق؛ لأن ليس من المعقول أن شاعراً قديراً مبدعاً لمثل هذه المنظومة أن تمرّ عليه تلك الهنّات والزلّات.

لقد طرحت الباحثة رودينكو رأيها العلمي الدقيق بخصوص تأثير منظومة (يوسف و زليخا) لسليم سليمان في ملحمة (مم و زين) احمد خاني، وهي ترى أن هذه المنظومة و غيرها قد مهدت الأجواء منذ القرن السادس عشر لريادة خاني الشعرية في الأدب الكردي؛ ففي الحقيقة حين نقرأ منظومة (يوسف و زليخا) تتبادر إلى أذهاننا فوراً عدّة مشاهد من (مم و زين)، بل يبرق أسلوب و لغة سليم سليمان في الأذهان. صحيح إن خاني قد إرتقى القمّة في طرح منظوره الفلسفي، عبر إختيار و إستثمار ملحمة (مم و آلان) الفولكلوريّة البسيطة لإبداع (مم و زين)، ولكن من الطبيعي جدًا أن تؤثّر (يوسف و زليخا) في ملحمته تأثيراً بيّناً، وهذا يوضّح لنا حقيقة عدم اقتصار الأدب الكردي الذي بلغ مستوى عالياً من الخلق والإبداع عصر ذاك، عدم اقتصاره على شاعر واحد و عمل شعرى واحد!

و هنا لا أخوض عباب مقارنة النص الكردي لمنظومة (يوسف و زليخا) بنظيريه الفارسيين له (جامي) و (الفردوسي)؛ فقد قامت رودينكو بذلك بمهارة عالية خير قيام، وأربأ بنفسي عن التلاعب بالألفاظ و النفخ والترتيش والبهرجة، ولكن أي إمريء على قدر ضئيل من المعرفة والإطلاع على الآداب الشرقية والإسلامية؛ يتبين له كون سليم سليمان ملا راقياً و خبيراً في علوم عصره، وإن تركه للأسلوب الفارسي وبعض مبالغات الشعراء الفرس؛ يرفع قيمة منظومته، ولا يخفضها. وإذ الطرق إلى هذا ؛ فلأن الباحثة رودينكو قد ردّت بدقّة على رأي المستشرقين الروسيين المعروفين جابا و ليرخ اللذين قدّما (وبالأخص ژابا) خدمة جليلة لتاريخ الكرد والأدب الكردي، لكنهما عند مقارنة المنظومة الكردية بنظيرتيها الفارسيّتين لجامي والفردوسي، لم ينحازا إلى جانب الفردوسي وجابا فحسب، بل طرحا رأييهما عن منظومة سليم سليمان بإستعلاء!

و هنا أيضاً، لا أريد الدخول في الجدال المتعلّق بعمل المستشرقين و مفهوم الإستشراق و دوره؛ فقد تناوله المختصّون، بلْ وضعوا دور وهدف هذا العلم مراراً أمام التساؤل وحتى التشكيك بغاياته: هل إنّ هذا العلم عكّاز السياسة الاستعمارية، أم ماذا؟!

سأوجز القول: حتى في العصر الراهن، حين يكتبون تاريخ الأدب العالمي، ينظرون بعيون غير منصفة، ليس إلى التاريخ الأدبي لشعب بلا دولة و كيان كالكرد فحسب، بل لسائر شعوب (العالم الثالث)؛ ففي منظور هم يجب على تواريخ آداب العالم الثالث أنْ تنتظر في قاعة الإنتظار؛ ريثما تأتي أدوار ها؛ لعلّها تحظى ببضع صفحات (\*)

يبدو أن لأعمال المستشرقين العلماء و ذوي الضمائر الحيّة، وخاصّة من حيث الطرق و أشكال البحوث، لها فوائد جيّدة للثقافة الكرديّة، ولكن لا يجوز الإذعان

والإمتثال لآرائهم على علاتها، وإنما علينا أن نترجم أعمالهم و ننشرها، ثمّ نتناولها بالنقد البنّاء مشيدين ومتمّنين الأعمال الجيّدة منها، ومصحّحين آراءهم الخاطئة. وختاماً أشير بأني أضطررت إلى إستخدام الكلمتين اللاتينيّتين (فيرشون) و(كومبوزيسيا) وغير هما؛ لعدم وجود مصطلحات ممائلة لها (بالضبط) في اللغة الكرديّة، ولأني أراها أكثر وضوحاً من بعض الكلمات المصطنعة، وليس من العيب في رأيي أن نغني اللغة الكرديّة بهذه المصطلحات.

(\*) بيترسون م، و/ عن فن كتابة تاريخ الأجنبي العالمي/ كارافان ، ع افي ٢٠٠٢ ستوكهولم

المصدر:

چەند وتارىكى كوردناسى

ئەنوەر قادر محەمەد

له رووسییهوه کردوونی به کوردی و پیشه کی و پهراویزی بو نووسیون

بنکهی ژین- سلیمانی ۲۰۰۸

## الأدب الكردي \*

### کیث هیچنز ترجمة: ج . ز

تأثر الأدب الكردي ، في القرن العشرين، بعمق ببضعة شروط خارجة عن إرادة وقدرات الأدباء الكرد أنفسهم إلى حدّ بعيد؛ حيث حال غياب وحدة كردستان سياسيّاً واستقلال الكرد قوميّاً، زائداً التخلّف على الصعيدين الإقتصادي والإجتماعي، حال دون نشوء ونهوض أدب حديث.

لقد أحبطت تجزئة كردستان (موطن الكرد المعروف عموماً بهذا الإسم) بين تركيا وسوريا والعراق وإيران، عقب الحرب العالميّة الأولى، أحبطت المساعي والجهود المبذولة؛ لتكوين لغة أدبيّة موحّدة، بل تعرّض التعبير الأدبي عن الشعور القومي الكردي للعسف والقمع مراراً.

كان وضع الأدب الكردي في كردستان تركيا أسوا ممّا عليه في الأجزاء الأخرى، في حين عُرفت الكرمانجيّة الجنوبيّة (السورانيّة) كلغة رسميّة في العراق، ونشرت بها صحف وكتب، بمدى نسبيّ ملحوظ، وبرزت شلّة متكافلة من المثقفين بثّت الحيويّة في أوصال أدب كردي جديد، بصورة رئيسيّة.

جليً ان الأدب الأدب الكردي الحديث مازال في طور النشوء، بل لم يحظ بالتطوير المنشود والعناية ذات المقومات المنظمة من قبل المثقفين الكرد أنفسهم! وقد كان أول كتاب مختارات من الأدب الكردي ديواناً هزيلاً، نُشِر لأول مرة في سنة ١٩٣٨، ثمّ صدر أوّل تاريخ جاد للأدب الكردي (الشعر والأدب الكردي) بجزءين في (١٩٤١ و ١٩٥٦) لرفيق حلمي (تاريخا ولادته ووفاته مجهولان) (١) ثمّ نسى بدّاتة الغرب الموضوع تقريباً!

أضحى للصحف والمجلات الكردية دورها المهم في الإزدها الأدبي، حيث غدت الصحف محافل لتجمّع الأدباء، ومنافذ ترى نتاجاتهم النور عبرها، وهنا تجدر الإشارة إلى أهمّ المجلات: (زين = الحياة/ ١٩٢٠ - ١٩٦٣)، (گه لاو يُـرِّ = نجمة الشّعرى/ ١٩٣٩ - ١٩٤٩) و(ده نكَى كَيتى تازه = صوت العالم الجديد/ ١٩٤٣ - ١٩٤٧) وقد صدرت جمعاء في العراق، وكانت صفحاتها منابر لنشر الشعر التقليدي والشعر الجديد والقصص القصيرة، ومناقشة مسائل اللغة الحديثة والتطوّرات الأدبيّة...

كان الشعر خلال العقدين الأولين من القرن العشرين يحتل المنزلة الأولى في المشهد الأدبي، وكان التجديد ملحوظاً في قصائد الشعراء الطليعيين، رغم سيادة الأوزان العروضية والأغراض التقليدية، وقد اشتهر الشيخ رضا طالباني (١٨٤٢- ١٨٤٢) بأشعاره الهجائية اللاذعة والفاحشة جدًا، ولعلاقته بالتصوف؛ فقد دار

بعض أشعاره في فلك المواضيع الدينية، وكان ملتزماً بالشكل الكلاسيكي، لكنه انتبه في أواخر عمره إلى الظروف الإجتماعية المستجدّة؛ فوظّف لغته الأم (الكردية) لتدشين أسلوب تعبيري جديد. وكذلك كان للشاعر (أدب) (١٨٥٩- ١٩١٦) دوره الملحوظ في التغيير؛ فقد غنّى للجمال والحب ومباهج الحياة، على الطريقة التقليديّة الشرقيّة، ويشتمل ديوانه (المنشور في ١٩٣٦) على أشعار تعبّر عن أحاسيسه ومشاعره الحقيقيّة الصّادقة، في محيطه الواقعي.

وفي الفترة مابين الحربين العالميّتين، لوحظ اتجاهان رئيسيَّان في الشعر الكردي: الشعر الحضري المستلهم لمعارك النضال من أجل الإستقلال والإستنهاض الثقافي، والشعر الرومانتيكي المصوّر لأحداث الماضي تصويراً حيّاً نابضاً، وكان هناك تجديد مشهود في كلا المضمون والشكل.

وهنا تجدر الإشارة إلى احمد مختار الجاف (١٨٩٧- ١٩٣٥) الذي تمسك بالشكل الكلاسيكي، وبانت مسحة من الكآبة على أشعاره، لكنه راح يولي اهتمامه تدريجيًا بوقائع الحياة الصعبة، ويطالب بالإصلاح الإجتماعي...وظهر شاعر آخر بهذا النزوع، هو يونس دلدار (١٩١٨- ١٩٤٨) وحاول تغيير الأساليب الشعريّة السّائدة منذ قرون.

وبعدها ظهرت جنباً إلى جنب الأشعار المنظومة على بحور الشعر العربي أشعار منظومة على الأوزان الهجائية ذوات المقاطع السباعية والتساعية، وراحت القوافي تتحرّر أكثر فأكثر، وتقترب الأشعار من أذهان العامّة وفهمهم، وتتقوّى الكلمات وبنى الجمل الكرديّة على حساب الموديل الأجنبي، أي بالإبتعاد عنه.

وكذلك راح النتّارون (كتّاب النشر) يفتحون أحضانهم أكثر من الشعراء لاستقبال المواضيع السياسيّة والإجتماعيّة، ويبحثون عن الأساليب الجديدة؛ بغية التعبير عنها؛ فولدت القصّة القصيرة إثر تلك الممارسة الكتابيّة، التي دسّنت شكلاً أدبيّاً مختلفاً انطوى على حبكة وشخصيّة غير متناميّتين ، مع التأكيد على رسالة الأديب لقد انعكست مراحل الأدب الكردي في النصف الأوّل من القرن العشرين في أعمال توفيق بيره ميرد(١٨٦٧- ١٩٥٠) والذي قد يكون أشهر شخصيّة في مشهد الأدب الكردي الحديث؛ فقد كان ذا اطّلاع عميق على الشعر الكردي الكلاسيكي، الذي لاءمه بحذاقة مع متغيّرات الحقبة التالية للحرب العالميّة الأولى، وقد اختار الأوزان البسيطة الشبيهة بالأوزان الفولكلوريّة ، مثلما في منجزه (به ندى بيشينان أمثال القدامي/ ١٩٣٦) والذي كان بمثابة صياغة جديدة للشعر الكردي، عبر ما ودؤوباً على استلهام ماضي الكرد، وقد أصبح إحياؤه لملحمة (فرسان مريوان ودؤوباً على استلهام ماضي الكرد، وقد أصبح إحياؤه لملحمة (فرسان مريوان الإثنى عشر) في ١٩٣٥ أثراً كلاسيكيًا.

وإبّان سنوات الحرب العالميّة الثانية، هيمنت الطروحات الوطنيّة والإجتماعيّة على الشعر والنثر، وظهرت النزعة الواقعيّة بمثابة تجربة أدبيّة مغايرة، وبرز

الشاعر عبدالله كوران (١٩٠٤- ١٩٦٢) عقب الحرب ، وكانت أشعاره في مرحلة شبابه أغنيات رومانتيكيّة في التغنّي بالحب والطبيعة، وكانت منظومة نظماً كلاسيكيّاً: غزليّات ، قصائد ورباعيّات (الغزليّة: قصيدة غنائيّة قصيرة، غالباً مايكون مضمونها دينيّاً- صوفيّاً، بينما تكون القصيدة أطوال منها وتعنى بالفكر التعليم والوعظ) ثم تخلّى كوران عن (العروض) وراح ينظم على أوزان وقوافي الشعر الفولكلوري، والتي تنبثق أنغامها من حب الوطن، مثلما في (الجنّة والذكرى/ ١٩٥٠) ومن ثمّ أبدع كوران جنساً أدبيّاً جديداً في الأدب الكردي، وهو (الشعر الدرامي) مثل الدراما الشعريّة (الوردة المدمّاة/ ١٩٥٠) والتي تستحضر وتجسّد تعاسة عاشق و عاشقة فرّق التفاوت الطبقي- الإجتماعي بينهما، وقد ذاعت ونالت استحساناً مشهوداً.

أمّا الناثر الطليعي في مرحلة مابعد الحرب العالميّة الثانية، فهو شاكر فتاح (المولود في ١٩١٠) (٢) والذي إنتقد التشكيلة البطريركيّة والدينيّة في المجتمع الكردي انتقاداً شديداً في بضع قصص له ، ومنها (زهرة عبّاد الشّمس/ ١٩٤٧) وهكذا فقد نال جنسا الشعر والقصّة القصيرة منزلة فنّية مرموقة، لكن الوقت لمّا يزل مبكّراً لنشوء جنسيّ الرواية والمسرحيّة الحديثتين. ورغم ان الأحاديث والمقالات كثيرة عنهما، لكنّهما في انتظار كتّاب قديرين في مقدور هم استلهام الأساطير والحكايات والمعطيات الإجتماعية المستجدّة؛ بغية تحقيق ابداع نتاج فني رصين ورفيع المستوى.

وعلوم ان حال الأدب الكردي في الإتحاد السوفياتي مختلف عمّا أسلفناه في لمحتنا هذه؛ فقد ظهرت بواكير الأعمال الأدبيّة الناضجة في سنة ١٩٣٠ وراح الأدب الكردي بعدئذ يعكس التطوّر العام في الأدب السوفياتي، ولعلّ أشهر الأدباء الكرد هناك هو عرب شمو (عرب شاملوف المولود في ١٨٩٧) (٣) والذي تتناول رواياته حياته وحيوات الكرد النازحين من تركيا إلى هناك

إشارات المترجم (ج. ز):

(۱) رفیق حلمي (۱۸۹۸- ۱۹۹۰)/(۲) شاکر فتاح (۱۹۱۶- ۱۹۸۸)/ (۳) عرب شمو (۱۸۹۵- ۱۹۷۸)

\* Leonard S.Klien (General Editor)

**Encyclopedia of World Literature in the 20<sup>th</sup> century** 

Revised Edition, Volume 2, E to K.

Frederick Unger Publication

Co. New York, 1984,

PP 627- 629

وقد ترجم الشاعر والباحث فرهاد شاكلي هذا المبحث إلى اللغة الكرديّة، ونشره على صفحات مجلّة (ماموستاى كورد) الفصليّة الصادرة في السويد (ع٢٦ صيف ٩٩٥)

## الديانات والمعتقدات الكرديّة

د. مسعود گلزاري ترجمة وتقديم: ج . ز

[د. مسعود كلزاري: بروفيسور ايراني معروف. وهو من أصل كردي. ولد سنة ١٩٣٥ في طهران. نال تحصيلاته الابتدائية في طهران، رشت وكرمانشاه. وحاز على شهادة الليسانس في الآثار من جامعة طهران. مارس التدريس في (كلية التربية) خلال السنوات (١٩٦٠ في ١٩٧١). وفي الوقت نفسه كان يُعين البعثات والهيئات العلمية الآثارية: الامريكية والالمانية في محافظة كرماشان، تخت سليمان و آذربيجان.

وفي سنة ١٩٧٢ صار عضوا في الهيئة العلمية المشرفة على مجمع الآثار والفنون. ومضى يستكمل تحصيله العلمي في مجال اختصاصه بجامعة طهران؛ لينال درجة الدكتوراه في (الآثار الايرانية- ما قبل الاسلام).

ومنذ ١٩٧٣ راح يشتغل بالبحث العلمي الاركيولوجي فترة ثلاثة اشهر من كل سنة ضمن الهيئة العلمية الأعلمية المعلمية ا

وفي سنة آ٩٧٨ سافر الى انكلترا؛ لاستكمال تحصيله الدراسي العالي وبحوثه الآثارية... قام البروفيسور كلزاري بدراسات وتحقيقات تاريخية وآثارية قيمة، تتميز بأهميتها الكبيرة؛ لكون كلزاري باحثاً ميدانياً وومتقناً لبضع لغات: الفارسية، الكردية، الانكليزية، العربية، والفرنسية...وكان له حضوره في العديد من الحلقات الدراسية المتعلقة بآثار ايران، داخل ابدان وخارجها.

(الديانة والمعتقدات): دراسة مترجمة من سفره الكبير (كرمانشاهان- كردستان\*) الصفحات (٢٠٧ ). وهي تعبر عن رأي كاتبها، وليست مطابقة لوجهات نظر المترجم في اكثر من موضع. (ج.ز)].

كرمانشاهان - كردستان - د. مسعود گلزاری مجلد اول

سلسلهء انتشارات انجمن ملى ١٩٧٩ \_ تهران ]

\_\_\_\_\_\_

يُعْتَقَد ان الكرد، قبل دخولهم في الدين الاسلامي، كانوا زردشتيين أمّا قبل اعتناقهم للزردشتية، فمن المحتمل انهم كانوا كسائر الايرانيين يعبدون شتى عناصر الطبيعة. وقد رد في دائرة المعارف الاسلامية، أن ديانة الايرانيين السابقة للزردشتية، حسب الاشارات الواردة في (الآقيستا) وبعض المدونات؛ والنقوش الغابرة تؤكد ايضاً ذلك. وكانت ديانة سائر البشر في الأزمنة الموغلة في القدم، هي الديانة الواردة في القيدا نفسها أي عبادة آلهة وأرباب تسمّى (ديو) وهي مطابقة للفظة (دوا) في الركقيدا كمثل: الشمس، القمر، الماء، الريح، التراب والموتى ،

لكن البعض من الباحثين يعتقدون انه بعد تبني الرومان للمسيحية، في أواخر القرن الرابع الميلادي ديانة رسمية، وترويجها جهاراً؛ راحت المسيحيّة تنتشر بعونهم ، عن طريق سوريا، في أرمينيا وكردستان؛ ولذلك كان الكرد مسيحيين قبل الاسلام "

يصعب قبول هذه النظرية؛ فهي قابلة لنقاشات كثيرة؛ لأن الأقوام المعتنقة للمسيحية والتي تعيش في كردستان ليست من أرومة كردية. ومنها: الآشوريون الذين يتكلمون اللغة الكردية. والذين يعيشون اليوم في كردستان ايران وكردستان العراق ".

إن النقطة المهمّة التي تستوجب الإشارة اليها هنا، هي ان العديد من الباحثين المستشرقين يقولون ان مسقط رأس زرادشت، استناداً الي الروايات الدينية الايرانية هو الـ (ري) أو (چيچست) (ارومية وضائية). وقد حسبوه من الميديين، ولغته ميدية أو ولكون الكرد من بلاد ميديا والوارثين لحضارتها؛ علينا التسليم بحقيقة كون الزردشتية ديانتهم السابقة للاسلام. إن وجود منطقة في جنوب كردستان باسم (بهدينان في الدين القويم أو الأفضل) دليل آخر يؤكد أن الكرد من اتباع دين (بهي) قبل الاسلام، ووتوجد أدلة أخرى على زردشتية الكرد، ألا وهي بيوت عبادة النار المنتشرة في كردستان ومنها: بيت النار في (پاوه) الواقع على أعلى قمة جبل من جبال جنوب شرقي مدينة پاو و وبيتا النار القائمان لحد الآن في (ريژاو) و (حلوان) وبيت النار الكبير (اتور گشنسب آذر.....) في الآن في (ريژاو) و (شبز = كنزك)، حيث كانت تشعل النار فيه الى ما قبل الف سنة، وكانت تسمى بـ (نار الملوك). ويذكر ان الملوك الساسانيين كانوا يزورونه راجاين. وكانت نيران بيوت النار الصغيرة توقد من هذا الـ (آذر گشنسب).

كذلك يمكننا اليوم تلمس رواسب الديانة الزردشتية عند شُتى الطوائف الكردية ومنها: القسم بالنار والموقد، تقديس الأشجار المعمرة، تبجيل الموتى. وإيقاد النيران على المرتفعات؛ ففي ربوع (ماهيدشت)، (روانسر)، (سنجابي)، (شكاك)، (جلالي) توقد العوائل النيران على سطوح منازلها، في ليلة عيد نوروز، تعبيراً عن فرحتها، في حين تمتنع العوائل ذوات المآتم والتعازي عن ذلك. ويضاف الى ما أسلفناه، اكتشاف رقعة جلدية أثرية، مدوّن عليها بالخط البهلوي أبيات شعرية تنطوي على الشكوى من الغزاة العرب، وما اصاب الدين البهي من التداعي. أجلُ فهي تعدّ وثيقة تاريخيّة دامغة على زردشتيّة الكرد ماقبل الاسلام، حتى لو كانت منظومة عقب الفتح العربي:

"هۆرمزگان رمان، ئايران (ئاتران) كژان و مشان (ويشان) شاردهوه گهورهى گهورهكان زۆركار ئهرهب كهردهنه خاپوور گناى (گناو) يالهى ههتا شارهزوور شن و كهنيكان وهديل بهشينا ميرد ئازا تلى وهرووى هوينا رهويشت (رهوشت) زهردهشترده (زرتوشترده) مانوه بى كهس (بى دهس) بهزيكا نيكا هورمز وه هيوج كهس" ملحوظة: للقطعة هذه اكثر من رواية، وهنا حاولنا الدمج بين روايتين شانعتين لها وبالاملاء الكردي (ج.ز):

"تدمّرت المعابد، وانطفأت النيران؛ وأخفى أعظم العظماء نفسه دمّر العرب العتاة الديارَ، من (پاله) حتى شهرزور، سبوا العذارى والنساء، وتمرّغ الشجعان في الدماء، بقى دين زردشت بلا صاحب، آهورا مزدا له يرحمُ أحدا"

ويذكر أن لأهل الحق شيخاً يُدعى (پير شاليار)- پير شهريار ابن جاماسب- كان قد خلف مؤلفاً مخطوطاً بعنوان (مارفتو پير شاليار) أي (حكم ومأثورات پير شاليار) باللهجة الهورامية. وهو نادر النسخ ويجله أهل الحق كثيراً، ولا يسمحون للغرباء الإطلاع عليه. وطالما يتداولون تلك الأقوال المأثورة في حياتهم اليومية. ويشتمل المخطوط على العديد من البنود (المصاريع) المسجوعة، التي تتكرر فيها اللازمة الآتية:

الاتية:
"گوشت جه واتهى پير شاليار بۆ
هوشت جه كياستهى ذاناى سيميار بۆ
"إصغ الى قول پير شاليار
وع ما خطه حكيم السيمياء (الأسرار) = زردشت"
واليكم نموذجين منها:
-"داران گياندارهن، جهرگ و دڵ: بهرگهن
گايێ پر بهرگهن، گايێ بێ بهرگهن
كمرهگ جه هێلێن، هێڵێ جه كهرگهن
رواس جه رواس، ورگهن جه كهرگهن
"الاشجار ذوات ارواح، الاوراق: اكباد وقلوب.
الدجاجة من البيضة، والبيضة من الدجاجة
المتعلب من البيضة، والبيضة من الدجاجة

-"ومورى وموارق، وموره ومرينه وريسه بريق ، چوار سمرينه كمركى سياوه، هيليش چهرمينه كوشلى مهمريق، دوى دمرينه" الثلج يساقط، إذ حان سقوطه للحبل المبتور اربع رؤوس الدجاجة سوداء، بيضتها بيضاء للقيدر المثقوب فتحتان"

هنالك آراء كثيرة تؤكد ما بذله بير شاليار من جهود، لاسيما في حكمياته، للحفاظ على الدين القديم. ولا يشك اهل هورامان في مجوسيّته. وهناك اعتقاد بوجود شخص آخر باسم (پير شاليار الثاني) معاصر للشيخ عبد القادر الكيلاني (اواخر القرن ٥هـ- ١١م) والشائع عنه انه قد رأى في الحلم حضرة الرسول محمد (ص) فأسلم وسمى نفسه (مصطفى) ، ثمّ حرّف حكميات بير شاليار الاول بحذف ما فيها ممّا ينافي الديانة الاسلامية صراحة. وهكذا فان النسخة المتداولة بين الهور امانيين هي النسخة المُحرّفة من كتاب (المعارف) القديم.

يقول شيوخ هورامان عن قدم وعراقة (ماريفه تو پير شاليار): جاء الى هورامان، منذ بضعة قرون ' ملا ليعلم الناس (القرآن) واسمه (مولانا كشايش) وكان شبه اعمى. وقد اجتمع اهالي هورامان وقتئذ ليسألوا من شيوخهم المسنين: "قرونى قهديما، يا ماريفه تو پيرشاليارى باد؟" اي "القرآن أقدم أم حكميّات (مأثورات) پير شاليار؟" فأجاب المطلعون: "ماريفه تو پيرشاليار قهديما هيزيگه گشايشه كورى ئاوردهنش" اي "حكميات پير شاليار هي الاقدم، اما القرآن فقد جلبه كشايش الأعمى بالأمس!".

يمكننا القول أن اكثر الكرد، في عصرنا الراهن، مسلمون وعلى المذهب الشافعي، باستثناء غالبية قبائل: اردلان، كرماشان، ولرستان، امثال: كلهر وسنجابي فهي شيعية. وهناك كورانيو كرماشان وفروع من نحل: اهل الحق، علي اللهي، الإيزيدية، الصارلية، الشبك والباجوران، والتي في اسلامها بقايا ديانتها السابقة للإسلام. كما ان هنالك كرداً نصارى.

#### الإيزيديون:

لقد حافظ الايزيديون، من بين الطوائف الكردية، على حيثيتهم ووحدتهم الدينية، أكثر من غيرهم. ولقد جاهدوا كثيراً؛ للذود عن مبادئهم الدينية، معتقداتهم، قصصهم ورواياتهم الدينية.

يبدو في معتقدات الايزيديين تأثير الديانات القديمة لما بين النهرين، واليهودية والنصرانية والاسلام جليّاً. ومع ذلك يمكن تلمس الأساس الذي تقوم عليه ديانتهم، فيما وراء كل تلكم الديانات، ألا وهو عبادة (يزدان= الله). بينما لا نرى غير بصيص ضئيل من رواسب الزرادشتية والديانات القديمة لما بين النهرين لدى الطوائف الدينية الكردية الأخرى. وفي هذا الصدد يعتقد رشيد ياسمي "ان دراسة اجماليّة مفصيّلة عن الايزيديين يمكن أنْ تؤكد بان عقيدتهم هي النموذج المتبقي للديانة المغابرة في اصقاع زاكروس.

ينقسم الإيزيديون الى عشائر صغيرة، تعيش في رقعة واسعة. بعضهم قروي والبعض الآخر حضري. والقسم الأعظم منهم يستقر في العراق: منطقة الموصل، شيخان وسنجار. وهناك مجاميع منهم تعيش في مناطق دياربكر (آمد القديمة) وحلب وأرمينيا وأطراف تفليس.أمّا في ايران فان اتباع هذه الديانة قلائل. ويبلغ عددهم إجمالاً (٥٠- ٧٠ ألف نسمة) وهم على اعتقاد ان عدد نفوسهم، في الماضي البعيد، كان اكبر بكثير من هذا.

وبخصوص تسميتهم بالإيزيديين؛ يظن بعض الباحثين بانتسابهم الى يزيد بن معاوية ( ١٠٠- ١٤ هـ) غير ان الإيزيديين أنفسهم ينفون ذلك، بل يؤكدون على ان يزيد بن معاوية ليس واضع أو مؤسس ديانتهم، لكنّما كان من مروّجيها. ان مؤسسها الاصلي هو (شاهد بن جراح) الذي كان الإبن الوحيد لآدم. اما يزيد فقد حسبوه الملاك الثاني من ملائكتهم السبعة، بعد ار تداده عن الاسلام، وارتباطه بهذا الدين. وهم على اعتقاد ايضا ان يزيدا قد حل حلولا في الشيخ عدي بن مسافر لاكتب الشهرستاني في سفره (الملل والنحل) "ا عن الإيزيديين قائلا: "اليزيدية اصحاب يزيد بن انيسه (...)، والذي زعم ان الله تعالى يبعث رسولاً من العجم وينزل عليه كتاباً قد كُتِبَ في السماء، وينزل عليه جملة واحدة؛ فيترك شريعة المصطفى محمد صلّى الله عليه وسلّم، ويكون على ملة الصابئة المذكورة في القرآن. وليست هي الصابئة الموجودة بحرّان وواسط، وتولي يزيد من شهد المصطفى صلّى الله عليه وسلّم من اهل الكتاب بالنبوة، وان لم يدخل في دينه. "المصطفى صلّى الله عليه وسلّم من اهل الكتاب بالنبوة، وان لم يدخل في دينه. "بهذا الاسم؛ ليضمنوا حماية الامويين. وربما اطلق عليهم هذا الاسم من قبل الشيعة لياصقوا بيزيد تهمة دعم ومساندة هذا المذهب.

وعليه فان انتساب الايزيديين ليزيد بن معاوية لا يعدو اكثر من خرافة شعبية. ومن هنا فان عروبة اصل الايزيديين، التي يشير اليها بعض الباحثين مردودة؛ لان ديناً مختلفاً ومغايراً اصلاً وفرعاً، عن الدين الاسلامي وسائر الأديان الكبرى، الى هذا الحد؛ لا بدّ ان يكون له جذر عميق في التاريخ، والظاهر ان هذا الدين يرقى أصله الى الاديان القديمة. ورد في دائرة المعارف الاسلامية "يحتمل ان يكون ايزيدي مشتقاً من الكلمة الفارسية إيزد، التي هي يزتا "افي الأقيستية ويزد" في البهلوية

ويجاتا <sup>۱۷</sup> في السنسكريتية؛ اذا ان لفظة يزدان آڤيستية وقد دخلت اللغة الفارسية (الدريّة) ۱۸ عن طريق الطقوس الدينية.

أمّا إذا كان يزيد بن معاوية أو يزيد بن انيسة قد اظهرا ميلاً الى هذا الدين؛ فذلك لن يكون دليلاً للتسليم بأن الايزيديين مسلمون نسيوا تعاليم الاسلام بسبب الجهل والتخلف "1".

ان منشأ هذا الدين قديم جدا، وتفاوته مع الشريعة المحمدية ليس في الفروع (الامور الثانوية)؛ حتى يعد محرّفاً عن الاسلام كسائر الفرق والنحل الاسلامية. ويظهر من الآثار الموجودة واصول العقيدة نفسها ان هذه الطائفة حاملة وحامية لعقيدة قديمة جدا، اختلطت على مر الزمن بشتى الروايات والقصص؛ بسبب الجهل احياناً، واحياناً لعدم انتباه زعمائهم وافتقارهم الى التدوين الورقي (الكتب والدفاتر).

للدين الايزيدي ارتباط وثيق بالتعاليم الزرادشتية والمانوية '' ؛ ففي الروايات الايزيدية يرد ذكر ملك اسمه إزدا. كما يدعون احد اسلافهم بـ (يزدان)؛ ولذا فهم يحسبون اسلاف الطائفة يـزدانيين. ينقل رشيد ياسمي عن لايار '' :"يعتبر الايزيديون سنة ٢٩٠م بداية لتاريخهم، و هذا التاريخ يطابق- مع تفاوت بسيطمقتل ماني في سنة ٢٧٦م. وتؤيد عقائدهم الدينية من حيث التشابه مع المانويه- هذا الانتساب. كذلك يؤيد اسپيرو '' ارتباط الدين الايزيدي بالمذهب المانوي، كما يعتقد برسوخ آثار الشرائع: الآشورية، الزردشتية، المسيحية والاسلامية فيه، غير ان العنصر الايراني اكثر بروزاً من جميعها، كما لو ان الديانة الايزيدية مقتبسة اساساً من الاديان الشائعة في ايران القديمة.

في الدين الايزيدي، آثار باقية لأديان شتى، ويمكن اجمالها على الوجه الآتي:

- (١) آثار (العبادة الوثنية)، باستثناء عبادة الشمس والقمر.
- (٢) آثار (ثنوية = دواليزمية) البعض من الفرق المانوية.
- (٣) آثار (الديانة اليهودية) فيما يتعلق بتحليل وتحريم بعض الاطعمة.
- (٤) آثار (النصرانية) وخصوصا عقائد الفرقة النسطورية مثل: التعميد، زيارة الكنيسة، الخيز المقدس و تناول الشراب.
- (°) آثار (الاسلام) مثل: الختان، الصوم، التضحية، شواهد القبور بعبارات اسلامية و زيارة القبور .
- (٦) تأثير (الصوفية) و (الشيعة) مثل: كتمان العبادات والعقائد، التقيّة والاقتداء الجماعي بالمشايخ..
  - (٧) آثار (الديانة الصابئية): التناسخ والحلول.

ان الله في منظور هذه الطائفة، هو خالق العالم، غلا انه ليس حارسه و لا حاميه، و هو فاقد القدرة والافتداء، و لا شأن له بهذا العالم وأهله! وبما ان العالم في

منظور هم انبعاث من كينونة الله الخالق؛ فهم يعتقدون بأن أوّل مخلوق لله، أي اول تجلّ له اتخذ صورة (هيئة) ملك طاووس، فذات هذا الملك مع الذات الإلهية هي واحدة، ثم إن الشيخ عدي بن مسافر مع ملك طاووس هو واحد. وهم يقولون بوجود ستة ملائكة آخرين بعد ملك طاووس، بمثابة وسائط بين الله والخليقة، في حين يحسبون ملك طاووس اول ملك وهو الذات الالهية في آن واحد. ونجد مثل هذا الاعتقاد سائداً في الديانة الزردشتية حيث يجئ العقل (او الروح الطاهر الخالد المترجم) اسپنتامينو بعد ذات الإله الخالق في المنزلة كأول الموجودات (الكائنات) وبعده يجئ ستة إمشاسپند، فيكون المجموع سبعة. واذا ما اعتبر اسپنتامينو في مصاف الالوهية، فيبقي ثمة الإمشاسپندان الستة (وتجدر الاشارة الى الاعتقاد بوجود إنكرامينو - الروح الشريرة - المترجم).

بوجود إنكرامينو - الروح الشريرة - المترجم). يقول رشيد ياسمي "أ نقلاً عن هورتن ألا بأن الديانة الايزيدية تستند الى عبادة النور، ومنشؤها هو تنوية الايرانيين القدماء، والذي تتجسد عاقبته بغلبة النور وملك طاووس عند الايزيديين بمثابة اهريمن او ما يعادله، بل وهو مشخص الشر، ويحسب استكمالاً للخير. وبهذا المعنى فإن الشر من لوازم الخير والمخلوق عرضياً، وجزء من ناموس الخلق، ومن هذا المنظور ايضاً يصبح ملك طاووس ركناً من اركان الحقيقة، اى يكون خيراً في الحقيقة وليس شراً.

وهكذا فإن الإيزيديين يحسبون الشيطان ملاكاً رغم سقوطه في الجحيم؛ اثر تمرده وطغيانه عند باب الله. وهم لايحسبونه عدواً لله قطعاً، ويعتقدون بأن الله سيصفح عنه بعد مضي سبعة الاف سنة على بقائه في جهنم، وبكائه الغزير، بحيث تملأ دموعه سبعة دنان. وهذا معناه ايضاً أن الايزيديين لا يعتقدون ولا يؤمنون بأبديّة العذاب، ويحسبون المشرّ زائلاً وفانياً. ومن هذا المنظور تلتقي الايزيدية بالزردشتية، التي لا يحسب اتباعها اهريمن أبديّ السيادة؛ إذ سيقهر بعد تسعة آلاف سنة على أيدي آهورا مزدا؛ فتنجو البشرية من شروره.

عموماً يحسب الآيزيديون الله صالحاً وخيراً محضاً لا دخل له بشؤون الدنيا، وإنّما أناب عنه معاونيه الملائكة؛ لتمشية امور البشر "ويختلف الايزيديون بخصوص أسماء الملائكة السبعة مدبري شؤون العالم، لكن ملك طاووس ليس محلّ أيّ خلاف، أمّا الملائكة الستة الباقون فهم: سلطان عزي، عيسى بن النور الإلهى، مريم، جبرائيل، عزرائيل والشيخ عدي.

أن سبب الأختلاف يكمن في الاعتقاد بالحلول، حيث انهم يبجّلون الكثير من العظماء القدماء والجدد وملائكة الاسلام ويقولون: صحيح انه لا يمكن ان يكون تعداد الملائكة اكثر من سبعة، لكنما العديد من العظماء - الأولياء هم مظهر التجلي لبعضهم البعض، كذات واحدة تحلّ تباعاً في أبدان مختلفة بالتناسخ.

يذكر الامير شرفخان البدليسي ان قبائل داسني ، خالدي بسيان واقسام من عشائر: بختى محمودي ودنبلي تعتنق الديانة الايزيدية. اما البازوكيون فليست لهم

ديانة محددة ، ولأنهم ذوو علاقة حسنة مع الصفويين؛ يجوز حسابهم على غلاة الشيعة ٢٦ أهل الحق.

ان اتباع اهل الحق هم الطائفة نفسها، التي سميت خطأ بـ (علي اللهي) إذ ان البعض يحسبهم كذلك، ثم ان بعض الاتباع يحسب ايضا انفسهم – لجهله بمبادئ المذهب- من الـ (علي اللهيه) اي المؤلهين لعلي؛ برغم ان ملامح من معتقدات واصول ديانة اهل الحق هي نفسها الموجودة عند (علي اللهيه) إلاّ ان الطائفتين مختلفتان، في حقيقة الامر؛ يقول مينورسكي ٢٠: اهل الحق فرقة باطنية، وليس من الصواب اطلاق مصطلح (علي اللهي) عليها بسبب الجهل؛ فمن الواضح ان الايمان بألوهية الامام علي لا يشكل مبدأ واساس هذه الديانة. ان الاصول المذهبية لهذه الفرقة مبنية على معتقدات غلاة الشيعة، ثم الاختلاط والتمازج مع عقائد التناسخ والتصوف؛ حتى ظهرت بصورة لها خصوصيتها. يقول د. محمد موكري- الذي عايش أهل الحق سنينا عدة - ٢٠: "مذهب أو مسلك أهل الحق هو إحدى فرق مذهب التشيع، وهو مجموعة من العقائد والآراء المذهبية الخاصة، المختلطة مع الذخائر المعنوية لما قبل الاسلام وافكار الفرق الغالية الإسلامية، وخاصة تلك التي انتشرت في ارجاء - ايران - الغربية".

ويرى المؤلف- اي د. گلزاري- ان جميع هذه النظريات تظل قاصرة في تبيان حقيقة بنية هذا المذهب واساسه بشكل دقيق. لأن مسلك هذه الطائفة يقوم على اساس مناهج اوليائها امثال: مبارك شاه وسلطان اسحق وصحابتهما وخلفائهما وهي موضوعة باللغة الكردية (اللهجة الهورامانية) وفيها يتجلى تأثير كبير للديانة الزردشتية ٢٩٠٠.

ظهر مبارك شاه الملقب بـ (شاه خوشين) في اواخر القرن ٤ هـ ، في لرستان، وراح ينشر دين الحقيقة في ارجائها وقد اعتبره اتباعه (مظهر الله) ومولوداً من أم عذراء تدعى (مامه جلالـة). كان شاه خوشين رجلاً صالحاً، وناسكاً متعبداً؛ فاجتذب اليه جمعاً غفيراً، في وقت قصير. وكان مع صحبه يترنمون بتراتيلهم المذهبية بصحبة آلة الطنبور. وكانوا يقيمون الكثير من حلقات الذكر. وكان شاه خوشين قد التقى الشاعر بابا طاهر، في همدان عند ذهابه غليها، ومن ثم رحل الى كرماشان، غير ان حياته لم تطل؛ حيث مات غرقاً في نهر (كاماسي آب) قرب هرسين.

لقد كان شاه خوشين عرفانياً ذا شأن ، وتمكن من وضع أسس معتقده على المذهب الجعفري.

شهدت كردستان في القرن (٨هـ) وقائع جديدة مهمّة في تاريخ هذا المذهب وتطوره؛ فقد ظهر سلطان اسحق، المشرع والمجدد الحقيقي (الفعلي) لهذا المذهب، وذلك في اطراف (السليمانية) " ولأنه وجد مناطق: هورامان، كوران وجبل

دالاهو مناسبة لتحقيق ما يرومه؛ فقد ترك برزنجه "- مسقط رأسه/ ليقيم في (پرديور) القريبة من قرية (شيخان) في منطقة (هورامان لهون). وادعى بأنه مظهر للالوهية، ومضى يروّج المذهب الجديد بأشعاره الكردية (اللهجة الهورامانية) وكان أتباعه يدعونه تارة بـ (سلطان اسحق) وبـ (سلطان سهاك) "" تارة اخرى وله ايضا ألقاب اخرى مثل: (سان) "" و (شاه- ملك- العالم) و (خداوندكار) "" و (صاحب الكرم).

يتصرف أتباع أهل الحق ويسلكون الطريق وفقا للدساتير الواردة في تراتيلهم الدينية المنظومة. ويسمي اهل الحق هذه الكلمات المدونة بـ (الدفاتر) واهمها (سمر نهنجام- العاقبة) و (كلام سمر نهنجام) و (كلام خزانه).

يقع (سهرئهنجام) في ستة اجزاء موسومة بـ (دەورەى هەفتهوانه- دور السبعة) (بارگه بارگه- الزوادة..)، (كليم وەكوول- حامل البساط)، (دەورەى جلتەن- دور الاربعـين)، (دەورەى عابـدين) و خردەسـهرئهنجام- دفتـر العاقبـة الـصغير) وبالاضافة الى (سهرئهنجام) هنالك دفاتر اخرى مدونة خلال القرون (٢-٧هـ) تحت عناوين: (دەورەى بالوول- دور بهلول)، (دور بابا سهرههنگ)، (دور شاه خوشين) و (دور بابا ناؤوس). ويحتوي سفر (سهرئهنجام) على خلاصة جميع هذه الدفاتر. و هنالك العديد من الدفاتر الاخرى و هي منظومة شعرا: (دفتر پرديور)، (دفتر داميار)، (دور بابا جليل)، (دفتر ديوان گهوره- الكبير)، (دور حهيدهرى)، (كلام شيخ امير) و (زلال زلال).

ويوجد (سهرئه نجام) آخر باللهجة الگورانية. وهو مدون نثرا، ويقع في ٢١ بندا- (مصراعا) يعود تأليفه الى القرن (١٣هـ) وقد حققه صديقي الاستاذ ماشاءالله سوري ونشره عام ١٩٦٦ بعنوان (سرودهاى دينى يارسان- الاناشيد او التراتيل الدينية لمحفل الصحابة أو لملكوت الله) (يارسان او يارستان- تحتمل المعنيين) (المترجم).

ويذكر ان سلطان اسحق كان قد صنف صحابته واتباعه في خمس عشرة مجموعة. وخص كل واحدة منها بمهمة محددة: (فرشتگان چهارگانه- الملائكة الاربعة)، (ههفت تهن- السبعة)، (ههفته السبعة)، (ههفت خهليفه- الخلفاء السبعة)، (ههفت خادم- الخدم السبعة)، (چل تهنان- الاربعون)، (نهوهت ونو تهن- التسعة والتسعون)، (شهصت و شهش غولام كهمهرز پين- الغلمان الستة والستون ذو و الأنطقة الذهبية)، (ههزار ويهك به نده ى خهواجه مانهند- الف عبد و عبد، الشبيهون بخواجة- المعلم والجد الشيخ)، (بيوهر ههزار بهنده...الالف عبد) و (بيوهند بهنده- العبيد اللامعدودون).

وبناء على ما جاء في سفر (سمرئهنجام) فإن جميع هذه الطوائف والفرق مخلوقة في عالم الذرات.

ويحسب اتباع اهل (الكلام- المقولات) لسلطان اسحق وصحبه المقربين. ويتصور بعضهم انهم عاجزون عن ادراك واستيعاب معانيها. وثمة قراء مرتلون يتلونها مرنّمة في الـ (جهمخانه- المحفل "") بحماسة وحمية فائقتين، بحيث تبث في الحضور حالة من الجذب والهيجان والوجد.

والغريب اننا لا نجد عبارة (اهل الحق) التي يسمى بها اتباع هذه الطائفة في تراتيل (سمر ئهنجام)، بينما نجد لفظة (يارسان) " كتسمية للطائفة، وحسب عقيدتها، تعني لفظة (يار) (الرب- الحق) في (سمر ئهنجام).

يُعَد المرحوم (نور علي الهي) عقيدة اهل الحق في كتابه (برهان الحق) "" فرعاً من الاسلام، ويرى في (اليارسان) اتباعا للمذهب الجعفري، ويعتقد بأن جذر هذه العقيدة يعود الى تأويل اسرار:" قال: الست بربكم؟ قالوا: بلى" "" وهو ينقل رواية لاهل الحق تقول بان الامام الثاني عشر (عجل الله فرجه) عندما حانت غيبته عقد اجتماعا سريا باسم (بيابس؟!) وامر صحبه المقربين ابلاغ الخواص "" بهذه الاسرار، في أيّ زمن، بعد الغيبة، عن طريق (ولى الوقت).

ويعتقد المؤلف بهذا الخصوص ان لا احد باستثناء اتباع اهل الحق انفسهم يتقبل عقائدهم. ومن الجلي انهم لو كانوا قد اقتفوا خطى شيخهم الكبير المرحوم الحاج نعمة الله جيحون آبادي المتخلص بـ (مجرم) ومؤلف (شاهنامه الحقيقة) وسعوا مثله الى جلو الحقيقة؛ لكان الامر اكثر قيمة وأهمية.

وفي تراتيل (يارسان) بالاضافة الى لفظة (يار) نجد ايضا لفظة (ياران) التي لايقتصر معناها على (الصحب- الرفاق) وانما تعني التعريف بهذه الفرقة، أي إسمها.

يشكل اتباع اهل الحق مجموعتين، الاولى "چهكيده ترجمتها الحرفية: المقطرة-العصارة" وهي تشمل اولئك الذين يتوارثون الاسرار المودعة- المؤتمنة جيلا بعد آخر. اما الثانية فهي "چه سپيده- ترجمتها الحرفية: الملتصقة- المرتبطة" وتشمل اولئك المرتبطين بالمذهب؛ عن طريق الصحوة الباطنية او الرابطة الذاتية (الروحية).

لقد حقق سلطان اسحق بظهوره الوحدة المذهبية لأهل الحق؛ اذ لمّ شمل حلقاته المبعثرة المشتتة حتى ذلك الوقت، وادخل الكثير من التطورات المهمة '...

ومنها تشكيل (خاندانها- الأسر) و (انعقاد المحافل..) واداء مراسيم (سمرسپمردهن به خاندانها- الطاعة والانقياد للاسر) وتوضيح مهام الشيخ الدليل والقيام بالصوم لثلاثة ايام، وغيرها...

يعتقد اتباع اهل الحق بأنه ليست المخلوقات جميعها جديرة بتقبل الطهر والنقاء؛ اذ ان الأسلاف المخلوقين من "الطينة الصفراء" يجاهدون في الحياة اكثر فاكثر،

لكي يقتربوا اكثر في التشبه بالخلق. أمّا اولئك المخلوقون من (الطينة السوداء) فلايرون النور أبداً وهم الأشرار. وتبعاً لاعتقاد الاتباع، كان هنالك، قبل ظهور سلطان اسحق، أربعة دراويش حسبوا انفسهم مظهرا للخالق والمخبرين بتجليه. وهم حسب الترتيب الزمني:

- (۱) (بابا سمر ههنگ: ابن ابراهیم دودانی، من قریة (دودان) 'أ بهورامان لهون 'أ والذي ولد في اوائل القرن ٤ هـ (۱۰م) ومازال قبره في قریة (طهویله) بهورامان مزاراً لاتباع اهل الحق والعلی إلهی.
- (٢) شاه فضل ولي: عاش في النصف الثاني من القرن ٤ هـ اما مسقط رأسه فمجهول، ويعتبر بعض الاتباع ان ميلاده كان في الهند.
- (٣) مبارك شاه، الملقب بـ (شاه خوشين) و هو الذي ظهر في أواخر (القرن ٤ هـ) في لرستان وروج لديانة الحقيقة في تلك الاصقاع، وقد ورد ذكره من قبل.
- (٤) ابر اهيم المشهور بـ (بابا ناؤوس) والذي ولد في او اخر (القرن ٥هـ) بقرية (سار کهت) ³ في هور امان لهون والده هو احمد الجاف وامه (خاتونه كولى).

وقد شكل سلطان اسحق سبع أسر باسماء (شاه ابراهيمي)، (يادگارى)، (خاموشى)، (عالي قالمهندهرى)، (مصطفائي)، (ميورى) و (حاجي باويسي) ثم انضافت اليها اربع اسر اخرى، خلال القرون ۱۱ و ۱۲ و ۱۳ و هي: (زنوري)، (شاه هياسى)، (اتش بگى) و (بابا حيدري).

يُدعى زعماء الأسر الإحدى عشرة بـ (السادة) فالسيد يكون من ابناء هذه الأسر. واحدى مهام (السيد) هي تلاوة ادعية النذور، حيث لا يمكن تناول النذر من قبل أي كان، عند أهل الحق؛ إلا إذا تلا السيد عليه الدعاء وفق المراسيم الخاصة بتقديم النذور.

لقد استمرت ديانة اهل الحق، بعد سلطان سهاك؛ بظهور شيوخ آخرين ، وفي إطار القواعد نفسها. حتى استقطبت اليها المزيد من الاتباع والمريدين في آذربيجان وبغداد. أمّا في الوقت الحاضر فيعتبر غربي ايران اكبر مركز لأهل الحق وخاصة نواحي (صحنه)، (ماهيدشت)، (كرند)، (زههاو)، (قصر شيرين)، و (هليلان). وتعد قبيلتا (گوران) و (سنجابي) الكبيرتان بأسر هما من اهل الحق ناهيكم عن اقسام من قبائل (كلهر)، (زهنگنه كهندوّله)، (عثمانوند)، (جلالوند) و البعض من أكر اد تركيا، فضلا عن (الطائفة الكاكائية)، كما يكثر اتباع هذه العقيدة

في مدن: (السليمانية)، (كركوك)، (الموصل) و (خانقين) في العراق، كذلك في أوساط أكراد الإتحاد السوفياتي (البائد).

العلي إلهي

يتطّابق مدهب العلي اللهي من حيث المعتقد والأصول مع جوانب عند أهل الحق، ولا يمكن التفريق التام بينهما إلا في نواح معدودة و بصعوبة بالغة.

يقتصر تصور العامة بخصوص هذه الديانة، على ان اصولها ومبادئها منحصرة بتأليه (علي) يقول مينورسكي: "علي اللهي مذهب تعتنقه جماعة من الكرد، ولأنه لم يدرس ولم يبحث بدقة، فان غير العارفين به ينظرون اليه بشكل سطحي، ويتصورون ان اصوله المذهبية مقتصرة على الوهية (علي)، بينما تقوم عقائد هذه الفرقة على الساس التناسخ والحلول، اضافة الى الاعتقاد بألوهية (على)" أأنا الفرقة على الساس التناسخ والحلول، اضافة الى الاعتقاد بألوهية (على)" المناسخ والحلول، اضافة الى الاعتقاد بألوهية (على)" والمناسخ والحلول، اضافة الى الاعتقاد بالوهية (على) المناس التناسخ والحلول، اضافة الى الاعتقاد بالوهية (على) المناسخ والحلول، اضافة الى الاعتقاد بالوهية (على) المناس التناسخ والحلول، المناسخ والحلول، المناسخ والمناسخ والحلول، المناسخ والمناسخ والحلول، المناسخ والمناسخ و

يبدو ان المذهب هذا قد انتشر في كردستان (ايران والعراق) في اواخر العصر الصفوي وهو متأثر في الواقع بالمعتقدات الباطنية المتعلقة بتأليه علي بن ابي طالب الامام الاول للشيعة. حيث يعتقد اتباع هذا المذهب بحلول الله متى ما شاءت قدرته في كيان انساني. وهو ما حدث للأمام علي؛ ما دامت امكانية التجلي الروحاني في القالب الجسماني متيسرة.

وتبعا لعقيدة اتباع هذه الديانة، فقد تجلى الله في عالمنا سبع مرات، يرافقه اربعة ملائكة في كل مرة. وذلك ما حدث مع (علي) في احدى هذه المرات، وهم يجمعون على القول بان محمدا قد ارسله علي لهداية البشرية! ". كما انهم مترددون في قبول ما في القرآن الحالي؛ اذ يقولون بأنه ليس هو القرآن الذي تلاه على على محمد؛ لأن ذلك القرآن الاصلى قد أحرقه ابو بكر وعثمان!

يعتقد العلي اللهيون بحلول روح الله في اجسام بعض البشر؛ عن طريق التناسخ، وهو ما حصل لأمثال: بنيامين، موسى، عيسى، ألياس، داود، علي، وخلفائه: سلمان الفارسي، الحسين ابن علي، وسبعة آخرين وكلهم موضع تبجيل وتقديس عندهم. وبعض هؤلاء موضع تقديس عند اهل الحق ايضا؛ وعليه فان الاختلاط الحاصل بين المذهبين يجعل التفريق بينهما في غاية العسر.

يقول امين زكي: "في مذهب العلي اللهي توجد آثار واضحة من الديانة اليهودية وبعض الشعائر المسيحية والصابئية، حيث اختلط مع عقائد المذاهب الاخرى" ". ويبدو كأحتمال قوي ان معتقدات العلي اللهيين تشتمل على عقائد: غلاة الشيعة، الزرادشتية، المانوية، البوذية، المزدكية، المسيحية واليهودية، والتي اختلطت بدورها مع اصول الاساطير وشعائرها؛ بحيث يكون البحث والتحقيق فيه في غاية الصعوبة، وثمة عامل آخر يجعل المذهب هذا عويص الدراسة ومعقداً و غامضاً عند المحققين، ألا وهو تواجد ملامح وأركان الكثير من الديانات فيه، خصوصاً أنّ

أتباعه يكادون لايخالفون مذهباً أو ديناً! ومن هذا المنطلق راحوا وبكل بساطة ينتقون من العقائد الاخرى ما يروق لهم ويناسب مذهبهم.

يتبوأ (السادة) عند العلي اللهيين، المرتبة الاولى، بين روحانييهم وجدير بالذكر ان اتباع هذا المذهب يحترزون من حلاقة الشوارب أو قصها.

## الصارلي ۲۰

ثمة فرقة أخرى من الفرق الدينية الكردية، ذات معتقدات وعبادات باطنية غامضة ولا يعرف احد اسرارها معرفة تامة وهي طائفة الصارلية، التي يتواجد اتباعها في أرجاء (الموصل).

يحسب الصارليون انفسهم فرعا من الطائفة الكاكائية <sup>1</sup> وقد رحلوا عن موطنهم الاول بكركوك واستقروا في انحاء الموصل، في القرى الواقعة على الزاب الكبير مثل: تل لبن، بساتلية، كبرلي وخرابه سلطان. وللطائفة الكاكائية نفسها ديانة باطنية ولها مع العلى اللهى ارتباط وثيق.

في الديانة الصارلية، يأتي الروحانيون في المرتبة الاولى والتي تليها مرتبة (الكاكي) الذين يؤدون الشعائر والطقوس المذهبية.

للصار ليين- حسب قولهم- كتاب مقدس مدون باللغة الفارسية وفي ديانتهم " توجد آثار كبيرة للديانات القديمة، لاسيما الزرادشتية وهي مختلطة مع معتقدات الغلاة"<sup>6</sup>

يقول رشيد ياسمى ٠٠:

"تعود علة تسمية هذه الطائفة بـ (صارلي) الى ان الجنّة تباع الى الافراد من قبل روحانييها، ومن يحظى بالجنة، بهذه الطريقة، يقول: (الجنة صارت لى!).

يجتمع الصارليون، كل عام مرة، في ليلة تدعى بـ (ليلة الكفشاء) حيث يقيمون الذكر ويؤدون الشعائر والطقوس حسب مراسيم خاصة وعادة يضحون في هذه الليلة بديك معتبرين إياه اكبر الأضحية؛ ولذا فهم يسمون الليلة هذه بليلة (ذبح الديك). وتجدر الاشارة الى ان الاطفال غير مسموح لهم بحضور تأدية مراسيم هذه الليلة.

ويحترز الصارليون كالعلى اللهيين من قص وحلق شواربهم.

## الشبك ١٥

جنبا الى جنب الإيزيديين والصارليين، هنالك فرقة اخرى تدعى (شبك) يعبد اتباعها عليا (ع) غاية العبادة، وهم يسمونه بـ (علي رش) ' للشبكيين كالصارليين ديانة باطنية وسرية. وهم يجتمعون ايضا في (ليلة الكفشاء) داخل كهف خفي ويحتفلون حتى مطلع الشمس. يحترز الشبكيون ايضا من حلق الشوارب. وغالبا ما يعيش الشبكيون في كردستان، في اطراف الموصل وسنجار ويبلغ عدد نفوسهم عشرة الاف نسمة "".

## باجوران "

هناك فرقة اخرى ذات ديانة خاصة وسرية، تدعى (باجوران) والباجورانيون يعيشون في كردستان العراق ولهم آداب ورسوم شبيهة بما لدى الصارلي والشبك. ويسمون انفسهم بـ (اللهي) أي علي اللهي) فهم يعظمون ويقدسون عليا وحسينا واسماعيل وللاخير عندهم منزلة مرموقة.

يحتفي الباجورانيون بشهر محرم. ويقومون في (عاشوراء) خاصة بأداء مراسيم الحداد والعزاء واثناء ذلك يوزعون المؤن (الخيرات). ويسمون (التاسوعاء) بـ (شهش شا ـ الملوك الستة) ويعتبرونه يوما خاصا لتقديم النذور والادعية.

(السادة) هم الطبقة الروحانية الاولى عند الباجورانيين وهم يتواجدون في محافظة الموصل بقرى: عمرخان، زيارت توپراخ، تل يعقوب وبش بيتا، وهنالك جماعة صعيرة منهم تعيش داخل الاراضي الايرانية وبالذات في الشريط الحدودي المحاذي للحدود التركية. واكثر هم من المزارعين المستقرين ...

تعتبر هذه الفرقة بمثابة الرابطة بين العلي اللهيين (في ايران) والايزيديين (في العراق) ويقدس اتباعها ائمة الشيعة "°.

## الطرق الصوفية في كردستان

ثمة طريقتان شائعتان في سائر ارجاء كردستان وهما: النقشبندية والقادرية اللتان تتبعهما اكثرية الكرد. وتكمن العلّة في ايمان عامة الكرد بأقوال المشايخ وافعالهم، التي ينهلونها من التصوف.

لقد تعرف الكرد على التصوف وشاع بينهم، منذ اواخر القرن الثالث الهجري؛ بل ان متصوفة (دينور) حازوا على شهرة فائقة في العالم الاسلامي قاطبة. ومن اولئك الشيوخ المعروفين نذكر (ممشاد الدينوري).

ييقول امين زكي <sup>٧°</sup>: "راجت الطريقة (السهروردية) في كردستان زمنا، ثم اخلت مكانها للطريقة (النوربخشية) التي أسسها محمد نوربخش، والتي مازالت سائدة في كردستان، حتى مجئ بابارسول البرزنجي، الذي اضاف اليها الطريقة (العلوية) التي كانت اصلا، فرعا من الطريقة (الخلوتية). وقد راجت في اوساط سادات برزنجة في البداية، ثم عمت سائر ارجاء كردستان، حتى ظهور الشيخ اسماعيل قازاني يولياني.

كان الشيخ اسماعيل احد تلاميذ الشيخ احمد الأحسائي وسبق ان اتصل به عن طريق تعرفه على الطريقة (القادرية) ومن ثم اختار الاقامة في قرية (قازان قايه) في كردستان العراق وسرعان ما تحلقه جمع غفير من المريدين والاتباع ومنهم ابرز علماء كردستان وفضلائها، فراجت طريقته رواجا منقطع النظير.

## الطريقة القادرية

يرى اتباع هذه الطريقة، ان ادراك الحقيقة والصفاء الروحي وبلوغ الحق يحصل عبر القيل والقال والسماع. كما يعتقدون بأن اللذه الجسدية تفضي بدور ها الى الغبطة الروحية. وهم ينقرون الدفوف، في مجالس الذكر، بحضور الشيخ المرشد، ويهزون رؤوسهم واعناقهم باوضاع خاصة، ببطء في البداية، ثم يسار عون حركاتهم حتى المستطاع، ويديمون الذكر الى حد الغياب التام عن الوعي الاعتيادي والخروج عن الحالة الطبيعية؛ بعدها يمارسون اعمالا يستغرب لها المشاهد وتثير عجبه، اذ يبتلعون المشاعل ويمشون على النيران ويمررون الصاج الحامي المحمر على صدور هم ويغرزون الدرباشة والخنجر في السنتهم وخدودهم وحناجر هم وبطونهم واكتافهم وخواصر هم ويبتلعون الاشياء الصغيرة والكبيرة، بحيث يبقى المشاهد امامهم حائرا مبهوتا ومصعوقا وهم يبتلعون قطعا كبيرة من الطبيعية، فتبدو صغيرة جدا في نظر من يبتلعها!

يقول مينورسكي ^^: "كان صديقي بلياييف قد التقى في ١٩١٤ شيخا من شيوخ (القادرية) مع مريديه في محفل للذكر ومن فرط ما مارس الحاضرون من فعاليات عجيبة و غريبة ومخيفة؛ اضطر احد مرافقيه الاوربيين الى ان يطلب من الشيخ؛ ليأمر دراويشه بالكف عن ادائها".

## الطريقة النقشبندية

ومؤسسها (محمد البخاري) من عرفاء الصوفية المعروفين. يكتب كاشفي الهروي قائلا عن نسبه في (رشحات عين الحياة) " :

هو الخواجة بهاءالدين، السيد محمد صالح ابن السيد نصر الدين ابن السيد مير قاسم ابن السيد محمد ابن السيد جعفر ابن السيد موسى ابن السيد شمس الدين ابن السيد امام خواجة البخاري ابن السيد موسى الكاظم ابن الامام جعفر الصادق ابن الحسين ابن امير المؤمنين على (صلوات الله عليهم اجمعين).

أمّا ناشر ومروج الطريقة النقشبندية في كردستان فهو مولانا خالد النقشبندي، الذي ينتسب اصلا الى فرقة (ميكائيلي) من قبيلة الجاف. ولد مولانا خالد في قرداغ في اواخر القرن ١١هـ (١٩٣١هـ ١٧٧٩م) واخذ ينشر هذه الطريقة بعد نيله لأرفع المقامات العرفانية. وكان يجيد اللغات: الفارسية، الكردية والعربية. وينظم الشعر بها جميعا. وتوفي في الشام اثر وباء انتشر هناك (١٢٤٦هـ ١٨٣٠م). وضريحه مزار للمسلمين وخاصة الكرد.

يرى اتباع الطريقة النقشبندية، ان العرفان وبلوغ الحق يكونان عن طريق الصمت والتأمل والتفكير؛ ولذلك فهم يتجنبون القيل والقال والسماع- كما عند القادرية- والنقشبنديون يشكلون حلقة حول المراد (الشيخ) مغمضي العيون،

ويتأملون بصمت؛ حتى بلوغ (الحال) الذي يدعونه (الرابطة) بالشيخ عندها يختار الشيخ، المريد الطالب، الذي يجلس قبالته على ركبتيه فيملي عليه الوصايا والتعليمات بعينيه مباشرة. وكلما كان باطن المريد في هذه المرحلة مهيئا؛ كان المراد (الشيخ) امضى تأثيرا ويدعى هذا الوضع بـ (الجذبة) حيث يشتد الى حد اطلاق الصيحات احيانا، وتستمر حالة الجذبة هذه، حتى تخمد صبوة المريد ويبلغ حالة الصفاء الباطني. وفي ختام مثل هذه المجالس، يتقدم عادة احد المريدين على الأخرين ليحظى بمرتبة (الخليفة) الذي يشرع عادة بالتسبيح والتهليل ويتلمس العون والمدد من ارواح الاولياء والعظماء.

و هكذا نر ان الكرد عموما يبجلون كثيرا مشايخ الطريقة ويؤمنون بمسلكهم وكراماتهم، ولا نجافي الحقيقة ان قلنا بان شيوع هذه الطريقة في أوساط الكرد أدّى إلى خفض روح العنف السائد بين القبائل الرحل والقرويين الى حد كبير.

## الهوامش والاشارات:

- 1. Driver, Kurds and Kurdistan. London 1920 PP: 14-44.
  - د.شاكر خصباك، الاكراد، بغداد- ۱۹۷۲ ص ٤٨٥.
    - مردوخ، تأريخ مردوخ، تهران- ج١ ص٥٤.

- 2. Veda.
- 3. Rig Veda.
- 4. The Encyclopaedia of Islam.11. London- 1927 P:1130
- مقالات مینورسکي، نقل أز دائرة المعارف اسلام، محمد امین زکي، خلاصة تاریخ
   کورد وکوردستان، بغداد ۱۹۳۱، ج۱ ص۱۲۱.
  - B. Nikitine, Les Kurds Etnde Sociologioque ei Historique. Paris- 1956.
    - باسیل نیکیتین، الاکراد، ترجمة عربیة بیروت ۱۹۵۸م.
       ۲. شاکر خصیاك، الاکراد بغداد، ۱۹۷۲ ص ٤٨٤.
    - 7. چيچست- پهلوي Tchaetchesta= Tehitchest
      - ٨. إير انشهر، نشرية يونسكو، شمارة ٣٢ ج١، ١٩٦٣ ص ٦٣٨.
- 9. شاهدت للمرة الثانية بقايا بيت النار هذا وذلك في زيارتي (صيف ١٩٧٢م). وسأكتب بالتفصيل عنه في الاجزاء المقبلة من كتابي، ان طال عمري.
- ۱۰. رشید یاسمي، کرد وپیوستکي نژادي وتاریخي او. تاریخ ۸٤۲هـ ثبت کرده است (ثبت تاریخ ۸٤۲هـ م.).
  - ۱۱. رشيد ياسمي، كرد...ص٥٢١.
- 17. هو الشيخ شرف الدين ابو الفضائل عدي بن مسافر بن اسماعيل بن موسى بن مروان بن حسن بن مروان من شيوخ الصوفية. وتنسب اليه الطائفة (العدوية) التي عرفت فيما بعد بالايزيدية. كان رجلا صالحا وناسكا، ولد في حدود عام ٢٦٤هـ ١٠٧٤م في (بيت قار)- بعلبك بالشام. وقد انشأ له زاوية (تكية) في جبل هكاري من توابع الموصل واعتزل هناك.

وفارق الشيخ الدنيا في عمر يناهز الـ(٩٠ عاما) ودفن في تكيته بهكاري. وكان الشيخ قد قضى ردحا من عمره المديد في الرياضة والمجاهدة؛ واجتذب اليه خلقا غفيرا.

١٢. شهرستاني. ملل ونحل، مصر، ص ١٤٣.

١٤. عباس العزاوي، تاريخ اليزيدة واصل عقيدتهم، بغداد ١٩٣٥ ص٣.

- 15. Yazata
- 16. Yazd
- 17. Yagata
- 18. The Encyclopaedia of Islam. IV London- 1934. P: 1164.
- 19. يعتقد عباس العزاوي ان الايزيديين كانوا في الاصل مسلمين، ثم تحولوا عن الاسلام (تاريخ اليزيدية واصل عقيدتهم، بغداد ١٩٣٠ ص ١٩٤٥.
- ٢٠. يعتبر محمود الدرة، المذهب الأيزيدية من بقايا الديانة الزرادشتية لكونه قائما على الاعتقاد بوجود إله للخير و آخر للشر (القضية الكردية) بيروت ١٩٦٦ ص ١٨١.
  - امین زکي، خلاصة تاریخ کرد وکردستان، ج۱، بغداد ۱۹۳۱ ص۲۸۲. ۲۱. رشید یاسمی، کرد... ص۱۲۸.
  - 22. Spiro.
  - 23. Harten.

- ۲۶. رشید یاسمی، کرد.... ص۱۲۹.
- ٥٢. في هذه النقطة تشبه (الإيزيدية) مذهب (الزروانية) تماما، والزروانيون يدعون الله بـ (زروان)، كما انهم يعتقدون بأنه انجب ولدين، احدهما: أورمزد، والآخر اهريمن. ثم سلمهما مقاليد العالم. فيها يتصارعان طوال الوقت، لكن أورمزد ينتصر في خاتمة المطاف.
- ٢٦. محمد أمين زكي، خلاصة تاريخ كرد وكردستان ج٢ بغداد ١٩٣٥ ص ٢٨١ وما بعدها.
  - 27. The Encyclopaedia of Islam, IV, London, 1934, P: 174.
    - و دائرة المعارف اسلام، ج٣ مصر ١٩٣٣ ص٩٤-٩٤.
    - پرویز بابا زاده، حماسه پرشکوه اهل حق، تهران ۱۹۲۹ ص۱۵۳.
  - ٢٨. نعمت الله جيحون آبادي، شاهنامه حقيقت. به اهتمام د. محمد موكري تهران، ص١.
- يعتقد عباس العزاوي بان ثيمات: الحلول، التناسخ والاتحاد، التي هي من مقومات الفرق الغنوصية (الباطنية) هي من معتقدات اهل الحق ايضا. لكنما ليس من الصواب اعتبار هذه الفرقة من بقايا اديان ما قبل الاسلام (الكاكائية في التاريخ، بغداد ١٩٥١ ص ٤-٤١).
  - ٢٩. أمين زكي، خلاصة تاريخ كرد وكردستان، ج١ بغداد ١٩٣١ ص٢٧٨.
    - صالح قفطان، میز ووی گهلی کورد و نووسینی، بغداد ۱۹۲۹ ص ٤١.
- .٣٠ ايڤانوف، مجموعة رسائل واشعار أهل الحق، تهران ص١٣٣٨ ش (١٩٦٠م) ص٢ وما بعدها.
  - ٣١. الواقعة في محافظة السليمانية- العراق.
  - ٣٢. الصورة التي تتخذها كلمة اسحق في اللغة الكردية.
- ٣٣. لفظة (سان) تقابل (الشاه- الملك) في اللغة الكردية (اللهجة الهور امانية)، وهي من (سلطان)

- ٣٤. خداو ندكار خداو ندكار (الخالق).
- ص. Jamaxana محفل المجلس الديني لأداء الشعائر عند اهل الحق
  - ٣٦. يارستان
  - ٣٧. نور على الهي، برهان الحق، تهران، ١٩٦٥، فصل دوم.
    - ٣٨. سورة الاعراف، الآية ١٧٢.
    - ٣٩. نور على الهي، برهان الحق، فصل سوم.
    - ٠٤. حاج نعمت الله جيحون أيادي، شاهنامه حقيقت ... ص٣.
      - ١٤. بفتح الدال الاولى.
      - ٤٢. من توابع كرمانشاهان.

43. Sarket.

- ٤٤. معروف خزندار، الاكراد: ملاحظات وانطباعات، بغداد، ١٩٦٨ (بالعربية).
- The Kurds, notes and impression. V. E. Minorsky
  - دايرة المعارف إسلام، ج٤، لندن، ١٩٣٢ ص١١٦٤.
    - ٥٤. فرهنك معين، ج٥، ص١٢٠٢.
- 73. محمد امين زكي، خلاصة تاريخ كرد وكردستان ج١ بهشي دووهم، بهغدا ١٩٣١ ص ٢٧٩ وما بعدها.
  - 47. Sarct.
  - 48. Kake.
  - 49. The Encyclopaedia of Islam, IV, London, 1943, P: 174
  - Two years in Kurdistan, W. R. Hay, London 1921, P. 93, 94.
    50. The Encyclopaedia....IV. P: 238, 239.
    - رشید یاسمی کرد، ص۱۲۶-۱۲۰.
    - 51. (Shabak) Sabak.
- ٥٢. (ره ش) تعني باللغة الكردية (السود) وهي صفة للتبجيل والتعظيم ويوجد في هور امان لهون قرآن فضى الجلد يعرف بـ (القرآن الاسود).
  - 53. The Encyclopaedia... IV, P:238, 239.
  - 54. Bajuran (Badjuran).
  - 55. The Encyclopaedia...I, 1918, P: 558 and IV P: 238, 239.
    - ٥٦. رشيد ياسمي، كرد... ص١٢٥.
- ٥٧. محمد أمين زكي، تاريخ السليمانية، ترجمة ملا جميل روژبياني ، بغداد ١٩٥١ ص ١٢٥.
  - ٥٨. مينورسكي (الاكراد: ملاحظات و...) ص٥٢.
- ٥٩. علي بن حسيني الكاشفي الهروي (رشحات عين الحياة) لكنهو- الهند ١٨٩٧م ص٥٠. عد.
  - محمد امين زكي، تاريخ السليمانية، ترجمة ملا جميل روژبياني ص٢١٢ ومابعدها.
    - جامي، نفحات الأنس، تهران، ص٤٤٧.
    - نقشبند، نقشبندیة، بندر پهلوي، ۱۹٦۸ ص۱۲۲ وما بعدها.

# الدولة الزندية (٥٠٠-١٧٩٤)

نخبة من المؤرّخين الروس ترجمة: ج. ز

إن السياسة المركزية، الصارمة، التي اتبعها نادرشاه أفشار (١٦٨٨-١٧٤٧م) اثارت نفوراً عامّاً تجاه حكمه؛ ومن ثم أنفض من حوله، القسم الأعظم من كبالْ الاقطاعيين. ويذكر انه كان قد تعرّض لمحاولة اغتيال، أثناء عبوره لغابات مازندران، وقد شك بولده رضا قلى ميرزا، بأنه المدبر للعملية! وكذلك خيبته في غزو داغستان وتركيا العثمانية، ناهيكم عن الانتفاضات المتواصلة، في السنوات (١٧٤٣-١٧٤٣م) ضد عرشه؛ كل ذلك مجتمعاً جعله متبرّماً ساخطاً، بل ابتلي بحالة مر ضيّة من سوء الظن و الشك ؛ فاستحال فظاً و قاسياً جدّاً، بل و ساديّاً؛ بحيث شنّ حملة تصفيات جماعيّة حتى على اعوانه من الأعيان، وخاصة في مقره السياسي الدائم في (مشهد) ؛ ولذلك دبّرت ضده مؤامرة شارك فيها حتى خوانين القبيلة الافشارية، وافلح المتآمرون في القضاء عليه في خيمته؛ فاندلعت إثر مقتله الحروب الأهلية الدموية، التي قادها اقطاعيو إبران؛ بهدف الاستيلاء على العرش. ففی خراسان (مشهد) تسمّی علی قلی میرزا أفشار (إبن أخ نادر) بـ (عادل شاه) واعتلى العرش سنة ١٧٤٧ ، غير أنه ما لبث أن لاقي مصرعه سنة ١٧٤٨ بصورة غامضة، على يد اخيه ابراهيم ميرزاخان، الذي خلعه وسمل عينيه! وسرعان ما لحقه ابراهيم مقتولاً؛ ليخلّفه شاهرخ (حفيد نادر) الذي شق رجال الدين بمشهد عصا الطاعة عليه؛ بتحريض من الميرزا سيّد محمد مجتهد، الذي ادّعي بأنه من السلالة الصفوية (من طرف زوجته) ليحكم بالنيابة عنها. وقد تمكن فعلاً من خلع شاهرخ وسمل عينيه، وأعلن نفسه (الشاه سليمان الثاني)، لكنه يوسف على خان (رئيس احدى القبائل) خلعه وأعدمه وأعاد شاهرخ الى العرش كملك بالأسم فقط، بينما حكم هو فعليّاً، واقتصر حكمه على خراسان خلال الحقبة (۱۷٤۸-۱۷۶۸ع).

وُفي افغانستان هيمنَ احمد خان من قبيلة أبدالي (دراني) معلنا افغانستان دولة مستقلة، وتلقّب بـ (الشاه). وتمكن من بسط سلطته على هرات وسيستان.

وفي استرآباد ومازندران، حكم محمد حسن خان رئيس قبيلة قاجار. وفي آذربايجان الجنوبية، حكم آزادخان الافغاني، وهو احد قادة نادر شاه سابقا.

أمّا خانات (إمارات) آذربايجان الشّمالية وارمنستان وسلطنة گرجستان (جيورجيا) الشرقية، فقد استقلت عن ايران، في حقيقة الأمر.

وفي ما تبقى من ايران، حكم رئيسا قبيلتين كرديتين هما علي مردان خان رئيس قبيلة بختياري وكريم خان زند، رئيس قبيلة اللر (الزند فرقة من عشيرة اللك-المترجم)، وقد اقتسم البختياري والزندي مدينة اصفهان، ليحكما باسم الشاه الصفوي اسماعيل الثالث، الذي اعلن نفسه شاها بعد مصرع نادر شاه، لكنما سرعان ما دبّ النزاع بين ذينك الحليفين (البختياري والزندي)؛ ممّا ادّى الى مصرع علي مردان خان اغتيالاً، وانتصار كريم خان زند، الذي ما لبث ان اسس الدولة الزندية (١٧٥٠-١٧٩٤م).

بعد مصرع نادر شاه، وبغية السيطرة على ايران كلها؛ احتدمت الصراعات العنيفة بين المجموعات الاقطاعية الثلاث الحاكمة في (فارس) و (استرآباد= كَركَان) و (آذربايجان ايران) وذلك بقيادة: كريم خان زند، ومحمد حسن خان قاجار، وآزادخان. وقد انتهى الصراع، بانتصار ساحق لكريم خان زند، في حدود ١٧٥٨م، ومع ذلك لم يستطع بسط سلطته على عموم ايران، إلا في ١٧٦٣م، بل ظلّت خراسان خارج دائرة نفوذه؛ حيث كان يحكمها شاهر خ أفشار الأعمى. ثم ان افغانستان وامارات آذربايجان – اران وارمنستان وسلطنة گرجستان الشرقية بقيت مستقلة

اتخذ كريم خان (شيراز) القريبة من موطن قبيلته، عاصمة لدولته، وسرعان ما نحّى الشاه اسماعيل الثالث عن العرش؛ لانتفاء الحاجة اليه؛ ليحكم بنفسه، لكنّه لمْ يتلقب بـ (الشاه) كالآخرين، وانّما اكتفى بلقب (وكيل الرعايا).

يعتبر كريم خان، اول حاكم ايراني (من أرومة ايرانية / ج.ز) يفلح في بسط حكمه على عموم ايران، منذ سقوط البويهيين في سنة ٥٥٠ م ؛ إذْ كان الحكام والسلاطين، في الفترة ما بين سقوط آل بويه وصعود كريم خان، إمّا من الترك أو من المغول.

لقد اثبت كريم خان بجدارة بأنه حاكم قدير وداهية وفعال؛ فرغم كونه من رؤساء القبائل الرحّالة (كانت عشيرة الزند رحّالة آنذاك رغم مقرها الدائم في ملاير، جنوب همدان/ جز) إلاّ انه لم يستعن بالاقطاعيين الرحّالة وحدهم، وانما استقطب اليه امراء القبائل المستقرة، وحتى التجار، بل منح التجّار الأرمن امتيازات كبيرة، بالإضافة إلى سعي حكومته الى إحياء الصناعات والحرف، وتأسيس المصانع الكبيرة للأواني الفخارية والزجاجية، وقد استقدم كريم خان، الى شيراز، أولئك الخبراء الصناعيين، الذين كان نادر شاه قد استقدمهم سابقا من الهند، وخفف من تقل الضرائب على كاهل المواطنين، ناهيكم عن اصدار قرارات تحدّ من الاطماع الانانية للملاكين ومظالمهم بحق القرويين، ونشط في إحياء قسم كبير من شبكات الري في أنحاء فارس وجنوب ايران. وكانت تلك الخطوات بمثابة نهوض مشهود للقوى الانتاجية.

وكذلك بنى كريم خان، في عاصمته شيراز، ابنية جديدة، اسواقاً، مساجد، جوامع وقصوراً. ورغم كونه من الرّحّل، بلْ أُمّيّاً، اهتم اهتماماً بالغاً بشؤون التربية والتعليم، جامعاً حوله ذوي العلم والمعرفة، واكرم العلماء، وقد جدد بناء ضريحيّ الشاعرين الكبيرين سعدي وحافظ في شيراز.

وكان كريم خان يسعى ألى كسب ألناس بالمعروف الى حدّ تخصيص • ساعتين – ثلاث ساعات من وقته يوميّاً؛ للاطلاع شخصيّاً على مشكلات الناس وشكاواهم ومطاليبهم.. وكان كريم خان حامياً للتشيّع والروحانيين الشيعة ، لكنه كان في الوقت نفسه حسن المعاملة مع اتباع الطوائف والأديان الاخرى.

قدم كريم خان تسهيلات كبيرة لـ (شركة الهند الشرقية الانكليزية) ومنها السماح باستيراد الأصواف الى ايران واعفاء وارداتها وصادراتها من الرسوم الكمركية، وحق تأسيس وكالة تجارية في (بوشهر) في سنة ١٧٦٣ ولكنه اشترط على التجّار الانگليز عدم اخراج الذهب والفضة من ايران، وفرض عليهم ان يشتروا الأمتعة الايرانية مقابل بيعهم للأمتعة الانگليزية، التي كانت من المنسوجات على الأغلب. لقد كانت البضائع الاوربية الواردة الى ايران حتى اواخر القرن (١٨م) قليلة جدا؛ إذْ لمْ تتحول ايران بعد الى دولة تابعة أو شبه مستعمرة لأيّة دولة أوربيّة، وقد انتزع كريم خان البصرة من قبضة العثمانيين؛ لكونها الميناء الرئيس للخليج الفارسي حينذاك، وبُغية رفع مستوى التجارة الخارجية لايران.

بما ان الانگليز عدوا الشروط التجارية المفروضة عليهم من قبل كريم خان مجحفة؛ فقد سار عوا إلى تحويل مكاتبهم التجارية من (بوشهر) الى البصرة، التي استعادها العثمانيون. وكان التجار الهولنديون آنذاك ينافسون التجار الانگليز بشكل ملحوظ، اذ بسطوا نفوذهم على جزيرة (خارك) الواقعة في الخليج الفارسي، وزادوا وقوّوا استحكاماتهم العسكرية فيها؛ بحيث اضحى الطريق البحري (البصرة- بوشهر - هندستان) تحت هيمنتهم، اضافة الى اقامة المكاتب التجارية في خارك، واحتكار صيد اللؤلؤ، لكنّما لمْ تمرْ غير سنوات قليلة، حتى ظهر قرصان قوى اسمه (الامير مهنا) ليحتل الجزيرة سنة ١٧٧٦ فألحق الضرر بالتجارة الآير انية -الانكليزية، بل أدى كل ذلك الى تضاؤل الأهمية التجارية لميناء بوشهر. تردت اوضاع الدولة الزندية ؛ إثر وفاة كريم خان سنة ١٧٧٩؛ إذْ بدأت النزاعات العائلية تمزّق شمل الأسرة الزندية الحاكمة، فقد بقى ابو الفتح خان ابن كريم خان، حاكما بالاسم فقط خلال السنوات (١٧٧٩- ١٧٨٢) بينما راح اخوه وقادة كريم خان صادق خان، وزكى خان، وابن اخيه على مرادخان، والزمر الاقطاعية المؤيدة لكل واحد منهم ، يتناز عون ما بينهم على مقاليد السلطة. وبعد صراع مرير انتصر على مرادخان على منافسيه، وحكم خلال الفترة (١٧٨٢-١٧٨٥) غير ان حكام وامراء العديد من المناطق لم يرضخوا لسلطته؛ فتصدعت وحدة الدولة الابر انية من جديد و تلاشت، و استشر ت القلاقل و الفتن و الفوضي. وكان هنالك اقوى خصم لدود للاسرة الزندية، ألا وهو آغا محمد خان خواجه ابن محمد حسن خان قاجار، والذي كان يعيش تحت الاقامة الجبرية في البلاط الزندي؛ بعد مقتل والده، ولكنه انتهز الفرصة بعد موت كريم خان ؛ ليفر عائداً الى موطنه في مازندران؛ ليترأس قبيلته القاجارية، ويتعاظم نفوذه.

كان آغا محمد خان، المعروف بـ (أخته خان الخان المخصي/ج.ز) مستبداً، غاشماً، وخبيثاً حاقداً، بلا رحمة، وقد حكم في السنوات (١٧٧٩-١٧٩٧) واثبت بأنه سياسي حسب مواصفات زمانه؛ فصار مؤسس الاسرة القاجارية، التي حكمت ايران قرابة القرن ونصف القرن.

تمكن آغا محمدخان من ان يهزم جعفرخان زند، وانتزع منه اصفهان، كما استطاع بدهائه ان يستقطب الخانات ورؤساء القبائل الرحالة في شمال ايران، ويوحد قواهم، ثم يتخذ طهران (القريبة من اطلال ري القديمة) عاصمة لدولته؛ لقربها من موطن قبيلته قاجار، ولتحكّمها بطرق القوافل...

فرّ جعفر خان المهزوم الى شيراز، وقتل اثر مؤامرة. واثناء الصراع المحتدم بين الحكومتين الزندية والقاجارية، والذي انتهى بانتقال سلطة ايران من الاولى الى الثانية؛ لعب الحاج ابر اهيم (حاكم شيراز) الملقب بـ (شاه ساز = صانع الملوك) وكان من كبار الرؤساء المحليين، وقد لعب دورا مهما مشهودا، فأثمرت جهوده بإيصال الشاب لطفعلي خان ابن جعفر الي العرش في سنة ، ولكن الصراع المحتدم بين الزمرتين من اقطاعيي ايران (الزمرة الشمالية، التي كان يقودها القاجاريون، والجنوبية بزعامة الزنديين) انتهى بانتصار القاجاريين؛ اثر خيانة الحاج ابر اهيم للأمير لطفعلى خان؛ اذ سلم شير از لآغا محمد خان قاجار؛ ليحصل مقابل خدعته على منصب الصدر الأعظم عند القاجاريين! بينما ظل لطفعلى خان في كرمان (جنوب شرقي ايران) صامداً يقاوم القاجاريين، حتى وقوعه أسيراً بأيديهم ؛ إثر خيانة البعض من اعوانه في سنة ١٧٩٤ ، فسمل أغا محمد خان عينيه بنفسه، ولم يشف غليله، بل راح يصب جام حقده المقيت على أهالي كرمان المؤيدين والمناصرين للطفعلي، ولقد انتقم منهم بهتك اعراضهم وسبي الفتيات والنساء وتوزيعهن على جنوده، كما امر باقتلاع عيون جميع الشباب والرجال الكرمانيين؛ فقدّم جنوده (٢٠ الف زوج من العيون المقتلعة لهذا الطاغية الوحش! وحقيقة الامر، أن انتصار الزمرة الاقطاعية الشمالية بقيادة القاجاريين، في الصراع من اجل السلطة؛ لم يحصل بمحض الصدفة؛ ففي (القرن ١٨م) شهد شمال اير ان انتعاشاً اقتصاديًا كبيراً ، حيث زادت الصادر ات من الحرير الخام (الابريسم) والقطن. وارتبطت طرق القواف التجارية بين روسيا وتركيا وايران واسيا الوسطى بالموانىء الواقعة على بحر الخزر (قزوين). وكان ايضا لتوسع العلاقات التجارية مع روسيا اهمية اقتصادية بالغة لشمال ايران، غير ان جنوب ايران، ورغم مساعى كريم خان لم يشهد الانتعاش التجاري المرجو، الذي يمكن ان يضاهي التجارة مع روسيا، في ذلك العهد؛ حيث غدا اقطاعيو الشمال اغنى واقوى من الجنوبيين، واصبح الثراء والقوة في متناول يد أغا محمد خان في صراعه ضد الزنديين، وخاصة في بناء قوّاته...

وبانتصار الزمرة القاجارية اعتلت سلالة تركية الاصل عرش ايران.

في نهاية (القرن ١٨م) شهدت ايران انحطاطاً اقتصادياً ومعمارياً كبيراً، ما عدا الانتعاشة القصيرة في عهد كريم خان زند، فقد ساد التخلف والانحطاط في اوصال المجتمع في المرحلة الاخيرة للاقطاع. فكان من المحال، مع طغيان العادات والتقاليد البطريركية الاقطاعية على الرحل، ان يحصل تطور متكامل وسليم في علاقات الانتاج البالية، وخاصة في ظل النظام الاستبدادي العسكري الاقطاعي..

كانت ايران دولة متطورة ومتقدمة بصورة متكاملة ، بل واعلى منزلة من الدول الاوربية خلال (القرون ٩-١٢م) على كافة الصعد الاقتصادية والثقافية والاجتماعية ، غير انها انحطت في (القرن ١٨م) الى حضيض التخلف عن الركب الحضاري للدول الاوربية، التي انتصرت فيها الرأسمالية كأنگلترا وفرنسا وهولندا وعن الدول الرأسمالية (الناشئة والنامية) كروسيا القيصرية. ومرد ضعف ايران هو وقوعها تحت تأثير النفوذ الاقتصادي والسياسي للدول الاوربية وخاصة انگلترا، التي كانت آنذاك دولة رأسمالية صناعية متقدمة، في اواخر (القرن ١٨م). وعليه فان العامل الخارجي، الذي ظهر آنذاك قد اثر في سياق التطور التاريخي وليران بحيث يمكن اعتبار نهاية القرن ١٨م ، هي البداية الحقيقية لتاريخ ايران الحديث، حيث تحولت تدريجيا في القرن ١٩م (اي العهد القاجاري) الى دولة تابعة الحديث، حيث مستعمرة.

### المصدر

تاریخ ایران

از دوران باستان تا پایان سده هیجدهم میلادی

ن. و. پيگولوسكايا/ آ. يو. ياكوبوسكي/ اي. پ. پطروشفسكي/ ل. و. استروبوا ترجمة: كريم كشاورز

چاپ. پنجم ، ۱۳۲۳ ش (۱۹۸۵م) انتشارات پیام – تهران \*

\* (الأقسام ١٧ ـ ١٩ ـ ١٩ - ٢١ من الفصل التاسع من السفر الكبير)

## يفكينينا إلينجنا فاسيلييقا و (موجز تاريخ إمارتي أردلان و بابان) (١)

د. رشاد میران ترجمة: ج. ز

يفكينينا إلينجنا فاسيلييقا إسم متألق؛ فهي مستشرقة و كردلوجية في الإتحاد السوڤياتي (البائد) و روسيا الحالية. ولباعها الطويل في مضماريّ الإستشراق والكردلوجيا؛ تكفي الإشارة إلى ترجمتها (شرفنامه) البتليسي إلى اللغة الروسيّة، لكنها لم تكتف بهذا المنجز الكبير، وإنّما أردفتها بالعديد من المقالات والدراسات عن الكرد وتاريخهم ومنها على سبيل المثال: (مفاهيم الطائفة والعشيرة والقبيلة في شرفنامه/ ١٩٦٩)، (مخطوط خسرو ابن محمد، بمثابة مصدر لتاريخ وإثنوكرافيا أكراد أردلان/ ١٩٨٧) و (حياة وأعمال ماه شرفخانم كردستان/ ١٩٨٥) و (حياة وأعمال ماه شرفخانم كردستاني/ ١٩٨٥) و غيرها. و لعل هذا الكتاب الذي بين أبديكم هو عملها الأبرز، على حدّ اطلاعي؛ فربّما صدرت أعمال أخرى لها لا إطلاع لى عليها.

برغم أن السيدة فاسيلييفا كانت تعمل في معهد الإستشراق في لينينكراد، وكنت أنا طالب در اسات عليا خلل السنوات (١٩٨٨-١٩٨٨) في معهد الإثنوكرافيا بالمدينة نفسها؛ كانت بيننا علاقة قوية و تعاون مثمر؛ إذ كنت دائما أستشير ها وأستعلمها ناشداً آراءها بخصوص تاريخ وإثنوكرافيا الكرد؛ بحيث صارت لي أستاذة وصديقة ومعينة، بل بلغ التعاون بيننا حدّ كتابة در اسة مشتركة بعنوان (خصوصيّات الإيتيكت الكردي) والمنشور في كتابها (الإتيكيت عند شعوب آسيا) الصادر في ١٩٨٨ في لينينكراد.

كما أسلفت، كانت علاقتي وطيدة مع السيّدة فاسيلييفا، وكان التعاون بيننا مثمراً، وطالما كانت تستفسر مني ومن أصدقائي الكرد في الدراسات العليا، واستثمرت بعض معلوماتنا، حسبما أشارت بنفسها، في تأليف كتابها هذا؛ ولذلك كنت مطّلعاً عن كثب على مسار تأليفها لكتابها الأبرز هذا (٢)

وما سلف لايعني بأننا كنّا متفقين في الرأي على كلّ شيء؛ فطالما تناقشنا وتجادلنا بخصوص القبائل و دورها القومي في الإمارات الكرديّة. ومعلوم أن فاسيلييفا تقيّم ظاهرة بقاء القبائل بالإيجاب؛ لدورها القتالي والسياسي في حكومات الإمارات الكرديّة، بـلُ صـار للقبائل دور لحماية الكرد من الفناء حتى بعد سقوط الإمارات. وكما بيّنت في مكان آخر، أرى أن تأسيس الإمارات والدول وسقوطها؛ لايعنيان قطعاً إنقراض القبائل وفناء الأسر، فهي تبقى وتصبح منشأ ظهور

نزاعات وصراعات مع التنظيمات الإثنواجتماعية (الدولة، الإمارة وحتى الإتحادات القبليّة)؛ لأن هذه التنظيمات تسعى دائماً إلى فرض وبسط سلطاتها المركزيّة على التنظيمات الصغيرة: •القبيلة والأسرة)، وتبعاً لهذا؛ لايمكننا التوافق مع رأي السيّدة فاسيليفا بخصوص إشارتها إلى الدور القومي للقبيلة في إطار الإمارة الكرديّة.

ليس للقبائل والأسر دور قومي داخل الكيانات الأكبر حجماً كالإمارات، بل لها تأثيرات سلبيّة جمّة في مستوى وقوّة شعور إنتماء أعضائها للدولة أو للإمارة، والتي في مقدور كاتيهما القيام بالدور القومي.

وتلك مسألة أخرى؛ إذا ما تلاشى تنظيم كبير كالإمارة؛ فعندها تقوم القبيلة بهذه المهمّة وترفع الراية القوميّة بحماس، وتناضل من أجلها، كما حدث في تاريخ الكرد، رغم إنها تعز عن أداء دور ها المنشود؛ بسبب تدنّي مستويات وعي أعصنائها والنزاعات العشائرية. ويجب ألاّ نتناس حقيقة دور التنظيمات الصغيرة (القبائل والأسر) في تقويض معظم الإمارات الكرديّة؛ لأن الشعور القبلي أقوى من أن تسيطر عليه القبيلة فحسب، بلْ حتى الدولة في أغلب الأحيان، وحتى الطرق الصوفيّة ذات النفوذ المشهود في أوساط الكرد ظلّت عاجزة عن تخطّي تخوم القبيلة؛ حيث لم تساند القبائل مجتمعة شيوخ الدين أمثال: الشيخ عبيدالله نهري (٣)، الشيخ محمود الحفيد (٤) والشيخ سعيد بيران (٥)...إلخ؛ ولذلك لا يمكن في رأينا أن يُناط الدور القومي بالقبيلة، ليس في حالة وجود إمارة فحسب، بلْ حتى حين تسير القوميّة في سياق تطور ها وبلو غها تمام نضجها (و هنا نقصد القوميّة الكردية)؛ ففي هذه الحالة تلعب القبيلة دوراً إجتماسياسيّاً وليس قوميّاً.

لكن المؤلّفة المبجّلة قد أصابت كبد الحقيقة؛ بتمييزها وتفريقها بين القبيلة في عهدي إمارتي أردلان (٦) وبابان (٧)، وفي عصر المشاعية البدائية، حيث صنّفت الأولى ضمن أصغر وحدات بنية المجتمع في المرحلة الإقطاعية. وكذلك توصّلت السيّدة فاسيلييفا إلى بضع نتائج أخرى في كتابها الأبرز هذا، وأهمّها إنها تحسب الإمارة الكردية دولة، وهي تجتذب الأنظار إلى الكتاب والعلماء والمختصين الذين يحسبون الإمارات الصغيرة في منطقة سلسلة جبل (هندوكش) دويلات، وتدعو إلى حسبان الإمارات الكردية دولاً مثلها (أنظر إستنتاجات الأطروحة). وبالعكس من أغلب الكتاب والمختصين لا تفرق فاسيلييفا بين العملين الإقتصاديين الرئيسين في كردستان: الزراعة وتربية الحيوانات من قبل الرّحّل، وتحسبهما مكمّلتين لبعضهما البعض، وفي رأيها حدث مرّات عديدة أنْ لاذ الفلاّحون بالقبائل الرحّالة الرعاة؛ عديد غز و المدمّر لديارهم من قبل عساكر الدولة الإيرانيّة أو السلطنة العثمانيّة.

أمّا النتيجة ذات الأهميّة الفائقة عندنا نحن الكرد؛ فهي قد تكون تبيان وتحليل الباحثة فاسيلييفا بصراحة ودقة لأسباب انهيار وسقوط الإمارات الكرديّة، وأهمّها والأرس هو إن بلوغ الكرد مشارف الإتحاد القومي عبر تينك الإمارتين؛ ممّا

أرعب إيران وتركيا؛ فاتفقتا وتعاونتا على غزو الإمارات الكردية وتفكيكها واحدة تلو الأخرى والقضاء عليها.

ورغم ذلك، وتبعاً لبحث المؤلفة العميق والدقيق؛ فهي تؤكّد أن كردستان لم تتحوّل إلى منطقة منعزلة تابعة لأيّة إمبراطوريّة من هاتين الإمبراطوريّتين...أجلْ؛ فقد ظلّت كردستان كردستان نفسها..وقد توصّلت الباحثة إلى استنتاجات أخرى جديدة ومفيدة.

لكتاب فاسيلييفا هذا أهمية خاصة، ألا وهي أن مضمونه يستحضر الوضع الراهن للكرد؛ وكأننا نعيش في عهد الإمارتين البابانية والأردلانية، و نقتل ونسلب بعضنا البعض بأساليبهما نفسها، بل نستعدي الأجانب على بعضنا البعض؛ بحيث يبدو (الإحتراب الكردي) وباءً تاريخيًا نتوارثه جيلًا بعد جيل!

لقد دمّر الإحتراب الدائم بين الإمارتين الأردلانيّة والبابانيّة كردستان مراراً، حارقاً اليابس والأخضر، كمثل ما يحصل الآن عند إستيلاء ميليشيات هذا الحزب أو ذاك على هذه المدينة أو تلك القصبة؛ فيستباح التدمير والنهب والسلب، ويطال الضرر كل فرد، وإنْ لم يصبه هو، فيصيب بعض أقربائه ومعارفه، أو يفقد بلده، فحتى هذا الكتاب لم يسلم من شرور الإحتراب الداخلي، إذْ تأخرت طباعته ثلاث سنين؛ من جرّاء الوضع الإستثنائي الذي أفرزه الإحتراب، بلْ ليس ثمة فرد أو شيء لم تمسه شرارة من هذا الإحتراب المقيت...فإذا استمرّ هذا الإحتراب واحتدم؛ فعلينا ألا نحسب أنفسنا بعد الآن شعباً، أمّة، بلْ كرداً! أجلْ ؛ إذا دام هذا الإحتراب عدث للإمارتين الأردلانيّة والبابانية، وخنقنا هذه المرّة أسهل على أيدي أعدائنا التاريخيين.

يتميّز هذا الكتاب للكردلوجيّة فاسيلييفا عن أعمال الكردلوجيين الآخرين؛ بأنه مؤلَّف بمحبّة وإخلاص وتعاطف مع الكرد، حيث نرى الباحثة كم هي معجبة بالكرد، بأيّ أسى تسرد مآسي الكرد التاريخيّة، وفي الوقت نفسه نجدها متفائلة بمستقبل الكرد؛ بصفتها عالمة تقدّميّة وخبيرة بحركة التاريخ؛ ولذا فقد زيّنت (مدخل البحث) في كتابها بهذه الكلمة الطافحة بالمعنى لـ (د.آ. شميدت): "لعلّ هذا الشعب الجبليّ هو الرابح؛ لأن عهد سؤدده ومجده مازال في المستقبل" وكذلك كتبت إليّ في إجابتها عن إحدى رسائلي: "يستثمر المثقفون الكرد الآن مواهبهم وطاقاتهم بصورة جيدة جدًا"

قامت الباحثة فاسيلييفا في سياق تأليفها بالإشارة إلى المصادر وفق نظام المفاتيح؛ حيث ثبّتت داخل المتون رقمين: الرقم الأول إحالة إلى عنوان المصدر ومتعلقاته والمثبّت في (المصادر) في نهاية الكتاب، والرقم الثاني إشارة إلى الصفحة المقتبس منها، وقد فرّقت بين مصدرتين بإشارة (؛)

في ختام تقديمي هذا، أهنيء من صميم قلبي الباحثة المحترمة فاسيليبفا؛ بنشر الترجمة الكردية لكتابها الممتاز، ونهنيء أيضاً أنفسنا؛ لصدوره في وضع عصيب، وفي الوقت نفسه، أشكر المسؤولين في وزارة ثقافة اقليم كردستان العراق، و بالأخص الأخ سردار ميران؛ لإهتمامهم بطباعة الكتاب ونشره. وآمل أن تشهد حركة الترجمة الإزدهار الحقيقي؛ فهي (خميرة نهضة الأمم). وكذلك أشكر جميع الإخوة والأصدقاء الذين أعانوني، أو شجّعوني على ترجمة الكتاب؛ فبدون مؤازرتهم كانت النواقص تشوب هذه الترجمة...وآمل بأني قد قدّمت خدمة صغيرة للغتى الكردية الحلوة، وسددت ثغرة في المكتبة الكردية.

كردستان- أربيل

تمّوز ۱۹۹۷

## إشارات المترجم (ج.ز):

(١) العنوان الأصلى لهذا المقال هو (مقدّمة المترجم) (ج.ز)

(۲) كردستان الجنوبية الشرقية من القرن السابع عشر الى بداية القرن التاسع عشر (مختصر تاريخ أردلان و بابان) موسكو ۱۹۹۱ ترجمة: د. رشاد ميران/ اربيل ۱۹۹۷

(٣) الشيخ عبيدالله نهري (١٨٢٠ - ١٨٨٨)

(٤) الشيخ محمود الحفيد (١٨٨١- ١٩٥٦)

(٥) الشيخ سعيد بيران (١٨٦٥ - ١٩٢٥)

(٢) الإمارة الأردلانية (١١٦٩ ـ ١٨٦٧)

(٧) الإمارة البابانية (٩٤٦١ - ١٨٦٥)

(٨) الإحتراب هو الإحتراب الدموي (٩٩٣ ـ ١٩٩٧)

## کرمانشاه – باختران کرماشان

البروفيسور: محمد مُكري تقديم وترجمة: ج. ز

[ في مبحثه اللغوي/ التاريخي (المترجم هنا) يتناول البروفيسور موكري، بموضوعية ومحاججة علمية منطقية رصينة اسم (كرماشان) الذي تعرض للتشويه والإستبدال بقصد تفريس المدينة وأنحائها جغرافياً وتاريخياً وديموكرافيا، وقد أفلح في تفنيد التسميات المزورة والزائفة المفروضة عنوة (وهي كرمانشاه، كرمانشاهان، و باختران) لكنه ، للأسف ولانعدام الديمقراطية؛ لم يستطع الإشارة إلى الآصرة الوثيقة بين (كرماشان) و (كرمانج) وكردستانية المنطقة منذ أقدم الأزمنة، بشكل اوضح واكثر صراحة. ومع ذلك ينطوي المبحث على أهمية بالغة...فما أحوجنا إلى اقتفاء منهج العلامة موكري ؛ لتصحيح ما تعرضت له أسماء مدننا، قرانا، أنهارنا، جبالنا وسهولنا. الخ من تتريك، تعريب، تفريس وأرمنة ؛ لكي نبرهن على أصالتها الكردية.

وختاماً تنبغي الإشارة إلى أن هذا المبحث لا يتعدّى كونه مداخلة (على صص ٢-١) للعلاّمة موكرى في مقدمته للطبعة الثالثة- المزيدة والمنقحة – من معجمه القيم:

فرهنگ نام های پرندگان در لهجه های غرب ایران (لهجه های کردی) وتطبیق آنها بانام های فارسی ولهجه های دیگر محلی ایران

تأليف: استاد دكتر محمد موكرى

چاپ سوم ۱۳۲۱ ه.ش (۱۹۸۲م) انتشارات امیر کبیر - تهران.

علما ان الطبعة الاولى صدرت في ١٩٤٦م] (ج.ز)

#### XXX

(كرماشان) هي التلفظ الصحيح والقديم والأصلي المحلي، أمّا (كرمانشاه) أو (كرمانشاهان) فهي تلفظ رجال الدولة والمستوفين والموظفين ومأموري النفوس في القرون الاخيرة والناس من غير أهل المنطقة، الذين أطلقوا التسمية الخاطئة على هذه المدينة والنواحي المحيطة بها؛ فقد كان إسم هذه المدينة أصلا (كرماچان) = (كرماجان) أي (مدينة الرعايا) ولقد ضبطه المؤرخون المسلمون في صدر الاسلام بصيغتيّ (قرماسين) و (قرميسين)؛ حسب اختلاف التلفظ والنسخ، وهنا ينبغي الإنتباه إلى ما يلي:

(ان) نهاية الكلمة إمالة (ان) نهاية الكلمة إمالة (ان) نهاية صيغة (قرماسين) أو (قرميسين) تكون (ين) السّابقة لـ (س) إمالة أيضاً لـ (ا) وهي (ألف) ممدودة في كلمة (قرماس) معرّبة (كرماچ) و بالطبع لم تستخدم الكلمة بتاتاً بصيغة المفرد كاسم علم لهذه المدينة.

- 7- في الصيغتين المعرّبتين أعلاه كان هناك سابقاً (ن) شبه صائت قبل صوت الد (چ) وكان متصلاً بـ (ألف) تسبقه وكانا باجتماعهما يشكّلان (ألفا) ذات غُنة، وقد تخففت، بل سقطت (اختفت) في لهجات جنوب غربي ايران، في صدر الاسلام. ورغم إنها كانت ممكنة البقاء كما الحال في اللهجات الشمالية لهذه المنطقة، كمثل وجودها في كلمة (قرمانسين) معرّبة وإمالة لفظة كرمانچان- كرمانشان، لكنها فقدت (ن) الغُنّة الشمالية؛ لكون هذه الكلمات مأخوذة من لهجات جنوب هذه المنطقة ووسطها.
- ٣- وإذا ما ظهر إحتمال حذف (ن) الغنة القديمة عبر النسخ، ووجدت صيغتا (قرمانسين) و (قرمينسين) فلا يدل ذلك البتة على كون الجزء الأول من الكلمة (قرمان) أو (قرمين) معرباً لـ (كرمان) وإنما هو دليل ، بل بر هان على كون الجزء الأول للكلمة بصيغة (قرمانس) أو (قرمينس" معرباً لـ (كرمانج) وإمالتها (كرمينج) (أي الكرد/ج.ز)
- 3- حسب قواعد القلب والإبدال، لم يحصل قط، لا في اللغات واللهجات الايرانية، ولا في الكلمات المعربة، أنْ تبدلت (شين) وسط الكلمة إلى (س)، وكذلك (هـ) الخاتمة إلى (ن)، بلْ إن صوت الـ (س) في الصيغ المعربة السالفة والـ (شين) في لفظة (كرماشان) يذكرنا بـ (چ) قديمة متمائلة (متحورة) الى صوتيّ الـ (ج) والـ (س)؛ وبناء على ما سلف؛ تكون كلمتا (قرماسين) و (قرميسين) معربتين لصيغتيّ (كرماچان) و (كرماچين) ليس إلا ، وليستا بمعرّبتين من (كرمانشاه)

وهنا تجدر الإشارة إلى انه عند تعريب الكلمات الايرانية؛ ينقلب عادة صوت الرها الى (ص) كمثل: چين=(صين) ، گچ= (جص)، وفي كلمة (صائين قلعه) (شاهين دژ) ورد الرص) معرّباً للرس) القديم في (سَئنه = سَ، ءِ ، نَ) الآڤيستية، التي تحورت إلى شاهين، أي صار الرس) = (ش).

- إنّ الأمثلة السابقة دلائل على إنه إذا كان حرف الـ (چ) في كلمة (كرماچ) هو الـ (چ) الإعتيادي نفسه؛ لوجب ان يكون (قرماصين) و (قرميصين) تعريباً لـ (كرماچان) وليس لـ (قرماسين) و (قرميسين)، وبعبارة أخرى كان لا بدّ من أن يكون (قرماص) هو معرب (كرماچ) وليس (قرماس).
- ٥- في اللغة الفارسية وجميع اللهجات الايرانية سواء داخل لغة خاصة، أو عند مقارنة اللهجات المتقاربة من بعضها، يكثر تداول إبدال الـ (چ) الـي (ج) والـي (ش) والشواهد والقرائن على ذلك عديدة: في لغتين أو لهجتين ايرانيتين:

(دچار) بالفارسية = (توشيار) بالكردية.

(كيجا) بالمازندرانية / (كج) بالكردية و (كه نيشك) أيضاً = بنت.

وتعود (كه نيزه، كه نيزهك = خادمة ، رقيقة، فتاة ، وصيفة) الى الجذر نفسه

و هنالك في اللغة الفارسية:

لوچ = لوش.

زاچ = زاج.

کاشی = کاچی.

چاچ = شاش (اسم طاشقند سابقا).

کاچ = کاج / کاش (کاشکی).

كچكول = كجكول / كشكول.

وعلى الغرار نفسه تكون النتيجة:

كرماچان = كرماجان / كرماشان.

7- ان تعريب الصوت خلف الحنكي الأصم (ك) إلى الصوت الغلصمي الاصم (ق) في الكلمتين (قرماسين) وقد جاء (قرميسين)؛ لكون الـ (راء) المفخمة أو الصّائنة، الفهلوية- الكردية (ژ) مقترنة في مقطعها ذي اللفظة الواحدة، المبنية على الـ (ك) الأوّليّة الساكنة ، بحيث دفعت الراء المفخمة مخرج الصوت الإنسدادي للـ (ك) إلى الخلف؛ فاستحال صوتاً غير مستصد (بدون صدى) وقريباً من اللهوي أو الغلصمي (ق) طارقاً مسامع غير الناطقين بهذه اللغة. ولأن هذا الصوت افتقر إلى علامة خاصة به توضحه في ألفباء الخط الإسلامي الفارسي / العربي (كمثل ماكلن في الألفباءات الإيرانية القديمة فاقداً لأيّة علامة صوتية..) فقد دوِّن بما هو قريب منه، اي بالـ (ق": كرماچان)= قرماسان (قبل إمالة الألف إلى ياء) في (قرماسين)

٧- لم يوجد بين اسماء مدن وقرى ايران ولو اسم قديم واحد مركب من كلمة (شاه) واسم مدينة كمثل (كرمانشاه = كرمان وشاه)؛ حيث لاتوجد قطعاً وأصلاً مدن باسماء: كيلا نشاه، اصفهانشاه، تبريزشاه، شيرازشاه، همدانشاه و نظير اتها!

٨- بما ان الألف والنون الخاتمتين لاسم (كرماشان المحورة من الأصل كرماچان) تمثلان علامة الجمع وان (ان) غالباً ما تفيد معنى محل ومكان، فيما يتعلق باسماء البلدان والقرى؛ لذلك فبمجرد أنْ حلت صيغة (كرمانشاه) في المكاتبات والاستخدامات الرسمية محل كلمة (كرماشان)؛

زيدت (ان) السابقة على الصيغة الجديدة (اي كرمانشاه) استدراكاً لصيغتها السابقة؛ فوضعوا المصطلح الجديد (أي: كرمانشاهان) لتسمية المدينة وسائر أنحاء ولاية كرماشان. وهذا بحد ذاته دليل آخر على اثبات التسمية الحقيقية (كرماشان) ورسوخها في الأذهان بدلاً عن (كرمانشاه) التي لحقتها من جديد (ان) المحذوفة- وهي العلامة الدالة على الجمع والمكانحسبما اقتضته روح اللغة واستقامة معنى الكلمة.

ان ظهور مصطلح (كرمانشاهان) في حد ذاته يجلو حقيقة ان الصيغة الجديدة (كرمانشاه) ثقيلة ممجوجة وغير مستساغة، بل ونازعة في ميلها الى الصيغة الاصلية القديمة، او الى الحفاظ على لاحقتها التاريخية (ان) على الاقل.

#### XXX

إن إطلاق اسم (باختران) (الذي يعني حتما: مدينة ومحافظة غربي ايران) على دار الدولة ودار العبادة بكرماشان، هذه الايام، غير صحيح ايضا؛ لأن كلمة "باختر" (في الآفيستا هي "إپاختره = ا، پا، خ، تَ، رَ") و "إپاخذره=ا، پا، خ، ذ، رَ" وهي تعني الـ (شمال) پا، خ، ذ، رَ" وهي البهلوية "إپاختر عن مكان اهريمن والغيلان وجهة الصلا، وقد جاءت في الآقيستا التعبير عن مكان اهريمن والغيلان وجهة الآفات والأذى. وبرغم ان هذه الكلمة تعني لغوياً في اللغة الفارسية- جهة (الشمال) أوردها البعض من الشعراء والكتاب (حتى في القرنين الرابع والخامس ه= ١٠، ١١م) بمعنى (المغرب) تارة و (المشرق) تارة اأخرى، وكلاهما خطأ طبعاً (فرهنگ فارسي. تأليف دكتر محمد مكري، تهران ١٣٣٢ هـ. ش. چاپ طهورى) أمّا تعميم وفرض وتثبيت هذه الكلمة بمفهوم (الغرب)؛ فهو من فبركات ومستحدثات اللغويين (المتفرنجين) في الازمنة الحديثة \*

في اللغة الفارسية يقال للـ (شرق): (خاوَر) و (خُراسان) = (خورايان)، وباللغة الكردية (خوّر هه لات = خ، و، رْ، هـ، لا، ت" ويقصد بذلك المكان الذي تشرق (تطلع) منه الشمس، أمّا (الغرب) فهو (خور براو "خور بران" في الفارسية، و (خوّر ئاوا = خ، وْ، رْ، ءَآ، و، آ) في اللغة الكردية تعني المكان الذي تغرب فيه الشمس.

يقول الشاعر فخرالدين اسعد گرگاني (وهو من القرن ٥ هـ = ١١م) في قصته الشعرية (ويس و رامين) التي اقتبسها من اللغة الپهلوية ونظمها بالفارسية، في حدود عام ٤٤٦هـ (١٠٥٤):

زبان پهلوی هرکو شناسد

(خراسان) آن بود کزوی (خورآسد)

(خورآسد) پهلوی باشد

(خورآیان عراق وفارس را) خور زو (برآید)

(ویس و رامین ـ تهران ۱۳۵۷، ص ۱۷۱ فصل ۴۸ ابیات (۲-٤)

[فحوى الابيات ان من يعرف اللغة البهلوية يعرف ان (خراسان- المشرق) تشرق (تطلع) منه الشمس. وخور آسد = خور آيد= تشرق الشمس. وخراسان = خور آيان = المشرق. أي المكان الذي تشرق منه الشمس على إيران]

ولقد اختلطت لفظة (باختر، التي تعني الشمال) مع لفظة (باختر، التي هي صيغة أخرى قديمة لـ (بلخ)، وهي (بخذي) في قنديداد آفيستا؛ ومن هنا يحتمل منشأ مفاهيم الضد والنقيض؛ ذلك ان بلاد باختريان (التي كان مركزها سغد – أو سمر قند و بخارى الحالية) و أغلب الظن كما أشير أيضاً في لغت نامه دهخدا.

أن منشأ الإختلافات التي طالت معنى باختر، يعود الى باختريان = بلخ، التي دعاها جير أنها الجنوبيون بـ (الشمال) والشماليون بـ (الجنوب) والغربيون بـ (الشرق) والشرقيون بـ (الغرب)! (١)

على كلّ حال، لا (باختر) تعني لغة (غرب) ولا كان هناك ذات يوم وجود لمنطقة في غرب إيران باسم (باختران، باختريان، باكتريان، بلخ، بخذي، وباختر) ولم يقدّم أحد المؤرخين والجغرافيين ولو أدنى اطلاع عن غرب إيران لحد الآن ينفي ما نقوله، بلْ ولمْ تُسمَع لحد الآن لفظة (كرمانشاه) من لسان واحد من أهالي كرماشان وسائر نواحيها، والذي يربو عدد نفوسهم على المليون ونصف المليون نسمة، في حين جلب كتبة وموظفو المدن الأخرى لفظة (كرمانشاه) وصيغتها العلمية؛ ليفرضوها فرضاً مستخدمين إيّاها في الدوائر والمكاتب الحكومية والمكاتبات والمخاطبات الرسمية، وهنالك الآن، المزيد من هذه المغالطات وتزوير الأسماء، حسب الإصطلاح الأدبي (!) في الكثير من العقود والوثائق وسندات الطابو في سائر أنحاء ايران.

وحتى يتاح لي نشر دراسة مفصلة بهذا الخصوص؛ آمل وأرجو من الإخوة المؤمنين والملتزمين الذين ينفرون من لفظة (شاه) ألا يدعوا الأسماء التاريخية العريقة تتعرض إلى المغالطات والإحتكامات المتسرعة العجولة على هذه الشاكلة، وأن يسعوا جاهدين لإحلال اللفظة الأصلية (كرماشان = بلد الرعايا، مدينة الكرماج أو الكرماشيين) محل (كرمانشاه) المزيقة، المزورة، وأن يتحاشوا إستخدام أي اصطلاح آخر مهجور ومستهجن، حيث يجب التفكير في هذا الصدد بروية وتأن أكثر.

#### XXX

ثمة في الأشعار القديمة المحلية لمدينة وأيالة كرماشان، تطالعنا دائماً لفظة (كرماشان) و (كرماشاني) ولم يستخدم ولو مرة واحدة، المصطلح الإداري

الفارسي (كرمانشاه) و (كرمانشاهي) ومن تلكم الأشعار، إليكم الأبيات الآتية على سبيل المثال ( والمنشورة عام ١٣٢٩هـ. ش= ١٩٥٠م في كتابي: گوراني يا ترانه هاي كردي، تأليف: دكتر محمد مكري ، تهران ، كتابخانه و دانش، تيرماه ١٣٢٩هـ. ش):

\* ریگهی کر ماشان گوڵ و گوڵدهسه بویشنه دووسهکهم غهریبی بهسه

[البيت ٧٠]

درب كرماشان ورود وباقات از اهير قولوا لحبيبي كقَتْكَ الغربة!

\* همر کمس بپرسی نمو ونیشانم من بمد بمختمکمی نمو کر ماشانم [البیت ۷۳]

إنْ سأل أحد عن اسمي و عنو اني فأنا ذلكم التعيس في كر ماشان.

\* تف وه کرماشان چاله زهمینه بیستوون خاسه جیگهی شیرینه. [البیت ۲۱۱]

تف على كرماشان خفيضة الأرض بيستون مليحة: مربع شيرين.

\* کرماشان مهچم، بیستوون رامه قه تلگای فهر هاد شهو مهنز لگامه. [البیت ۲۰۰]

أُقَصِدُ كرمانشان، بيستون على دربي مقتلة فرهاد: مأواي ليلاً.

\* كرماشانيكم و هديل گريامه.

وهحوکم دووسم زهنجیر کریامه. [البیت ۹۱]

أنا كرماشاني، واقع في الأسر، مكبّل بالسلاسل؛ بأمر حبيبتي

\* خوّم کرماشانی، دووسم قهسریه خاتر خوای بیمه تهقسیرم نییه [البیت ۱۱۷]

أنا كرماشاني وحبيبتي قصريّة (٢) همتُ بها هياماً، ولا تقصير لي.

\* خۆم كرماشانى، زوانەكەم چەفتە،

داوای ئاو مهکهم قسمهتم نهفته! [البیت ۳۱۰] أنا کرماشاني، لساني أعوج، أطلب الماء؛ فاذا بالنفط نصیبي! (۳)

### إشارات:

(۱) إن تعميم معنى (الشمال) على جهة (اليسار) والذي يتبادر الى الذهن؛ لاقترانه بالمدلول الثانوي (للغرب) يرد أيضاً في اللغة العربية والشعر العربي، ورغم ذلك حين يكون البحث صريحاً في تحديد الجهات الأربع؛ فإن لفظة (الشمال) في كلتا اللغتين: الفارسية والعربية، لا تطلق على الجهة المقابلة (للغرب) في تحديد موقع أيّة قرية، أو مدينة، أو بلاد، أو قارة، وليست هنالك أيّة علاقة تبادلية بينهما مثلما الحال في لفظة (باختر) المحتوية على الضدين (الغرب والشرق) معاً، ولا يمكن إطلاق مصطلح (الشمال) عند الإشارة إلى حضارة وثقافة الشمال بدلاً عن الغرب أو حضارة وثقافة الغرب؛ ولذلك لا يمكن استخدام باختر (الشمال) لتحديد جهة (الغرب) من بين الجهات الأربع، ليس هذا فحسب، وإنّما تُعد الإستخدامات أمثال: (دنياى باختر، تمدن وفر هنگ باختر، باختر شناس ، مقابل خاور شناس (مستشرق) وغير ها، فكلّها غير صحيح ومستهجن ومتفرنج بكل معانيها. (د.محمد موكري)

- (٢) قصرية: صفة من (قصر شيرين) وهي مدينة كردستانية تقع بالقرب من الحدود الإيرانية- العراقية (ج.ز)
- (٣) الأبيات مدوّنة أصلاً بالإملاء الفارسي، فوجدت من الضروري كتابتها بالإملاء الكردي (ج.ز)

# قبائل وعشائر اللور

د. جمال وديعي ترجمة: ج. ز

## الموقع الجغرافي:

أرستان إقليم يقع في القسم الغربي من ايران. تمتد حدوده من الشمال حتى نهاوند. ومن الشمال الشرقي حتى نهر سزار وآب دورود ومخمل كوه، ومن الجنوب الشرقي حتى صيمره و كبير كوه، ومن الجنوب الغربي الى صيمره، ومن الشمال الغربي حتى محافظة كرمنشاه و هرسين ١

يتميّز التكوين الجغرافي لهذا الاقليم بأنه جبلي، حيث يبلغ ارتفاعه في بعض المواقع اكثر من (٥٠٠٠م) عن سطح البحر، ولا يقل عن هذا الارتفاع ألا ما ندر في بعض المواقع، حيث يبلغ (٧٠٠م) عن مستوى سطح البحر، أمّا أعلى القمم فتقع في (تخت چون) والمناطق الغربية، ثم تبدأ بالانخفاض في أنحاء صيمره.

غالباً ما تكون جبال لرستان سلاسل متوازية تمتد من الشمال الغربي الى الجنوب الشرقى، وأعلاها جبل كبير كوه.

تنتشر العيون والينابيع في أنحاء لرستان كافّة، لاسيّما في الأنحاء الشمالية والشرقية، حيث تتواجد ينابيع المياه الكبيرة، التي ترفد أنهاراً مهمّة، والتي يمر أكبرها بمدينة خُرّم آباد ونواحى زاغه، و الستان، والشتر...

تتميز لرستان بكونها من المناطق المتباينة المناخ في جميع أرجائها؛ حيث يكون المناخ في المناطق الجبلية بارداً جداً، وحارّاً جافاً في الوديان والمضايق والأراضي المستوية في الصيف، ويتميّز المناخ بالبرودة في الشتاء والربيع والخريف، حيث تتساقط الامطار الغزيرة. ويتراوح ارتفاع هذه المضايق والشعاب بين (١٢٠٠ ذراع) و (٢٠٠٠ ذراعاً)، وتكون منطقة الغابات الواقعة بين وادي صيمره وجبال خرّم آباد غير ممطرة صيفاً، ومعتدلة المناخ وتكون صالحة للرعي. أمّا المراتع والمشاتي فتكون جافة حارة في الصيف، لكنها في الشتاء مكسوة بالحشائش والاعشاب. وفي نهاية الشتاء وبداية الربيع يبدأ الرعاة بالإرتحال عنها، حيث تبيد الحيوانات البريّة بقايا الكلأ. وفي هذا الموسم يكون المناخ رديئاً خانقاً؛ إذ تصل درجة الحرارة في الظل أثناء الصيف إلى (٥٥ درجة مئوية)

وفي لرستان تنتشر المحاصيل والغلال والنباتات الجبلية، والاشجار كالسرو والصنوبر. وتتواجد الكروم والتين والرمان بكثرة، متوزعة بين الأشجار الأخرى، كما توجد المعادن كالغاز والنفط والحديد بوفرة.

## أصل اللر وقبائل لرستان

يعود أصل اللر الى الآريين، وقد عرفوا منذ أقدم الأزمنة بالكاسيين (الكاشيين الكيشيين) الذين تواجدوا وحكموا لرستان قبل أربعة آلاف سنة ، حتى نهاية العهد الأخميني، حيث كانوا متمركزين في جبالهم. وكانوا قبل ذلك الزمن قد نزحوا من جبال القفقاس صوب الجنوب الغربي من ايران قبل الميديين والفرس، وتكون اللر إثر اختلاط الميديين بالسكان الأصليين. ولغة اللر في مناطق پشتكوه هي (مكيماهكي) وفي پيشكوه (لكي) وهي منحدرة من لغة ايران القديمة، وتقترب من اللغة الفارسية في تركيبها وكلماتها الى حد كبير، وتقل فيها الكلمات الاجنبية ٢ وقبائل لرستان:

- 1- أكبرها هي قبيلة (بيرانوند) التي تسكن في شرق خرّم آباد، وهي تنقسم الى فخذين كبيرين هما: (رحيمخاني) في منطقة دزفول، و (عاليخاني) في منطقة بروجرد وخرّم آباد، وينتشران أيضاً في بقية المناطق.
- ٢- قبيلة (سكوند) التي تسكن نواحي (آلستان)، وترتبط القبيلتان بواسطة المصايف والمشاتي.
- ٣- قبائل (الچگني) و (البابي) و (البودگي) و (ديركوند) التي تسكن مناطق صيمره، وتنتشر أيضاً في منطقة (پل كشكان) في الشمال الغربي من (خرّم آباد) بـ (٦٠٠ كم)
- 3- اللر الأصلي: وهم يسكنون في المناطق المترامية بين (كوه چهل نابالغان) ومجرى نهر (گاماسياب) ومجرى نهر صيمره، و(آبديز)، ومن عشائرهم المهمة: كاكاوند وكوليوند وكُرد دشت خاوه، وحسنوند والوند، التي تسكن سهل ألشتر، أمّا سكان پشتكوه فهم خليط من عشائر اللر (فيلي) و (كُرد لكي) و عموماً يتعاظم وجود الكرد في الشمال، واللر في الجنوب.

وتستوطن العشائر اللرية: ملكشاهي ويوسفوند على السفوح الجنوبية من پشتكوه، وگراوند في الجبال المشرفة على خوزستان عربستان/ج.ز).

## ريبورتاج ديموغرافي:

يفيد التعداد العام لسكان ايران في عام (١٩٦٧) بان سكان لورستان قد بلغوا (١٩٦٧نسمة)، يسكن منهم (٣٨٦٢٢٢ نسمة) في محافظة خرم آباد و(١١٧٥٨١نسمة) في محافظة بروجرد، اما البقية، أي (١٢٦٦٠٦ نسمة) ففي أليكودرز.

العوائل: بلغ عدد العوائل حسب التعداد المذكور (١٣٠٤٤٩ عائلة)، يتراوح عدد افراد الواحدة منها بين ٣٥٥ أفراد، منها (٧٣٢٦٥ عائلة) في خرّم آباد و(٣٤٣٩٨ عائلة) في بروجرد والبقية، أي (٢٢٧٨٦ عائلة) ففي أليكودرز. الجنس: بلغ مجموع الرجال في هذا الاقليم (٣٥٣٧٥) والنساء زهاء (٣٢٦٢٠٢) في محافظات الاقليم الثلاث.

سكان الحضر والريف: بلغ عدد سكان المدن (٦٨٧٤٣ نسمة) وبلغ عدد سكان الأرياف (٥٠٩٤٠ نسمة)

الحالة الاجتماعية: غالباً ما يحصل الزواج داخل العشيرة. ويمنع زواج الأرملة والمطلّقة من خارج العشيرة؛ بل تسبّب مثل هذه الزيجة معارك وسفك دماء بين العشائر. وهكذا توجد من النساء من تتزوج بالتعاقب ثلاثة أشقاء... أمّا الطلاق فغالباً ما يحدث دونما أيّة إجراءات رسمية وحسب رغبة ومشيئة أي طرف؛ شرط ان يدفع الرجل المهر اذا شاء الطلاق، أمّا إذا ما شاءت المرأة الطلاق فعليها أنْ تتنازل عن المهر، وغالباً ما تطلب النساء الطلاق، بينما لا يميل الرجال إليه!

الرقص والدبكات: يشترك الرجال والنساء في الرقص والغناء، وفي الأعياد والمناسبات، حيث يرقصون بحركات رشيقة ومتناسقة على قرع الطبل وعزف المزمار، وفي يدي الواحد منهم منديلان شفيفان من الحرير الفاخر. والملاحظ انهم يولون عيد نوروز اهتماماً كبيراً، بينما يحتقلون بشكل اعتيادي بعيد ١٣ نوروز وعيدي (الفطر والاضحى).

المآتم والتعازي: في حالة موت رئيس قبيلة أو رئيس عشيرة؛ تتحلّق نسوة القبيلة جنازته باكيات نائحات، وتقص الواحدة منهم خصلة من شعرها وترميها على جسم الميت. وفي الوقت نفسه يتجمهر الرجال ويعفرون رؤوسهم وطاقياتهم واكتافهم بالطين والتراب، ويحضر المحفل نفسه فارس يستصحب ألبسة وعدة القتال والصيد العائدة للميت، وهناك تفرد وتبسط هذه الاشياء على قطع من الأقمشة الملونة أو على أغطية رؤوس النساء، عند طاقية الميت، ثم تربط الخصلات والضفائر المقطوعة وتعلق برقبة الحصان. واثناء التشييع يرافق النعش عازفون على المزمار والطبل وهم يعزفون ألحاناً حزينة طوال فترة العزاء والحداد؛ لإخبار الآخرين وتسمى هذه المراسيم بـ (الجَمري)، ويث تنقسم النساء الى صفين متقابلين وهن يرتدين ثياباً قاتمة اللون، ويلطمن على وجوههن ويخربشنها، ويقمن بحركات معينة، بينما يرددن بشكل جماعي: على وجوههن ويكون الرجال على مقربة منهن، ويرددون بدور هم: (أي داد- أي بيداد)، ويستمر العزاء ثلاثة ايام. وهناك طائفة من اللر تدعى (بدره) لها بيداد)، ويستمر العزاء ثلاثة ايام. وهناك طائفة من اللر تدعى (بدره) لها مراسيم خاصة في أربعينية الميت، حيث يعد المدعوون من الطائفة نفسها مراسيم خاصة في أربعينية الميت، حيث يعد المدعوون من الطائفة نفسها

الطعام بأنفسهم، ويحملونه الى منزل المتوفّي ، ويشاركون أيضاً بالأعمال الضرورية الأخرى.

### المصادر والمراجع:

- ۱- ایرانشهر، جلد اول، تهران ۱۳۲۶ خورشیدي. نشریه ۲۲ کمیسیون ملی یونسکو در ایران.
- ۲- آمار سرشماری سال ۱۳۴۰ خورشیدی کل کشور. أز: آقای دکتر غلام حسین جلالی
   و آقای منوچهر محسنی. نشریه عشماره /۱۷۴۴ انتشارات علمی دانشکده بهداشت ومؤسسه تحقیقات بهداشتی.

### اشارات المترجم (ج.ز):

- (۱) تتعلق هذه الدراسة بالمحافظات الثلاث المذكورة ضمنها من اقليم لرستان فقط، أمّا لرستان الكبرى فهي تمتد اكثر شرقاً وغرباً وجنوباً، فمن الغرب مثلاً حتى شواطئ نهر دجلة داخل العراق، ومن الجنوب حتى سواحل الخليج ومن الشرق حتى اطراف ملاير واصفهان.
- (۲) اللرية بلهجاتها المتشعبة هي إحدى أكبر لهجات اللغة الكردية؛ حسب المزيد من الشواهد والقرائن اللغوية والادبية، ثم ان اللور انفسهم من الكرد، حيث قامت في لرستان أولى الدويلات والإمارات الكردية (الحسنوية والفضلوية)... وظهر اوائل الشعراء الكرد باباطاهر وملا پريشان وشاه خوشين مؤسس حركة (اهل الحق) الدينية...

#### المصدر:

مجلة (هنرومردم) دوره جدید، شماره /۱۰۱ اسفند ۱۳۶۹ خورشیدی (۱۹۷۱م)، ص ۲۶-۵ / تهران.

# السّياح الپولونيون في كردستان خلال القرن ١٩م

لیژك ژیگیل ترجمة: ج. ز

يذكرنا وضع پولونيا خلال القرن التاسع عشر بكردستان؛ اذ كانت پولونيا تحتلها وتتقاسمها ثلاث دول اجنبية متفقة فيما بينها على التعاون المشترك؛ بغية قمع ايّة انتفاضة وثورة شعبية پولونية. و هكذا غادر ها الكثيرون ؛ بسبب الوضع السياسي متوجهين الى الامبر اطورية العثمانية؛ ليصبحوا لاجئين في حماها، حيث توفرت لهم فرص العمل، لائذين بحماية شعوب الشرق الاوسط.

وقد رافق عدد من العلماء والمبشرين البولونيين اولئك السياسيين الفارين الى انحاء الشرق الاوسط، ونشروا فيما بعد تقارير هم وكتاباتهم في المجلات الرائجة وقتذاك، أو على شكل كتب ومذكرات.

ولئن كانت كردستان ابعد من البلدان الأخرى الواقعة في غربي آسيا؛ فقد كان الوصول إليها عسيراً، ولا عجب إنْ كانت تلك التقارير والكتابات تركّز اكثر على ميز و يوتاميا و غرب تركيا و فلسطين و مصر، إضافة الى انّ الباحثين البولونيين لم يشغلوا انفسهم كثيراً بما يتعلق بالشأن الكردي.

في سنة ١٩٧٣ ألّفت ماربيا پردوقسكا- وهي باحثة اثنوگرافية من اهل پوزنانكتاباً بعنوان (الكتابات الپولونية المتعلقة بالعراق خلال القرن التاسع عشر) استناداً
الى بحث اثنوگرافي ميداني، لكنّها قلّما تتحدث عن القضية الكردية. وقد ورد حسب
إشارتها، ان قلاديسلاق يابلونوقسكي (١٨٤١-١٨٩٤) هو اوّل سائح پولوني؛ اذْ
كان طبيبا عسكرياً، عمل في الجيش التركي، ثم اضحى عضوا في لجنة الصحة
العالمية، في سكوتاري (البانيا)؛ وفي بورگاس (بلغاريا)، وقد زار الشرق الأوسط
لأوّل مرة في سنة ١٨٦٦، حيث ابتدأت رحلته من حلب نحو دياربكر والموصل
وكركوك، حيث عمل في مشفى عسكري تركي بكركوك، ثم نُقِل بعد سنة الى
الديوانية في الجنوب، ومن ثم الى الموصل، وسرعان ما استقر فيها بيسر، بل تعلّم
اللغة التركية وأتقنها، وكسب العديد من الاصدقاء والمعارف، وتجوّل في ريف
الموصل زائراً أو متنزها، وقد أُتيحت له فرصة الاطلاع والتعرف على المجتمع
الإيزيدي؛ حيث استلفتت ثقافة مجتمعهم نظره. وفي سنة ١٨٧٠ نقل الى (الحلّة)،
وسافر من هناك الى استنبول عن طريق كربلاء وبغداد والموصل وديار بكر.

وفي سنة ١٨٨٤ حينما انتشر وباء الطاعون، عاد يابلونوڤسكي الى العراق بصفة ممثل تركي للجنة الصحة العالمية، واتخذ على عاتقه مسؤولية التفتيش الصحى، في اطراف وضواحي بغداد والكوت والعمارة. وفي سنة ١٨٨٥ تناول

أسباب حدوث الطاعون بين كرد ايران بالدراسة والبحث، ثم عمل في قرية صغيرة بالقرب من السليمانية، وفي السنة نفسها أحيل على التقاعد من الجيش التركي؛ فغادر الشرق الأوسط الى غير رجعة، وأمضى بقية عمره بالعمل الطبي في مدينة بورگاس، وهي ميناء بلغاري.

و هناك الكساندر يابلونو قسكي (١٨٢٩- ١٩١٣م) و هو شقيق قلاديسلاق السّالف الذكر. وكان مؤرخا. وقد قادته صبوته العارمة في البحث، الى الشرق الأوسط، ممضيا سنة واحدة في ربوعه، حيث زار ديار بكر في سنة ١٨٧٠ عن طريق سوريا، وتابع رحلته الى الموصل وبغداد والحلّة وكربلاء، ثم استكملها عن طريق دمشق وبيروت ويافا واور شليم ومصر، وعاد بعدها الى پولونيا عن طريق استنبول.

ارتبط كارول برزوزوقسكي (١٨٢١- ١٩٠٤) وهو عسكري وسياسي وشاعر پولوني، بأوثق وأمتن العلاقات مع كردستان إبّان القرن ١٩٥٩. وعمل مع غيره نفيه. وكان برزوزوقسكي قد وصل الى باريس في سنة ١٨٥٣. وعمل مع غيره من التكنيكيين الپولونيين في الاناضول وبلغاريا ومقدونيا وتراقيا وتساليا وألبانيا، ولأنه كان يعيش احياناً على الصيد والقنص؛ فقد اطلق عليه الترك تسمية (قره آنچي- الصياد الاسود) وقد تزوج من ابنة القنصل الفرنسي في (لاتلكيا)، ولكنه عاد في عام ١٨٦٣ الى اوربا ؛ ليشارك في الانتفاضة الپولونية التي اندلعت وقتذاك، وجرح فيها جرحاً بليغاً، وبعد قمع الانتفاضة؛ اضطر الى العمل بستانياً في تركيا، حيث انخرط هناك في صفوف الجماعات المتحلقة مدحت پاشا الداعية المعروف للاصلاحات الاقتصادية والثقافية في العراق، وقد أهداه مدحت پاشا المعروف للاحداد.

وفي سنة ١٨٦٩ شكّل برزوزوقسكي ، بمؤازرة مدحت پاشا، فرقة بحث جغرافي ، وهيّا لها المستازمات الضرورية كافة؛ لكي تقوم بالبحث والدراسة ورسم الخرائط لبعض مناطق جبال زاگروس بكردستان، وفي عام ١٨٩٢ نشر تقريراً ضم در اساته و بحوثه تحت عنوان:

Hineraire de Suleimani a Amadia

(دليل من السليمانية الى العمادية).

يُعد برزوزوقسكي احد اشهر الخبراء في الشؤون الكردستانية ابّان القرن التاسع عشر، ولقد عاد الى پولونيا، بعد ان امضى ٣٠ سنة في ربوع الشرق الأوسط؛ ليربّي ابناءه؛ لكي يكونوا پولونيين. وألاّ يستعربوا، أو يتفرنسوا؛ إذْ كانت زوجته فرنسية.

لقد خلّف اولئك المكتشفون الپولونيون الثلاثة وراءهم الكثير من المذكّرات والمقالات، التي اصبحت مصدراً لنشر المعلومات عن كردستان والثقافة الكردية في سائر الأوساط الاوربية.

يُعَد اوكست كوشسيرًا (١٨٠١- ١٨٩٤) رابع سائح پولوني طاف بعض ربوع كردستان، وانقذ الكثير من النصوص الأدبية والفولكلورية الكردية من الضياع والإنقراض، كما عرف اوربا على اللغة الكردية.

شرع ژابا بتعلم اللغات الشرقية في جامعة ڤيلنو بپولونيا، ثم استكمل تحصيله في جامعات سانت بطرسبورگ وموسكو وكازان في روسيا، ثم عمل في الهيئات الدبلوماسية لروسيا القيصرية، في يافا وازمير.

ولقد امضى رُابا السنوات (١٨٤٨ - ١٨٦٦) في ارضروم بكردستان تركيا 'حيث قام بدراسة وبحث اللغة والأدب والثقافة، في اوساط القبائل والعشائر الكردية القاطنة في تركيا والعراق.

كان ژابا آوّل من وضع قاموساً (كردي- فرنسي) وكتب دراسة تحت عنوان: (Recueil de notices et recis de la litterateur et des tribus de Kurdistan)

(ملاحظات وأراء وروايات عن أدب وقبائل كردستان).

وقد عد رُابا افضل خبير بالمشكلة الكردية. وحدث ان توفي في ازمير تاركا جميع مخطوطاته للارشيف الروسي في سانت بطرسبورك، وكان بخلاف اترابه البولونيين يكتب بالفرنسية فقط!

ومعروف عن رُ ابا انه قد طلب من الملا محمود البايزيدي أن يجمع كل ما في مقدوره من المخطوطات والوثائق الكردية القديمة، التي تشتمل على المناحي الروحية والمادية والثقافية الكردية، منذ مطلع القرن الثامن عشر حتى اوائل القرن (١٩م) وان ينظمها على شاكلة كتالوكات. و ما دونه الملا البايزيدي من المعلومات الغزيرة والمهمة تحت عنوان (عادات وتقاليد الكرد) قد وجد لاحقاً في ارشيف رُبا، ونشر باللغة الروسية في موسكو عام ١٩٦٣.

لربّما يستغرب الكثيرون ويستلفت انظار هم؛ اذا قلنا بأن الخبير الروسي الشهير في الشؤون الكرد= Les Kurdes) الذي صدر عقب الحرب العالمية الثانية بباريس، ينحدر ايضا من اصل پولوني؛ فقد ولد في (سوسوڤييج) وهي مقاطعة غنية بالمعادن في جنوب پولونيا، وكانت امه يولونية.

\*\* \*\* \*\*

لقد استفاد مجلس الاعيان والبرلمان الپولوني كثيرا من استخدام اساليب التنظيمات الادارية الحكومية والاجتماعية السائدة في الدولة العثمانية عصر ذاك. وفي الوقت نفسه عمل الكثير من الپولونيين في اجهزة ومؤسسات الدولة العثمانية اطباء وموظفين، ورغم كونهم اجانب، وكانوا ينظرون الى الشعب الكردي بعين المحبة والعطف والتقدير، بل طالما تحدثوا في تقارير هم وكتاباتهم عن طبيعة حياة القبائل الكردية آنذاك، يوم كان قسم من الكرد رحّلاً ورعاة وكان قسم كبير منهم

فلاحين ومزار عين مستقرين وتجّاراً وحرفيين. فمثل عن قبيلة هموند المحاربة والمتمردة 'التي كان بعض افرادها يسلبون القوافل التجارية قرب كركوك، قال قلاديسلاق يابلونو قسكي: "ان ما يتسم به الكرد من بسالة ودهاء؛ سرعان ما فضح وعرّى عجز وهزال الحكام الترك؛ فقد كان للكرد في كركوك وبغداد جواسيسهم الذين يخبرونهم بخطط الترك واحابيلهم، التي كانت تمنى بالفشل والهزيمة على ايدي الكرد. ولطالما كان الكرد بحنكتهم ورشاويهم يشترون ذمم الموظفين والمسؤولين الحكوميين ويضمنون سكوتهم" كما تحدث يابلونو قسكي أيضاً عن منطقة چمچال، حيث رافق حملة تركية كبيرة لقمع عصيان حسن بگ وجوامير بگ رئيسي قبيلة الهموند.

وقد ذكر السياح والشهود الپولونيون كيف كان المسؤولون الترك يستغلون النزاعات والحزازات في صفوف اولئك القبليين الشجعان الأشداء؛ بغية القضاء عليهم.

لم يتحدث البولونيون عن الرحّل الكرد وحالتهم الاقتصادية فحسب، بلْ كتب يالمونوڤسكي وبرزوزوڤسكي وغير هما عمّا يتعلق بالزراعة وانتاج محاصيل القمح والشعير والعدس والقطن والتبغ والرز والذرة في كردستان، وقد امتدحا كثيراً بساتين وكروم السليمانية وراوندوز، وتحدّثا باعجاب عن الخوخ والبطيخ الاحمر (الرقي) والبطيخ والأعناب في تلكم المناطق. وتحدث يابلونوڤسكي كذلك عن عين للنفط في منطقة كركوك ومشاهدته لمجموعة من العمال شبه العراة كانوا منشغلين في حفر الصخور الصلدة بحثا عن النفط. وأصبح معلوماً أن استخراج النفط في كردستان العراق بالطرق الحديثة قد ابتدأ منذ سنة ١٩٢٧، أي بعد عقود عديدة من وفاة اولئك السيّاح اليولونيين.

كذلك تحدث اولئك البولونيون عن الأطعمة والأشربة الشعبية الكردية وكيفية اعدادها، وامتدحوا منتجات الألبان لدى الكرد، ودونوا ملحوظاتهم عن كيفية صناعة الأجبان. ولقد تحدث يابلونوقسكي بالتفصيل عن مقهى في الموصل، وكذلك كتب البولونيون عن الغلايين، وعن شيوع انواعها القصيرة آنذاك في الموصل، التي حسبوها مصنعاً للغلايين الجميلة.

ولقد كتب برزوقسكي ويابلونوقسكي عن القرى الواقعة على سفوح الجبال، والتي كانت بمثابة مشاتي للكرد الرحل الذين طالما كانوا يرتادونها في الشتاءات. وكذلك تحدثا عن البيوت والاكواخ الطينية في السهول، بل تحدّثا ايضاً عن التقائهما أحياناً بأناس كانوا يعيشون في الكهوف والمغاور والوديان وعلى ضفاف الانهار والنهيرات، فضلاً عن وصفهما لمدن كردية كبيرة، مثل كركوك والموصل، ويُذكر أن مدينة آميدي (العمادية) الحصينة قد استلفتت أنظار يابلونوقسكي وإعجابه.

وكذلك اجتذبت الأزياء الكردية الجميلة الزاهية والغريبة انظار البولونيين، اضافة الى الخلى والمجوهرات والمصوغات ومواد الزينة عند الكرد. وتحدث

سيّاحنا عن أهمية قماش الكتّان الرائع وعن أغطية (الجاجم) التي نسجتها انامل نسوة راوندوز، وعن الأسلحة والرصاصات والنقوش الخشبية والزركشات ونقوش الأقداح في السليمانية، ثم انهم تحدثوا عن وسائط النقل والمواصلات والاسواق ونقل البضائع، لا سيّما بالأرماث (رمث = كلك) عبر الأنهار، وكذلك تحدثوا عن قناطر وجسور غير عادية، بل وعجيبة، كجسر الموصل الذي وضع مخططه الهندسي المهندس اليولوني لودقيك كور قين واشرف بنفسه على تشييده. لم يترك السيّاح البولونيون غير معلومات قليلة فيما يتعلق ببنى وتشكيلات المجتمع الكردي ومعتقدات الكرد الدينية، إلا انهم شخّصوا تقسيما اساسياً واضحاً بين طبقة الارستقر اطيين الأغنياء وطبقة الفلاحين الفقراء داخل كل قبيلة، وتحدثوا كثيراً عن التشكيلة الياترياريكية (الأبوية) للأسرة الكردية، والفسحة اللائقة المتروكة لمنزلة المرأة، وكيف ان النسوة جميلات وحيويات نشطات يتحملن وزر الشؤون المنزلية و بقمن ابضا بالأعمال الزر اعبة والصناعات القطنبة. وكذلك تحدث ڤلادبسلاڤ يابلونوفسكي بعجالة عن تضامن وتعاضد افراد القبيلة الكردية فيما يتعلق بالثأر والإنتقام ودُفع الديّة. وتحدث كلا يابلونوڤسكي و برزوزوڤسكي بوضوح ويقين عن روح العدوان والنزاع بين الكرد، والتي طالما ادّت الى حمَّلات الغزو والنهب والقتل، كما تحدثا عن حب الكرد لوطنهم، وكيف أن كرديا تحدث بكل صميمية و حميميـة عـن الغابـات و المـر و ج الخلابـة المحيطـة بر او نـدو ز و كو يـسنجق. و عدّ برزوزوڤسكى الكردشعبا مرتبطاً ومتعلقاً بارضه، فهم لن يسمحوا بخداعهم واستغلالهم وهم يرتابون في الأجانب والغرباء، وفي الوقت نفسه يصبحون اصدقاء حميمين ومضيافين كرماء، أمّا فن الطب الشعبي في تضميد الجرحي فكان ذا اهمية بالغة عند الكرد، وقد شهد برزوزوقسكي ذلك بنفسه ذلك حينما ضمّد اصدقاؤه الكرد جراحه ذات مرة.

ويتحدث يابلونوقسكي و برزوزوقسكي أكثر وأوضح عن ميل ورغبة الكرد الجارفين الى التسلية واللهو والغناء ورواية الملاحم الطويلة، وكيف ان دبهم تتداوله الأجيال شفاها وينتشر بالطريقة نفسها ويحتوي على المزيد من الأساطير والأشعار الشفاهية الرائعة. وقيض لبرزوزوقسكي ذات مرة ان يسمع حكاية (ملك الغيلان) الذي كان يعيش في الهند. ويمضي بين حين وآخر مفتشاً شعاب الجبال المحيطة باحثاً عن العصاة والمجرمين، ويعاقبهم بالزلازل!

ان البحث الذي كتبه يابلونو قسكي عن الايزيديين في سنجار، بحث مستقل، فهو يتحدث عن وضعهم الدينية وقبورهم، يتحدث عن وضعهم الديني ومعتقداتهم وعاداتهم وتقاليدهم الدينية وقبورهم، وعلاقاتهم المهزوزة مع المسلمين آنذاك.

ان المعلومات التي جمعها البولونيون عن طبيعة حياة الكرد وثقافتهم إبّان القرن التاسع عشر، تعتبر بلا ريب قليلة الى حد ما بالمقارنة مع الدراسات والبحوث

المستفيضة والرصينة التي انجزها الانكليز والألمان والروس والإسكندناڤيون، بلُّ غير قابلة للمقارنة معها.

لقد زاد اطلاع البولونيين على اوضاع الكرد في عقديّ الستينات والسبعينات من القرن العشرين تزامناً مع الاحداث والكوارث التي لحقت بالشعب الكردي.

وقد تمّ انجاز بحث تمهيدي انثروپولوجي عن الكرد في السنوات (١٩٧٨ - ١٩٨٨) وكان ميدانه يشمل مناطق زاخو ورانية ودوكان وشرقي آميدي وضواحي ينجوين و غربي اربيل، وقد شمل البحث الكرد العراقبين فقط.

والآن بقى ان نعرف، هل سيتاح لليولونيين أن يزوروا كردستان لاحقاً؟

أعتقد ان الانثروبولوجيين والسوسيولوجيين والمؤرّخين الكرد سيمكنهم مستقبلاً بكفاح اكثر واكثف واشد حماساً ان يدرسوا ويبحثوا في مجالات الثقافة الكردية؛ فالوقت مناسب جدا وثمة فرصة جيدة لاولئك الكرد الذين نالوا اختصاصاتهم في الجامعات الاوربية والشرقأوسطية؛ ليبحثوا في أوضاع امتهم وما قدمته للحضارة في هذه البقعة من العالم.

## هوامش المترجم (امجد شاكلي) عن السويدية الى الكردية:

1. ثبت ريكيل اسم (رابا) بالحروف اللاتينية بهذه الصيغة واعتبره پولونيا وحدد فترة أي (نوّگست كوشسير ارابا) بالالفباء الكردية اللاتينية، واعتبره پولونيا وحدد فترة مهمته كدبلوماسي في ارضروم في الفترة (١٨٤٨- ١٨٦٦م)، لكن الدكتور كمال مظهر احمد في مقاله (الشرفنامه في الاستكراد السوڤيتي) والمنشور على الصفحة (١٦٩) في الترجمة الكردية لله (الشرفنامه) لهر الموكرياني، والصادرة عن المجمع العلمي الكردي ببغداد عام ١٩٧٢. يثبت اسم (رابا) هكذا (اليكسندر رابا) كذلك على الصفحة ١٢٦ وفي الهامش المرقم (٤٤) من كتابه (ميروو التأريخ) المصادر ببغداد. وعلى الصفحة ١٢٦ حيث يقول د. كمال مظهر: "كان اليكسندر جابا (رابا) قنصلاً لروسيا لمدة ٣٣ سنة من ١٨٦٦ وحتى ١٨٦٩ في مدينة ارضروم العثمانية...".

وكتب بابا مردوخ روحاني (شيوا) عن ژابا في كتابه (تاريخ مشاهير كرد جـ ٢) الصادر بالفارسية عن دار (سروش) عام ١٩٨٨ في طهران وعلى الصفحة الاولى: " الكساندر ژابا الذي كان ٢٣ سنة من ١٨٤٦ حتى ١٨٦٩ قنصل روسيا في مدينة ارضروم العثمانية قنصلا لروسيا".

ويقول الاستاذ محمد صالح ابراهيمي (شاميۆڵ) على الصفحة ٥٥٧ من كتابه (حياة العلماء الكرد في العالم الاسلامي، او خزينة الثقافة والعلم) الصادر سنة ١٣٦٤ شمسية بطهران: "أ. ژابا الذي كان ابان السنوات (١٨٣٦- ١٨٦٩م) قنصل الامبراطورية الروسية في تركيا ارضروم.."

وعليه لا أدرى اى البيانات هي الصائبة، ما تفضل بها ريكيل أم كتابنا!

٢. ولد الملا محمود البايزيدي عام ١٧٩٧ في شمال كردستان. اضافة الى اللغة الكردية كان ملماً باللغات والآداب العربية والفارسية والتركية، وقد ترجم الكثير من الاشعار عنها الى الكردية، ودون الكثير من الملاحم والموروثات الشعبية الكردية. وقد وصلت عن طريق ژابا جميع كتاباته ومخطوطاته الى سانت بطرسبورگ وما زالت محفوظة هناك.

لقد خدم البايزيدي اللغة والتاريخ الكرديين كثيرا، وأنقذ قسما كبيراً من التراث الكردي من الضياع والإنقراض وعن وفاته هنالك مجرد اشارة الى انه عاش حتى اوائل القرن الرابع عشر الهجري، اما سنة وفاته فما زالت مجهولة.

- ٣. العنوان الكامل لهذا الكتاب بالكردية هو (كتاب عادات ورسوماتنامه طوايفا اكراديه واصول ونظامات كورمانجي..) والذي انتهى البايزيدي من تأليفه في عام ١٢٧٤ هـ، اي (١٨٥٨ او ١٨٥٩م). وقد ترجمته المستكردة الروسية م. ب. رودينكو الى اللغة الروسية ونشرته مع المتن الكردي مشفوعا بمقدمة عام ١٩٦٣ في موسكو..
- الهموند قبيلة كردية عرفت بالجرأة والشجاعة وشدة المراس. قدمت في حدود سنة المراس منطقة (سنه) واستقرت في منطقة (بازيان) التابعة للسليمانية. وقد ناصرت على الدوام امراء بابان خلال معاركهم ضد ولاة بغداد، وكانت تناهض العثمانيين.
- ٥. كان (جوامير هموند) احد رؤسائها الاقوياء والمعروف بـ(جوكل هموند). وكان في نزاع دائم مع العثمانيين والقاجاريين، فجرد القاجاريون عليه حملة كبيرة عام ١٨٨٦م بقيادة (حسام الملك) وقتلوه. وقد هجر العثمانيون قبيلة هموند الى طرابلس الغرب وبنغازي في ليبيا، والبعض يقول الى طرابلس الشام. لكن الهموند عادوا بعد فترة الى موطنهم في (بازيان) و هناك من يقول بان بعضهم لم يعد وانما بقي في ليبيا والجزائر ولم يزل حفدتهم يعيشون هناك.

ولئن ذاع صيت الهموند كقطاع طرق ونهّ ابين؛ فليس لسوء طباعهم واخلاقهم.. وانما لظروف البؤس والقحط، اضافة الى الأوضاع السيئة لكر دستان تحت وطأة الاحتلالين العثماني والقاجاري.

#### <u>المصدر:</u>

نشرت هذه المقالة مع التعريف بكاتبها المستكرد البولوني ژيكيل باللغة السويدية في مجلة (Svensk Kurdish Journal) ع ٣ سنة ١٩٨٥م. ثم ترجمها الزميل الاديب المغترب امجد شاكلي الى الكردية ونشرتها مجلة (مهموستاى كورد- المعلم الكردي) ع ١٣ شتاء ١٩٩١.

# تجلّي اللون في وعي الشعب الكردي وتفكيره

يدالله شهبازي ترجمة: ج. ز

يعد اللون أحد أهم العناصر لإنتقال المفاهيم البصرية، ويمكن لهذا التوصيل البصري أن ينقل الرسائل والمفاهيم العاطفية والأحاسيس إلى شتى الأنحاء. ولهذا الإيصال معان عامة متفق عليها جماعياً أحياناً، وله معان رمزية في أحيان أخر. كل شخص يختار اللون حسب ذوقه وأحاسيسه الذاتية والثقافية القومية، وباختاره هذا يوصل عالماً من المفاهيم.

يعد الكرد من أوائل بناة المدنيات الرائدة البارزة الموغلة في أقدم الأزمنة، في الهضبة الإيرانية الكبيرة. وهم أصحاب فن وثقافة وتقاليد وأعراف وحرف بدائية شائعة، ويتسمون برؤية خاصة لتجلّي الطبيعة في معتقداتهم وأفكارهم، واللون فيها أهم موئل لهذا التجلّي. وللكرد على مدى وجودهم تاريخياً، سياسياً واجتماعياً، آراء ونظرات عميقة مدعاة للتأمل، في ما يتعلق باللون؛ بحيث يكون لتجليه حضور ملحوظ في أبعاد حياتهم كلها، ويلقي ضوءاً ساطعاً على آراء وأفكار مختلف شرائح المجتمع الكردى.

ثمة الكثير من الأساطير والحكايات القديمة شاهدة على عراقة وأصالة هذا القوم، الذي يعد فرعاً من الأصل الإيراني، ويلتقي في العديد من النقاط المشتركة مع سائر الأقوام الإيرانية، من حيث اللغة، الأخلاق، العادات والتقاليد، نمط المعيشة والديانة، ولكنه في الوقت نفسه ذو خصوصية ملفتة للأنظار؛ نتيجة لتأثير بيئته المخكور بوضوح في عاداته ومعتقداته وفي رؤيته ووعيه عموماً، فمثلاً: أن كاوا المدكور بوضوح في عاداته ومعتقداته وفي رؤيته ووعيه عموماً، فمثلاً: أن كاوا الحداد، الذي قدم تسعة من بنيه لحيّتي كتفيّ أزدهاك؛ قد ضاق ذرعاً بالإستعباد، فرفع كير الحدادة راية، داعياً الناس إلى الإنتفاضة، ثم قاد هجومهم على قصر أردهاك ، وقتله بمطرقته. يعتقد سائر الكرد أن تلك الواقعة قد حدثت في اليوم الأول من شهر فروردين عام ٢١٢ قبل الميلاد، أي في عام سقوط نينوي على أيدي البابليين بمؤازرة الميديين (أسلاف الكرد) فراحوا منذئذ يحتقلون سنوياً بذاك اليوم ويقيمون الأفراح، ولقد سمّوه بعيد (نوروز) الذي قال عنه الشاعر الكردي

" عيد رأس السنة نوروز يوم بهيج للكرد عيد قديم يحلّ في مطلع الربيع

#### أوجدته مطرقة كاوا"

لندع الأساطير جانباً، ولنعد إلى الواقع.

إن موطن الكرد (كريستان)، كما نعلم، مجزّاً وموزّع حالياً على خمس دول: إيران، العراق، تركيا، سوريا، وآذربايجان وأرمينيا من جمهوريات الإتحاد السوفياتي(البائد) وقد رسمت هذه الحدود الجيوبوليتيكية عقب الحرب العالمية الأولى. ثم إن العديد من الأحداث والوقائع الأخرى على مدى التاريخ قد أثرت في كيان الكرد؛ حيث نجمت عنها إختلافات وتباينات في العديج من خصائصهم ، ومنها: اللهجات، العادات والتقاليد والمعتقدات. وطبعاً الايقتصر موطن الكرد على البلدان المذكورة، وإنما يتعداها إلى أصقاع أخرى متعددة ونائية عن كردستان، حيثما رُحّل الكرد جماعياً؛ فمثلاً: قام الشّاه عباس الصفوي (١٥٧١-١٦٢٩م) بخدعة لترحيل الكثيرين من الكرد من موطنهم الأصلي؛ بتطميعهم في المراعي الخضر الواقعة في (ورامين) وحواليّ طهران، كما إستغل مشاعرهم الطيّبة وسذاجتهم؛ لدفعهم مع عوائلهم وخيولهم صوب خراسان، وحتى دامغان و سمنان؛ بغية مجابهة ومقاتلة الأوزبك وصدّهم وعقب انتصار الكرد على الأوزبك واستقرار هم في هاتيك الأصفاع، جاء دور نادرشاه (١٦٨٨-١٧٤٧م) ليرحّل الكثيرين منهم إلى كيلان. ولقد تناثرت بقاياهم خلال مسرتهم الطويلة في أنحاء: ور امين، دماوند، زنجان، كَيلان وغير ها...و ممّا يستلفت النظر أنه برغم المسافات الهائلة الفاصلة بين مستوطنات الكرد في إيران، ومنهم: كرد آذر بايجان الغربية، آذربایجان الشرقیة، كردستان نفسها (محافظة إیرانیة/المترجم)، كرماشان، ورامين، دماوند، خراسان، كَيلان . إلخ، ورغم مضى قرون على ترحيلاتهم ونزوحاتهم ،مازالت هنالك العديد من الجذور المشتركة تجمعهم في مجال: الألوان، الموتيفات، الحياكة والنسج والأعمال الفنية؛ بصورة توحّد مآبين كرد تركيا والإتحاد السوفياتي وسوريا والعراق وإيران. ويعود منشأ ذلك يقيناً إلى العلائق والروابط المعنوية والروحية التي تجمع وتوحّد أوصال الشعب الكردي. من المحتّم أن للون علاقة مباشرة مع العواطف والأحاسيس البشرية، وتنتقل عبر هذه العلاقة شتى المعلومات والمفاهيم، بواسطة الرسائل، التي قد تكون عادية، أو ر مزيّة؛ فاللون القر مزى (مثلاً) بخو اصه: المرئية، الفيزيائية و الكيميائية، يشتمل على مجال واسع من المفاهيم؛ فهو رمز للحب والعشق، الحرارة والدفء، الحيوية والحياة، والعشرات من المدلولات الأخر، التي توارثتها الأجيال شفاهياً، ومن ثم تمّ تثبيتها وتصنيفها بالتجارب والكشوفات العلمية. إن للون القرمزي(الأحمر) لدي الكرد بعداً آخر خاصاً بالإضافة إلى بعديه الحقيقي والمجازي؛ إذ ماز إل القزلباشيون الكرد (الذين ظهروا في العهد الصفوي) في كردستان، كرماشان، كر دستان (المحافظة الإير إنية)، شهر زور، السليمانية، كركوك وتركيا يعتمرون العصابات (العمائم) الحمر، ويرفعون رايات وبيارق باللون نفسه، وهم يسبغون على هذا اللون اعتباراً دينياً ومذهبياً خاصاً.

وتبعاً لأواصر الكرد الدينية مع الديانات القباسلامية، لاسيما (المهرية) فهم ينظرون إلى اللون الأصفر نظرة تبجيل وإيمان خاصين عميقين؛ لأنهم يحسبون اللون الأصفر والنور متشعبين عن الشمس؛ ولذا فهم يحلفون ويقسمون بالنور والصفرة كطوطم مقدس، وهذا الإعتقاد يتجلّى طرّاً في الفولكلور الكردي، كما في هذا البيت الغنائي:

" بمكه به خاتر زه رده ى خورئاوا له م كيروداوه مه مده به ئاوا" - إغفري لي من أجل صفرة الغروب لاتقذفيني في لجّة الماء أنا المنكوب

إن أتباع الديانات القديمة، الباقية كالإيزيدية والقزلباشية يحسبون مجيء النور والصفرة عند شروق الشمس و غروبها باعثاً على الخير والبركة وفألاً حسناً، وهم يودعون نور الشمس كل غروب حين يحل الغسق؛ ومن هذا المنطلق يقول الشاعر پرتو كرماشاتي (المطلع على فلسفة الديانات القديمة) في إحدى غزلياته بالفارسية:

" در سینه دلم می تید از رفتن خورشید هر شامکاهان دست من و دامن خورشید" فی الصدر یخفق قلبی لرحیل الشمس کل غسق تتشبّث یدی بتلابیب الشمس

وفي هذا الصدد يقول(ايتن): "اللون الأصفر علامة للضوء والنور في نظر سواد الناس، الفكر والوعي. إن الأصفر الذهبي لون منوّر بلمعان ملائم، بلا ثقل واختلال. وقد والرؤية تحقق حقيقة كانت خافية من قبل. وحين يقال: فلان متنوّر؛ فذلك يدل على استعملوه في الماضي بدلاً عن الضوء والنور، وكان ذا فوائد جمّة، ففي القباب الذهبية لكنائس البيزنطية وفي لوحات الفنانين القدماء الكبار، وظف نور الشمس رمزاً للآخرة، الإنبهار، الملوكية والسلطنة. ومن أروع استعمالاته هاتيك الهالات المتحلّقة رؤوس القديسين ثم إن اللون الأصفر يرتبط في منظوره الرمزي بالفهم والمعرفة، وهو علامة دالة عليهما"

أمّا الأزرق، فهو لون مهيمن كثيراً على مناحي الطبيعة، ويبدو في المنظور المعنوي ذا تأثير فعّال، وغالباً على يرتبط بالنفس والباطن، ويجلو شتى الطوايا الروحية. إن الأزرق ينفذ إلى الذهن والروح ويتواشج مع النفس، بل ينفذ أقاصي روح الإنسان وأغوارها، كما أنه يعطي معنى الإيمان، وهو علامة الروح والفضاء اللامتناهي. إن " اللون الأزرق عند الصينيين رمز للخلود. وحيث يستحيل الأزرق قاتماً؛ فهو يتدنّى ويتهافت، فينطوي على معاني ودلالات: الوهم، الخوف، الهم، الحزن والعدم، لكنما يشير دائماً إلى الفكر المتعالى المتسامي ومافوق الطبيعة، وإلى

عالم المُثُل الأسمى" وفي نظر الكرد ومعتقداتهم، نجد الأزرق لوناً مضادًا للخسة والسوءات والسرور؛ فهو يعمي العين السريرة، ويطرد الحسد والجن وأهريمن (إبليس) ويذود دائماً عن: الطهر، البراءة، الملكوت والألوهية من أذى وشر الكائنات الأهريمنية؛ فثمة خرزة زرقاء شهيرة باسم (كُرْي/ kujy) تُصنع من الصلصال المفخور وتُطلى بالأزرق اللمّاع، وهي تُعَلّق في أيدي ورقاب الأطفال، وفي رقاب الأبقار الحلوبة والخيول المليحة، وقد يدوم تعليقه سنيناً منذ الطفولة المبكرة حتى دخول المدرسة، حيث تُعلّق خرزة زرقاء بطاقية أو خصلة من شعر الطفل؛ لكي تحميه من العين الشريرة والحسد وأذى القوى الأهريمنية. ومازال هذا الإعتقاد ساري المفعول في مجتمعنا الراهن، وفي مقدورنا أن نرى تلك الخرز معلقة مع المرايا المواجهة لسواق الباصات في شتى أرجاء كردستان.

يقول غوته: " اللون البنفسجي علامة ودلالة على الخوف الشديد، والآخرة والنهاية" واللون البنفسجي من جملة الألوان، التي تستعملها النسوة الكرديات بكثرة في حرفهن اليدوية، لاسيما البنفسجي المائل إلى الزرقة، في صناعة الجاجيم (غطاء منسوج من خيوط الصوف الملونة/المترجم) والكيوه (نوع من الكلاش) والجييغ (سياج أو فرشّة محاك من القصب أو البردي/المترجم) والسجّاد والكليم (البساط). ويبدو أنّ الكريد قد تواريثوا هذا اللون واستعملوه منذ القدم، وهذا دليل على إعتمادهم على الذات رهن عزلتهم ومكابداتهم ومعاناتهم في مجابهة الصعاب والمشاق والتشريد. يُستَحضر اللون البنفسجي القرمزي من الألوان الطبيعية المحلية. ودلالاته معروفة من خلال الأبحاث السيكولوجية. وغالباًما يستعمل في تلوين السجاجيد والأفرشة، وتزيين أعمدة المنابر الخشبية والمساجد، في شتى بقاع كردستان. أمّا " اللون الأخضر، فهو علامة على الرضى والإستقرار والأمل، وهو مزيج من المعرفة والإيمان" وقد تبوّا هذا اللون مكانة خاصة لدى الشعب الكردى؛ إثر المتغيّرات التاريخية، وبالأخص بعد ظهور الإسلام؛ فقد شاعت قبل الإسلام وبعده في أوساط المجاميع المنحدرة من الديانات القديمة، شاعت مصطلحات دينية كـ (سبر كردن: تخضير، إنبات، إنماء)، (سبز شدن: إخضر إن) و (سبز بودن: نمو) فعندما كان يحضر زعيم ديني أو طائفي، توافرت فيه مؤهلات الزعامة، إلى منزل مريد أو مريديه، أو كَانُ يحلُّ ضيفاً علَّيهم؛ كان المريدون والأتباع يتداولون المصطلحات المذكورة إعتقاداً منهم بأن الزعيم الديني قد أنبتهم بحضوره وخضّرهم كالطبيعة والأشجار المزدهرة في الربيع! وبعد اتخاذ الخلفاء العباسيين اللون الأسود شعاراً لهم؛ إختار السادة الكرد، الذين كانوا على خلاف وصراع دائميين مع العباسيين، إختاروا اللون الأخضر لراياتهم وشؤونهم الأخرى، تمييزاً لأنفسهم عنهم، حيث كان اللون الأخضر خاصاً بالأسرة الهاشمية، إذْ كان ز عماء النحل الدينية الكر دية أقر ب إلى العلوبين دائماً غالباً ما ترتبط الطواطم الدينية في أرجاء كردستان باللون الأخضر، في منظور الكرد، الذين يحسبونه مصدراً للقوة، الأمن، السلامة والوقار. ويمكن رؤية تجلّي هذه الألوان في: الألبسة، المصنوعات اليدوية، الحُلي، الأدب والموسيقى لدى الشعب الكردي.

النسوة الكرديات يخترن ألوانهن الخاصة المفضلة؛ لتبيان علائقهن وأحاسيسهن النفسية وخلجاتهن الروحية. وتتميّز ألبستهن بالمقارنة مع ما للرجال، بكونها أكثر تعددية وتنوعا في أشكالها وألوانها. وهن يعتبرن سائر الألوان الطبيعية عناصر ذات قيمة كبيرة وملائمة لأزيائهن، لعل أبرزها اللونان الأحمر والأصفر الفاتح. وبالطبع يكون إختيار هن للألوان مختلفاً نوعمّا؛ تبعاً للمواقع الجغرافية، فمثلاً، نجد النسوة الشابات اللواتي يعشن في المناطق الحدودية الفاصلة بين العراق وتركيا وإيران، يفضّلن الألوان الغامقة (الكُحلي والأزرق القاتم) أمّا العجائز فيؤثرن اللون الأسود على ماسواه.

عموماً، يمكن الإستنتاج أن الكرد في تلك البقاع قد اضطروا إلى اختيار واستعمال تلك الألوان وتعلقوا بها؛ بسبب تعرضهم المتواصل لهجمات أعداءوطنهم، ومن منطلق حماية أنفسهم من المهاجمين والطواريء والحوادث المفاجئة كالغارات الليلية وهجمات الأعداء والحصارات الدائمية؛ فقد إختاروا بالضرورة تلك الألوان اضطر اراً، بينما بالعكس يكون إختيار هم للألوان حراً؛ أني تواجدوا بعيدين عن الحدود وحيثما يسود الأمن العسكري والإجتماعي والركون إلى الموقع؛ تتجلَّي الماهية الأصيلة في أزيائهم وألوانها، فيمكننا أن نتلمس فعلاً في هاتيك الأنحاء إختيار هم الحر للألوان، بالعكس من المناطق الحدودية، حيث يكون الإختيار إضطرارياً وجبرياً تحتمه النضرورة. وفي أكثر بقاع كردستان، نجد النسوة الكرديات (اللواتي تتراوح أعمار هن مابين الخامسة عشر والخامسة والأربعين عاماً) يخترن اللونين الأحمر والأصفر الفاتح. فاللون الأصفر يرتبط في المفهوم الرمزي بحرارة الشمس وعروج الأنبياء والإبتهاج والسعادة، وإن حسن إدراكه يكشف لنا قوته وحدته ومحتواه العاطفي، الذي ينطوي على التمني والحرية، كما يمكننا بالتحليل السايكولوجي لأبعاد كلا اللونين بصفتهما اللونين المفضلين عند الكرديات؟ أن نتعرف جيداً على معنوياتهن وتكويناتهن الشخصية. عموماً يمكن القول أن المرأة الكردية قد وظفت الألوان بكفاءة وجدارة ولياقة في شتى مجالات الحياة، في أزيائها وحياكاتها ومنسوجاتها وأدواتها وحاجياتها المنزلية؛ إنسجاماً مع جذورها وأصولها الثقافية

كذلك الحال مع الرجال ،الذين يختارون ألوانهم المنسجمة مع مع البيئة الطبيعية؛ بمقتضى الموقع الجغرافي، الذي يستوجب عليهم الدفاع عن موطنهم والتمويه والإستتار عن أنظار الأعداء. وهي ألوان لافتة للنظر تعينهم على درء الأخطار عن أنفسهم عند مجابهة الأعداء والحيوانات الوحشية وخلال المعارك؛ فثمة القباء

الصوفي السميك (كبنك/ فرنجي) بلونه الأبيض (ماعدا الحالات الخاصة) و غالباً ما يكون لونه بنياً خاكياً، و هو يحمى الجسم من مخالب وبراثن الضواري.

إن التوظيف الرمزي للون في أوساط الكرد معروف جيداً؛ حيث أن كل عشيرة أو قبيلة أو شريحة اجتماعية تُعرف وتُشَخص بألوانها المحبذة؛ فأئمة المساجد يلبسون القباءات دائماً فضلاً عن سِتَر بلا ياقات مع سراويل ضيقة النهايات، أمّا عمائمهم فهي من غالباً من القماش الأبيض. ويُعرف السادة منهم بشيلانهم و عمائمهم الخضر، ويلبس حجاج مكة العمائم والشيلان الصفر ذات النقوش البيض. ثم إن أتباع الطوائف والفرق والطرق الصوفية والدراويش يستعملون الألوان جيداً وبدراية وفقاً لفهمهم لنهجهم ومسلكهم في طريقتهم، ومنهم دراويش الطريقة القادرية، الذين يستعملون الألوان: الأحمر، الأبيض والأخضر، في حين يقتصر النقشبنديون على الأبيض الناصع، وخاصة لعمائمهم؛ علامة دالة على طريقتهم.

يقيناً كان الكرد الأوائل من بناة المجتمعات المتمدنة، فبمقتضى الضرورة، ولإكتفائهم الذاتي وعدم احتياجهم إلى جيرانهم على عدة صبعد؛ استطاعوا تلبية للحاجة أن يبتكروا ويبدعوا مايستلفت النظر مختلف المجالات الضرورية، ولقد غدت مبتكراتهم لاحقاً مداميك للكثير من الإبتكارات والإختراعات في المجتمعات الراقبة؛ فقد بلغوا في مضمار الحرف البدوبة مستوى جمالباً راقباً. وقد استعار وا لذلك الجمال كل المستلز مات الضرورية لمصنوعاتهم اليدوية من الطبيعة، ومنها الألوان، التي تعد أهم العناصر الجمالية في الحرف اليدوية، ولقد أبدعوا فيها أيّما ابداع. لقد سعى الكرد إلى توثيق وتخليد تقاليد ومعتقدات أسلافهم في منسوجاتهم ومصوغاتهم ومحوكاتهم جيلاً فجيلاً حتى عصرنا الراهن، كما في: السجّاد، الجاجيم، الكليم، البرمال (المُصلِّي) والأفرشة الصوفية، وأكثر ها من إنتاج أيدى الكرديات. يمكن القول، باختصار، إن ألوان أزياء الكرد لاتتشابه مع أزياء الكرديات؛ حيث لايميل الرجال عموماً إلى الألوان الأصلية (الطبيعية) وإنماً يميلون أكثر إلى الألوان المركّبة وغير المثيرة؛ فيطغى اللونان البنّي والخاكي على ملبوساتهم. وتكمن علة هذا الإختيار ،كما أسلفنا، في ضرورات الإستتار عند الدفاع والمجابهات، ويشيع ذينك اللونان في أو ساط كر د المناطق الحدودية، و كلما تو اجد الكر د بعيداً عن المناطق الحدودية؛ تترك الألوان القاتمة الإستتارية مكانها للألوان الفاتحة أو الأفتح منها. وثمة عامل آخر مؤثر في إختيار ألوان الأزياء الكردية، ألا وهو حضور الكرد الدائم في أحضان الطبيعة، وممارسة الصبد؛ لتدبير القوت.

أن أكثرية مساحات البيئة المعيشية للكرد جبلية غابية وسهلية؛ وعليه فإن التمويه والتماهي اللوني مع الطبيعة يتطلبان الألوان المماثلة لألوان الصخور والتراب، ومنهنا يهيمن اللون البني لخصيصته في امتصاص الضوء أكثر من سواه، وتعذر رؤيته في تلك البيئة. وفي المقابل، نجد ألوان الأزياء النسوية، إضافة إلى الألوان الأصلية، يطغى عليها اللونان القرمزي والأصلية والمتسمان بدرجة عالية من

الإشباع، حيث تميل الكرديات بطبيعتهن إلى الألوان البسيطة والمشبعة الجذابة. وفضلاً عن تحبيذهن للألوان الخالصة يملن إلى اللونين الذهبي والفضي المركبين؛ فيكون لذلك التركيب تألق مضاعف.

#### مصادر المبحث:

(۱) محمد علی سلطانی/ جغرافیای تاریخی و تاریخ مفصل کرمانشاهان / ناشر: بها، جاب اول ۱۳۷۰ ش ، جلد(۱) تا(۵) (۳) جوهانز ایتن / رنک / ترجمه: محمد حسین حلیمی / انتشارات وزارت فرهنک وارشاد اسلامی / بایز ۱۳۷۶

#### المصدر:

مجلة (زريبار) باللغة الفارسية شماره(۲) ۱۹۹۸ مريوان- ايران\* و يدالله شهبازي باحث إيراني من أصل كردي.

#### \* تنویه لابد منه:

قبل قرابة العقد، ترجمت هذا المبحث، وصادف أن إستعان بي طالب دكتوراه، رست أطروحته على (اللون في اللغة الكردية...) فلبيت كدأبي نداءه، وقدمت له ترجمتي هذه مع نسخة مصورة من متنه الفارسي، مع بضعة مراجع ومصادر أُخرى نادرة بالفارسية والعربية، وقد وعدني السيد الباحث بذكر إسمي ودوري...في مقدمة أطروحته؛ وإذا به ينكث وعده نكثاً مبيناً، بل ويثبت هذا المصدر (الذي إستفاد منه في خمسة مواضع مباشرة) بالفارسية فقط (وهو لايجيدها!) بل ويشير بالخطأ إلى أن مكان صدور مجلة زريبار هو طهران، والصواب (مريوان)! ولقد صدر بحثه في ٢٠٠٢ مطبوعاً في كتاب. وللأسف لم يرق مستواه إلى مصاف رسالة ماجستير جيدة المستوى! والحق لابد أن يقال، ان الباحث قد لهف أيضاً ثمرة جهود أحد أدبائنا المعروفين (عباس عبدالله يوسف) الذي سبقه في إعداد قويميس الألوان بالكردية، ونشره مسلسلاً في (٩ احلقة) في (نه ده ب و هونه ر) الملحق الأسبوعي لجريدة (برايه تي) والذي يشكل العمود الفقري للأطروحة؛ بمجرد الإشارة إلى إسمه!

وهذا ليس أوّل وآخر من نكر فضلي وجميلي (ويحسب نفسه صديقي!) فثمّة العديد من الأدباء والباحثين والمترجمين ومنهم أساتذة جامعيّون (بحوزتي وثانق دامغة) أمثال: الدكتور(ف. ج)، والدكتور (ع، م، ر) و الدكتور (س. م) وحامل الماجستير (ه. ع. م)

## الموسيقى الكردية والثقافة الكردية

آياكو تاتسومورا ترجمة وتقديم: ج . ز مراجعة الفنان: وريا احمد

[ هذه الدراسة المهمّة للباحث الياباني (Ayako Tatsumora) الأستاذ في الكلّية الوطنية للموسيقى والفنون الجميلة بطوكيو، هي ثمرة بحث ميداني قام به فريق متخصص في سنة ٥٧٥ ترأسه بنفسه، ضمن مسع لدراسة موسيقى شعوب إيران وتركيا، لاسيّما موسيقى الشعب الكردي. وقد نُشرَت هذه الدراسة لأوّل مرّة باللغة الإنكليزية بعنوان:

**Music and Culture of Kurds** 

في مجلة Senri Ethanological Studies No 5, 1980 في مجلة

وقد ترجمتها أول مرة عن ترجمتها الفارسية المنشورة على الفصحات (٣٣- ٤٥) من مجلّة

Studia Kurdica, Juin- 1986

والصادرة عن: The Kurdish institute- Paris

وقد قام الفنان الموسيقار والباحث وريا احمد (مشكوراً) بتدقيق النماذج الموسيقية الواردة فيها، ودوّن عليها بضع ملحوظات، وهي مثبّتة باسمه في الهوامش والإشارالت، بل هو الذي شخصها أصلاً، وحثّني على ترجمتها، ولا غرو فهي من الدراسات القليلة، التي أجمع المختصون الكرد - المطلعون عليها على أهمّيتها البالغة، ومنه الفنان الكبير هوشنك كامكار. وظهرت ترجمتي الأولى على صفحات العدد (٧٦) حزيران ١٩٨٩من مجلّة (كاروان) الشهرية الصادرة عن الأمانة العامة للثقافة والشباب في اربيل.

ولنن ظفرت بترجمة تركية أفضل من الفارسية على الصفحات (٧٨- ٩٦) من كتاب:

Muzigi, Danslari ve Sarkilari,

Hazirlayan: Mehmet Bayrak,

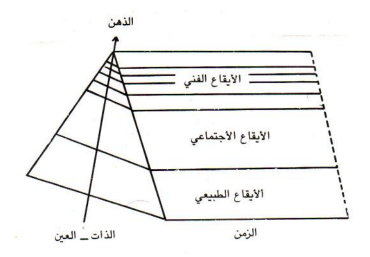
Ankara 2002

فقد ارتأيت تنقيح ترجمتي السابقة ] (ج. زنگابادي)

XXX

في سنة ١٩٧٥ قامت هذه المجموعة (وهي المجموعة الثانية، لبحث ودراسة الموسيقى القومية، في ايران وتركيا) ببحث ميداني خاص بموسيقى اكراد آذربيجان ايران. وقد تبيّن لها بالمقارنة أن موسيقى الكرد تتميّز عن موسيقى جيرانهم في المنطقة عند المقارنة بصورة واضحة جداً، خصوصا أن لكل الألحان، التي جمعت في الريف شكلا تناوبياً (Anti phonal) ممّا يعد ذا أهمية بالغة في الطبيعة التقليدية للموسيقى الكردية، وفي المقدور أيضاً تمييز الألحان الموضوعة من قبل موسيقيي المدن شبه المحترفين، بواسطة البنية اللحنية المواصلة).

يتوخّى هذا البحث في الموسيقى والثقافة الكرديتين تشخيص الإحساس الإيقاعي (Rhythmical Sence) في مجمل الثقافة الكردية كوحدة عضويّة متكاملة، وفي الموسيقى كظاهرة صوتيّة مؤثرة (انظر شكل ١)



#### ١. منظور البحث:

لقد أجريت البحوث المتعلقة بالإنسان والموسيقى حتى الآن على أسلوبين: الأسلوب الأول، وهو سوسيولوجي يؤكد على الموسيقى والثقافة كلتيهما كظاهرة اجتماعية صرفة، وتكمن إشكاليّته في غض النظر عن الموسيقى وقيمتها كظاهرة صوتيّة، وهنا حيث تكون الموسيقى جزءً من ثقافة الناس؛ تكون دراسة الجوانب الثقافية الأخرى ضرورية، لكنما يلتبس الأمر؛ إذا ما درست الموسيقى والثقافة بدون دراسة (الصوت)، أي الموسيقى نفسها؛ كما تلتبس الوسيلة والغاية!

أمّا الأسلوب الثاني، فيستند إلى علم الموسيقى الذي يتناول البنية الموسيقية بالتحليل، وتتبيّن أيضاً إشكاليّة هذا الأسلوب في ميله إلى نكران الموسيقى كظاهرة ثقافية؛ ما دام موضوع بحثه يتحدد بدراسة الظاهرة الصوتية وحدها، أي دراسة الموسيقي في إطار حدودها (الشيئية) وليست كظاهرة إنسانية.

لا شكّ في إن الموسيقى تنشأ ضمن تشكيلية إجتما- ثقافية معينة، بل تتحدد معها، ولا يمكن فهمها دون فهم جوانب تلك الثقافة وشتّى أبعادها؛ ولذا فإن الإلتباس بين الوسيلة والغاية وارد أيضاً في هذا الأسلوب.

ليس اختيار أحد هذين الأسلوبين بالذات موضوع بحثنا هذا ومداره؛ فنحن نسعى إلى تكامل أفضل لعلم الموسيقى القومية، أي إننا نسعى بالضرورة الى اتجاه جديد نتوخى منه دمج الأسلوبين السابقين؛ بحيث يعيننا على فهم أشمل وأفضل، من منظور علم الجمال والقيمة الموسيقية، والذي افتقرت إليه البحوث السابقة عموماً. لابدّ لهذا الإتجاه الجديد في البحث من أن يرتكز على أساس العلاقة الداخلية والمنظمة (المنسقة) بين: علم الموسيقى، علم الإنسان، علم الإجتماع وعلم الجمال، وربما يدل منحى علم الجمال الإيقاعي (Rhythm logical) على الإتجاه الجديد هذا. وليس المقصود هنا مصطلح الإيقاع بمفهومه الضيق، أي ليس هو الإيقاع الموسيقي الخالص، وإنّما هو الإيقاع بمفهومه الشامل، أي بمثابة (اتساق الحركات) حسبما بينه أفلاطون في كتابه (القانون).

أولاً: في كلّ ثقافة، إيقاع طبيعي يرتبط بالتغيّرات الموسمية الحاصلة في البيئة. وبالطبع يتباين ويتفاوت هذا الإيقاع كلّياً مابين المناطق الصحراوية والمناطق الحارة الغزيرة الأمطار، والمناطق المعتدلة؛ حيث يكون لكل منطقة إيقاعها المتميّز عن إيقاعات سواها

ثانياً: لكلّ ثقافة، إيقاعها الإجتماعي، الذي يتأثر بشتى الحركات في المجتمع، أي الحركات الحاصلة في البنى: الإقتصادية، الإجتماعية، السياسية، الدينية واللغوية (بالأخص)؛ لأن اللغة تمثّل أهم عنصر في بنية الايقاع الاجتماعي، من حيث ارتباطها الوثيق بالمفهوم الموسيقي للإيقاع.

أمّا المسألة الثالثة: فهي حسّية ملموسة بطبيعتها؛ لإرتباطها بالأصوات المحضة داخل البنية الموسيقية، وتتجسّد في الإحساس النابع من إئتلاف العناصر السّمعيّة والبصرية وإتساقها؛ لخلق الأعمال الفنية، رهن منظومات خاصّة. وهذا الإحساس يتكامل استناداً إلى الإيقاعين الطبيعي والإجتماعي؛ فيسمّى بـ (حس الإيقاع الفني) لكن ذلك لا يعني أن في المقدور تشخيص وتحديد كل إبداع فني بواسطة بيئته وحدها؛ لأن لحس الإيقاع الفني خصوصيته الايجابية والخلاقة، وليس بتابع لإيقاع الحركات الطبيعية والاجتماعية.

للإيقاع الفني علاقة وثيقة بموقف الفرد من مجتمعه، وتعد طبيعة المعيشة، طبيعة الفعالية الفنية، وطبيعة تفكير الفرد، تعد من أهم مكوّنات الخلق الفني، لا

سيما في المجتمعات الحديثة. وهنا ينبغي الإنتباه إلى أن حس الإيقاع الفني يتغير ويتطور تبعاً لما يستجد من المتغيرات في إيقاع الحركات الطبيعية والاجتماعية. وكذلك لا يغيب عن البال، بأن للمتغيرات التاريخية أكبر الأثر، في بلورة حس الايقاع الفني، داخل كيان أية ثقافة. وإذا ما تبلور حس ايقاعي فني ذو خصوصية في أيّ مجتمع؛ فإنه سرعان ما يؤثر في البنى الأخرى، في حين يظل في استقلاليّة شبه تامّة عن التغيرات الحاصلة في الإيقاعين الطبيعي والاجتماعي؛ ولذا لابد من الإستناد إلى هذا البعد الثابت (اللامتغيّر) في ثقافة أيّ شعب من الشعوب؛ إذا كانت السمات الخصوصية لموسيقاه موضوعاً ومداراً للبحث والدراسة. ومن هذا المنطلق، نشير على سبيل المثال. الى (الهزاره) الذين مازالوا محافظين على المنطلق، نشير على المقال القومية؛ رغماً عن فقدانهم للغتهم الاصلية، وهذا ينسحب على عدد آخر من الشعوب التي فقدت لغاتها الاصلية، إلاّ إنها ما زالت محافظة على خصوصيات سمات موسيقاها القومية.

إن بحثاً مثل هذا الذي يتناول حس الإيقاع الفني؛ لابد من أن يأخذ صاحبه الجوانب الثابتة والمتحولة للثقافة كافة في الحسبان. و من هذا المنظور نلمس تفاوتاً واختلافاً لافتين للنظر، مابين حس الإيقاع الفني، عند الرعاة المسلمين، في المناطق الجافة، ونظيره، عند الكادحين البوذيين في المناطق الحارة والرطبة. وهذان بالذات (التفاوت والاختلاف) يحددان التفاوت والاختلاف الواردين، في المنوسيقية، في تينك الثقافتين.

لتبيان العلاقة الأصلية بين دراسة الثقافة عموماً، ودراسة الموسيقى كظاهرة فنية ذات خصوصية، ثمّة سبيل دراسة الحس الإيقاعي (Rhythmic Sense) المؤثر في مجمل الوضع الثقافي لدى اي شعب، ثمّ دراسة التطورات التاريخية المتزامنة مع تبلور هذا الحس وتحوله.

و ها نحن نمضي بدورنا، على هذا الطريق، في بحثنا الخاص بالموسيقى الكردية، رغم إننا لم نحظ بدراسة الكرد أنفسهم، والذين لم يكونوا موضوع بحثنا الأصلي، أثناء قيامنا ببحثنا الميداني؛ لعدم إستحصالنا الإذن بالإقامة والتجوال لفترة كافية في الريف الكردي.

وعليه فإن العينات التي تجمعت لدينا، لم تكن بالقدر، الذي يؤهلنا لاستكمال مقاصد بحثنا بكل جوانبه، وكذلك لم تتيسّر لنا خلال فترة - مكوثنا- القصيرة زيارة كرماشان وأنحائها في إيران، ناهيكم عن شرقي تركيا، ومع ذلك كله؛ تبيّن لنا بجلاء أن للكرد موسيقاهم الأصيلة والمتميزة، التي تظل موضوعاً جذّاباً وشيقاً لمزيد من البحوث ضمن إطار (الناس والموسيقي).

برغم قلة البحوث والدراسات عن الموسيقى الكردية؛ فقد أفادنا بعض نتائجها، والذي تضافر مع بحثنا؛ لاستكمال ما كنا نتوخاه، وسندرج- فيما يلي- نتائج بحثنا الذي أنجزنا قسمه الأساسي في مدينة مهاباد.

### (٢) تحليل الموسيقي الكردية:

يمكن إدراج نتائج بحثنا الميداني حسب التصنيف الآتي:

- الألحان ذوات النغم (الميلودي) الواحد لشبه الرحل.
- الألحان التناوبية (Anti phonal) المصاحبة للدبكات والرقصات والتي سجّلت ودوّنت في القرى.
  - ٣. موسيقي العازفين شبه المحترفين، والتي سجّلت في مدينة مهاباد.
    - ٤. الأذان وتجويد القرآن.

وفيما يلي تحليل موجز للموسيقى غير الدينية (Secular) من الصنفين الثاني والثالث خصوصاً، أي الألحان ذوات الميلودي الواحد، والألحان التناوبيّة، أمّا الموسيقى الدينية، بما فيها الأذان والتجويد فلم تدخل في مدار بحثنا.

#### ١ - الألحان ذوات الميلودي الواحد:

سجّلت هذه الألحان، في مخيمين، بالقرب من مدينة مهاباد (يقع احدهما على بعد ٥٠ كم، والثاني على بعد ١٠ كم..). حيث كان الكرد الرحل، قد هبطوا من سفوح الجبال إلى السهول، منذ فترة قصيرة؛ لتحاشي برد الشتاء القارس هناك.

إن هذه الألحان بسيطة وشائعة بين الصبية من الرعاة ولا يصاحبها عزف أيّة آلة موسيقية. ويكون إيقاعها (Rhythm): ٥/٥ ١/٨ بالضرب السريع نسبيّاً، و بـ (٦/١) الصوت العالي، كما في الـ (نموذج ١)

وقد سجّلنا أيضاً في مهاباد لحناً من هذا القبيل، وكان عزفا منفرداً على الناي الكردي (شمشال)، وهو (فلوت) للرعاة أصلاً، ويعد أحد أنواع الناي الشرقي، وكان الناي الذي سجّلنا عزفه، مصنوعاً باليد من معدن غير مشخص، وكان العازف يميّله أثناء العزف، وصوت الناي هذا شجيّ جدّاً يشوبه اليباس والإهتزاز إلى حدّ ملحوظ.

## ٢ - الألحان التناوبيّة في الأرياف:

زرنا الأرياف المجاورة لمدينة رضائيه (أروميه) والتي يسكنها الآذريون، الأرمن، الآثوريون والكرد؛ فتبيّن لنا أن موسيقى سائر تلك الأرياف، خلا الريف الكردي، متشابهة، وهي تعزف على الطبل والمزمار عادة. أمّا الكرد فلهم وحدهم موسيقاهم المتميزة، التي تتسم بألحانها التناوبيّة (وقد سبق لكريستنسن المستشرق والباحث المعروف في الشؤون الإيرانية أنْ قام ببحثها وقد استطعنا أيضاً زيارة

قريتي (سيلفانا، و آن بي) الواقعتين في شمال غربي رضائية بـ (٥٠ كم) حيث تقعان عند قدمات زاگروس، حيث شاهدنا قوات الدرك الايرانية متواجدة بكثافة فيهما؛ لقربهما من الحدود الإيرانية العراقية. وقد عاملنا الكرد بحميمية، وتبيّن لنا حسب معلومات مختار (سيلفانا) أن عدد نفوسها (٧٠٠ نسمة) وفيها (٨٠ أسرة) ومدرسة، وتشمل محاصيل القريتين: القمح، الجوز، البطيخ الاحمر، وما شابهها...ويقوم أهاليهما بتربية الأبقار والأغنام، ولاحظنا هناك كيفية أداء الألحان التناوبيّة حسب الترتيب الآتي:

يبدأ أحد المغنين مترنّماً بميلوديا ذات بيتين، أو أربعة أبيات شعرية بسيطة، والتي تشكل مضمون اللحن الأساسي، وتعاد هذه الميلوديا بضع مرات، على وزن (1/4) تقريباً، وبينما يكرر مضمون اللحن الأساسي- بتكرار نفس الابيات، مشكلة اللازمة- ينبري مغن آخر بالغناء، وتصاحب- شروعه هذا- الجملة الأخيرة للمغني الأول. ونحاول توضيح ذلك بـ (النموذج۲) بأمثلته: (۱، ۲، ۳، ٤) و (النموذج۳) بأمثلته: (۱، ۲، ۳، ٤) و (النموذج۳) بأمثلته: (۱، ۲، ۳، ٤) و (النموذج۳)

إن ما أسلفناه، يبيّن كيف أن هذا النمط، من الألحان في الموسيقى الكردية التقليدية، أصيل ومتجذّر، ويتجلى أيضاً في الألحان الملحمية (الملاحم المغنّاة) وهو الأكثر شيوعاً في الموسيقى الكردية التقليدية "

للكرد ما يزيد على (٢٨) دبكة ورقصة ولكل واحدة منها إيقاعها الخاص مع حركاتها الخاصة، أشهرها دبكة (سيبايي) الثلاثية الخطى التي كانت مدار بحثنا الميداني. وهي تتشكّل بحركات منتظمة من ثلاث خطوات وئيدة، ثمّ تتسارع، يؤديها الراقصون على شكل حلقة نصف دائرية، بينما تكون أياديهم متشابكة. وثمة رقصة اخرى تسمّى (شيخاني) وهي عبارة عن حركات سريعة اشبه ما تكون بالقفز ات.

إن غالبية الدبكات والرقصات الكردية تتميّز بالحيوية والديناميّة، وللرقص عند الكرد أهمّية فائقة عادة.

### ٣- موسيقى العازفين شبه المحترفين:

كانت الموسيقى التي سجلناها في مدينة مهاباد لعازفين شبه محترفين. وقد لاحظنا إنها ذات مستوى فني راق نوعماً. وعازفوها مجموعات، تتكون كل مجموعة من ثلاثة فنانين: مغني، طبّال وعازف آلة هوائية، وغالباً ما تقوم هذه المجموعات بإحياء الحفلات في الأعياد والمناسبات العامة والخاصة. ويعتز أفرادها بفنهم. وهم يستفيدون في أدائهم الفني من التقنيات الفنية الراقية. والملحوظ أن ميلوديات هؤلاء العازفين تعود إلى الألحان الريفية نفسها، بعد تكامل نضجها

الفني أكثر، ومع ذلك لم نجد خلال بحثنا الميداني في مهاباد شيئاً من الألحان التناوبيّة، المذكورة من قبل.

يلعب المغني دوراً بارزاً في الأداء الفني لهذه المجموعة، فهو يغني ولا يعزف على أيّة آلة، وغالبا ما يقود المجموعة (الفرقة)، أمّا أسلوب الأداء اللحني عندهم فهو بسيط وواضح، بالعكس من الأسلوب العربي المعقد.

يستخدم العازفون الآلات الموسيقية الهوائية، وغالباً ما يستخدمون نوعين منها: الد (بالبان) وهو (فلوت) خشبي مكون من نايين أحياناً، ويؤدى العزف عليه عمودياً، والد (دوزله = الشبّابة، المطبح) وهو فلوت عمودي، مكون من أنبوبتين من عظام طائر (الشاهين) من عظام طائر (الشاهين)

وهناك الد (بلوير) الشبيه بالفلوت الياباني (هي شي دي كي) الشائع في منطقة (گاگاكو)، كما انه يشبه (الريكوردر= Recorder) - وهو فلوت هوائي انكليزي قديم- ويتميّز البلوير بوضع (بيك- زمّارة) في فوهته العليا، ويؤدى اللحن على الأقسام المتقدمة والوسطى منها ".

وكانت هذه الآلة واسعة الإنتشار فيما مضى، أمّا الآن فتقتصر إيران على استخدامها نوعمّا. أمّا الـ (دوزله = الشبّابة) فهي آلة عريقة جداً، وكانت شائعة في حضارات وادي الرافدين، في العصور القديمة، أمّا الآن فيشاهد هذا الفلوت المتكوّن من أنبوبتين، في عموم المناطق الواقعة مابين إيران والبحر الأسود، وفي اليونان. وللدوزله هيأة الكلارنيت ذي الأنبوبتين، ويتميز بصوته الجيّاش الراعش. ولم نشاهد خلال بحثنا الميداني الـ (زرنا- المزمار) عند الكرد $^{V}$ ! فالزرنا آلة خاصة بأقوام أخرى في المنطقة، في حين شاهدنا نوعاً من الطبول، يسمّيه الكرد بالـ (تبر) وهو شبيه بالطبلة دربكة) الفارسية، ويستخدمه الكرد في ضبط وأداء إيقاعات الألحان. وتكون غالبية الألحان على وزن ( $^{V}$ ) و( $^{V}$ ) بالضرب الشديد والسريع، ولا توجد ثمة إيقاعات معقدة. ومن الطريف اننا سجلنا ضمن المجموعات لحناً يؤدي بالعزف المنفرد، يفتقر إلى أيّما إيقاع يضبطه أو يمكن قياسه به!

للألحان والميلوديات والمقامات الكردية خصوصيّاتها الواضحة التي تجسّد تفرّد الموسيقى الكرديّة، ويكمن تصنيف الميلوديات الكردية ضمن إطار ذي فواصل (٣/١) (أنظر جدول رقم ١ بخصوصه)

أ- الميلوديات المعزوفة وفق المقام الصغير. يكون النزول فيها من نوطة (Re) إلى نوطة (Si)؛ لتكوين فاصلة ثالثة صغيرة (١٦ قطعة).

ب- وهي الميلوديات القائمة على اساس فاصلة (التيتراكورد)؛ حيث تتكون فاصلة ثالثة كبيرة، عند الصعود من نوطة الأساس الى نوطة (mi)؛ فتتكون فاصلة ثالثة كبيرة (١٠) قطع).

ج- الميلوديات القائمة على الصعود من أساس المقام، أي (mi) إلى نوطة (sol) لتكوين فاصلة ثالثة صغيرة (الترايكورد)، (قطعتان).

إن التركيب الحاصل من هذه (Tones= النغمات) الثلاث يكفي لصياغة قطعة. ونادراً ما يزيد عدد التونات المكونة للقطعة على المركبات النغمية السداسية. وكذلك تترى حركة الميلوديات فتشكّل مركبات نغمية رباعية.

خلاصة القول، هناك (١٦ قطعة) من الـ (٢٨) قطعة، التي سجّلناها وجدنا سلالمها شبيهة بسلم المينور (المقام الصغير). وهناك (١٠ قطع) في المجموعة (ب) منها (٨ قطع) تشبه أصواتها في الواقع سلم المينور؛ رغم شبه سلالمها بسلالم الميجر الكبير؛ اذ غالباً ما تبرز نغمات (Mi- Do) عند عزف هذه القطع الثمانية، ونادراً ما تكون نغمة (Sol) على هذه الشاكلة؛ ولهذا لا تتجلى خصوصية مقام الميجر بوضوح، حيث يقترب الإحساس الحاصل من الإحساس الذي تولّده ميلوديات المجموعة (أ)، وتتداخل بسهولة. وهناك قطعتان أخريان في المجموعة (ب) لها ميلوديات المجموعة (با) وتتكوّن من ثلاث نغمات بسيطة مكررة، فإذا ظهرت فيها ميلوديات المجموعة (ب) فتتكوّن من ثلاث نغمات بسيطة مكررة، فإذا ظهرت فيها نغمة (Do)؛ سيمكن تصنيفها ضمن المجموعة (ب) ولوجود نغمات (, Sol Mi, Fa ) يمكن أن تكون بديلة لنغمات (Sol , Do, Re) في قسم من (أ) ولهذا يمكن اعتبارها بديلة كاملة داخل المجموعة (أ) وبشكل ملخص يجوز اعتبارها المجموعتين (ب) و (ج) بمثابة أجزاء من المجموعة (۱)، (٤)  $^{\wedge}$ 

يمكن القول الجزم أن للموسيقى الكردية بالأساس سلم مينور طبيعياً يشتمل على يمكن القول الجزم أن للموسيقى الكردية بالأساس سلم مينور طبيعياً يشتمل على (La, Si, Do, Re, Mi, Fa, Sol) حيث تصاغ الميلوديات على فاصلات من مقام المينور ويبدأ (Do) في بعض الافتتاحيات من نغمة (Mi) وتستقر ميلودياتها على درجة (Do) من المركب النغمي للميجر. وهنا يمكن الجزم أن للموسيقى الكردية التقليدية هذا الميل، رغم عدم كفاية الدلائل الموجودة لإثبات هذا الرأي بشكل قاطع ، وهنا نقدّم (النموذجين ( $^{\circ}$ ) و ( $^{\circ}$ ):

وهناك في الموسيقى الشرقية الاصيلة (بيات كرد) (النموذج ٧) وهناك أيضاً مقامات أخرى في تركيا والعراق، تدل أسماؤها على أصولها الكردية كما في (النموذج ٨) أدناه:

وهنا يمكننا طرح طبيعة العلاقة بين الموسيقى الكردية التقليدية والموسيقى الأصيلة؛ ففي موسيقى العازفين شبه المحترفين لا توجد نغمات (٤/١)، لكنها ترد أحياناً في الموسيقى الكلاسيكية ذات المنشأ الكردي. ويبدو أن دخول هذه النغمات الى الموسيقى الكردية قد حصل تدريجيا بتأثير الأقوام المجاورة، عبر السياق

التاريخي لتطور الموسيقى الكردية المحلّية إلى موسيقى ناضجة، أو لعلّها، أي (أنغتم الربع تون) قد دخلت الموسيقى الكردية بواسطة العازفين شبه المحترفين، أثناء محاولاتهم التطويرية لموسيقاهم نحو الأفضل .

إن العلاقة بين الموسيقى المحلية الكردية والموسيقى الشعبيّة الكلاسيكية الأصيلة، في آسيا الغربية ظاهرة تستلفت النظر، وتتطلب البحث مستقبلاً.

تشكّل الموسيقى الكردية حالة خاصة ومتميزة؛ لما فيها من الميلوديات الطبيعية، الشبيهة بسلم المينور والإيقاعات الدينامية الجياشة والألحان الجمهورية الشفافة، ومع ذلك تطغى عليها مسحة من الحزن والفجيعة، ولطالما استلفتت هذه المسحة أنظار السيّاح والمستشرقين الذين زاروا كردستان، ومنهم (تومابوا) الذي قال: "تجسد الألحان الكردية المتميزة، بقراراتها وجواباتها المتسقة، إحساساً عميقاً بالحزن؛ بحيث لا يخطر على البال أنْ يلازم مثل هذا الإحساس هذه الألحان عند قبائل اشتهرت بالبأس والشدة" . المتحربة بالبأس والشدة " . المتحربة بالبأس والشدة المتحربة المتحربة بالبأس والشدة المتحربة بالمتحربة بالبأس والشدة المتحربة بالمتحربة بالمتحرب

## مسائل للبحوث المقبلة:

للكرد، كما أسلفنا، موسيقى متميّزة بالمقارنة مع ما لشعوب المنطقة، ويمكن تشخيصها بدلالة ميلودياتها الحزينة، على سلم طبيعي شبيه بالمينور، وبشكل تناوبي، وبإيقاعاتها الحيّة الدينامية. ومع أن الكرد قد دخلوا الإسلام منذ بدايات الفتوحات، لكن الموسيقى العربية لم تؤثر في موسيقاهم. ورغم كون الكرد من أهل السنة الأقل إهتماماً بالموسيقى من الشيعة إلا أنهم أشد شغفاً وتعلّقاً بالموسيقى، بل أكثر تحرراً في الموسيقى والغناء والرقص من جيرانهم الآذريين الشيعة المختلفين عنهم مذهبياً 11

وهنا يجب أن نشير إلى ثلاث مسائل أساسية، تتطلب المزيد من البحث والدراسة، ألا وهي:

- 1. علاقة السمات البارزة للموسيقى الكردية بمجمل الثقافة الكردية؛ أي در استها كوحدة متكاملة.
  - ٢. علاقة الموسيقي الكردية بموسيقي الشعوب الأخرى.
    - ٣. التطوّرات المحتملة للموسيقى والثقافة الكرديتين.

بخصوص المسألة الأولى، تجدر الإشارة إلى العوامل الآتية؛ بغية تشخيص أبرز سمات الموسيقي الكردية:

فعن الإيقاع الطبيعي للموسيقى الكردية؛ ينبغي القول، أن موطن الكرد، هو العمود الفقري لجبال آسيا الغربية، وظلّ مصوناً نوعمّا من أضرار الغزوات المتعاقبة؛ بؤازرة بيئته الوعرة.

وبخصوص الإيقاع الإجتماعي، فقد كان الكرد رحّلاً، منتظمين في تشكيلات قبلية حتى الماضي القريب ١٢

وعليه يمكن لهذه العوامل أنْ تبيّن أصالة الموسيقى الكرديّة، أمّا التأثيرات الخارجية فهي ملحوظة، لكنها لم تستطع إحداث تغيير أساسي يُذْكَر في الموسيقى والثقافة الكرديتين؛ لأن موطن الكرد يعد منزوياً جداً في المنظور الجغرافي. ويبدو أن سمات الحياة الرعوية والبدوية، قد مهدت للطبيعة الدينامية في الحس الايقاعي، وصانت طبيعة المجتمع القبلي- بمؤازرة العوامل الاخرى- سمة البساطة والحرية في الموسيقى الكردية، في حين استحالت موسيقى - الشعوب الأخرى ذات الحكومات المركزية- فناً أشبه ما يكون بموسيقى البلاطات (الرسمية).

أوّلاً: مقارنة الموسيقى الكردية بموسيقى الشعوب الايرانية، لاسيّما موسيق (الفرس) و(اللر) "ا؛ لصلة القرابة التاريخية التي تربط بين هذه الشعوب. ثم مقارنة الموسيقى الكردية مع الموسيقى الشعوب القاطنة في المنطقة الممتدة، من اليونان وأوربا الشرقية حتى آسيا الوسطى وافغانستان؛ لأن الكرد شعب عريق ذو تأريخ موغل في القدم، وعلى تماس مع الشرق والغرب؛ ولذا فإن إجراء مقارنة لموسيقاهم وثقافتهم على هذا النحو؛ ستكون ذات أهمية بالغة، حيث يمكن حسبان الموسيقى الكردية بمثابة إحدى الثقافات الموسيقية الرئيسية الجامعة مابين السمات الأسيوية والأوربية.

أمّا المسألة الثالثة، والتي تخص مستقبل الموسيقى والثقافة الكرديتين، فهي مرتبطة بطبيعة الحياة الكردية، وطبيعة تطورها التاريخي السّائر نحو النضج، والكرد بطبعهم شعب حيوي، ونشط وقوي الشكيمة؛ ممّا يساهم ذلك في الذود عن أصالة موسيقاهم. أمّا بخصوص بعث الهوية القومية والذود عنها؛ فيمكن حسبان العازفين الكرد بمثابة (العشاق) و (المغنين الجوالين) في آذربيجان وتركيا ألم

يقيناً أن تطورات كثيرة قد حدثت في الحياة الاجتماعية للكرد، في السنوات الأخيرة؛ مما أثرت في مجمل حياة الكرد؛ بحيث أحدثت تغييراً طفيفاً في البنى الصوتية والموسيقية عندهم، إلى حدّ تلمس مؤشراتها حالياً، ومع ذلك من المحتمل جداً أن تظل الموسيقي الكردية محافظة على سماتها الخصوصية؛ ما دام الكرد محافظين على خصوصيتهم الثقافية 10

إن كلّ ما سلف؛ يجعل حتماً من هذا الشعب موضوعاً للبحوث والدراسات الموسيقية والثقافية في إطار المجتمع المعاصر المتطور.. "١

## الهوامش والاشارات:

- 1. الهزاره: قوم من اصل مغولي، كانوا يتحدثون بالتركية التي هي لغتهم الاصلية- وقد استوطنوا أفغانستان منذ قرون طويلة. ورغم فقدانهم للغتهم الأصلية ما زالوا محافظين على السمات الخاصة بموسيقاهم القومية (تاتسومورا)
- ٢. قام Christensem كريستنس، بدراسة بنية الالحان التناوبية الكردية، في أربع مناطق كردية ومما استلفت في عمله- نظرنا هو تدوينه للحن كان يؤديه عدد من الرجال والنسوة في حفلة زفاف، حيث كانوا يؤدون نفس العبارة بالتناوب، وبمقاطع مختلفة (تاتسومورا)
  - ٣. وكذلك في موسيقي يهود كردستان، أنظر:

The Heroic Feats of Hmmu Musea in Morsha Heritage, by; Amnon Sileah

- للكرد أضعاف هذا العدد من الدبكات والرقصات. ويبدو أن عدداً كبيراً منها قد انقرض في عصرنا، ثمّ إن إطلاع هذه الفرقة البحثية كان محدوداً (ج.ز)
  - · و غالباً ما يُصنع من القصب، ويكون بأنبوبة واحدة، أي غير مزدوجة (ج.ز)
    - ٦. بواسطة حركات أطراف الأنامل على الأوقاب (الثقوب) (جز)
- ٧. زرنا (المزمار): آلة موسيقية شعبية شائعة عند الكرد، وممّا يدعو إلى العجب أن أفراد الفرقة البحثية لم يشاهدوا الزرنا الملازم دائما للطبل في الدبكات الكردية (وريا احمد)
- ٨. ثمّة إلتباس بين صور المجموعتين (أ) و (ب) ؛ نتيجة استبدال موقعيهما في الترجمة الفارسية (وريا احمد)
- ٩. بخصوص الربع تون يناقض الباحث طروحاته مرتين في الفقرة السابقة؛ بحيث لا يحتاج إلى تعليق مستفيض (وريا احمد)
  - 10. Bois, Thomas Connaissances des Kurds ,Lebanon, 1965
- 11. ليس جميع الكرد من (السّنة) وإنّما بينهم عدد كبير من الشيعة والإيزديين واليارسان (أهل الحق) واليهود والمسيحيين وغيرهم ..(ج.ز)
- 11. لم يكن جميع الكرد رحّلاً، وإنّما الرعاة منهم حصراً، فقد كان أكثر الكرد يستوطنون الحضر والأرياف (جرز)
- 17. اللر: قسم كبير من الأمّة الكرديّة، بلْ تأسست أولى الدويلات والإمارات الكرديّة في لرستان، وظهر أوائل الشعراء الكرد، ومن أبرزهم بابا طاهر لر الهمداني، وكذلك ظهرت ديانة اليارسان والتي أغلب نصوصها باللغة الكردية ، باللهجة الهورامية (الكورانية)، ولكن لفرض المذهب الشيعي على اللر (الذين كان معظمهم من السنة الشافعيين) في المعهد الصفوي، ومن ثمّ قضاء رضا شاه على آخر إمارة فيلية، وبتشجيع من حكومات إيران، وهزال حركة التحرر الكرديّة في إيران؛ راح القسم الأكبر من اللريدّعون كونهم شعباً مستقلاً منذ بضعة عقود! (ج.ز)
- 11. العشّاق (عاشقلار): شعراء شعبيون (أكثرهم مغنّون وعازفون) شبيهوان بشعراء التروبادور في إسبانيا وفرنسا (ج.ز)
- ١٥. للدراسة (في ترجمتها التركية) ثلاثة ملاحق، في الأول تدوين تواريخ فترة البحث الميداني بالأيّام (٣١ تموز ١٩٧٥- ١٩ آب ١٩٧٥) وأماكن الحصول على العيّنات الموسيقية والأغنيات والدبكات: رضائية (أورميه)، سيلفانا، آنبي، مهاباد، ويتضن

الملحق الثاني على أغاني الرقصات وأماكن توثيقها، ويشتمل الملحق الثالث أسماء الأغنيات المسجّلة، وهي (7 أغنية) منها : ده بينه ماجى = هاتي قبلة/ دوكتوره/ له يلى = ليلى/ تاووس مه ست= طاووس السكران/ زوليخا/ عه لى يار= على الحبيب/ شيرين شه مامه= شيرين الشمّامة/ يارى من= حبيتي/ زاوا له بووكى مه ده = لاتضرب العروس يا عريس...(ج.ز)

17. للدراسة (في ترجمتها التركية) المصادر والمراجع المثبتة الآتية، والتي ألحقتها كما هي (في الترجمة التركية) دونما ترجمة؛ لسببين، الأوّل: لعدم تمكّني ترجمة المصادر الفرنسية والألمانية منها، والثاني: لسهولة معرفتها والوصول إليها من قبل المختصّين المتقنين لتينك اللغتين إضافة إلى الإنكليزية.











رقم (٥): هذه هي نفس القطعة المرقمة (٤) من النموذج (٢)، عندما يشرع المغني الثاني بالاداء، قبل ماينتهي الأول من جملته الأخيرة، فيتزامن اداؤهما ويؤديان ميلوديات

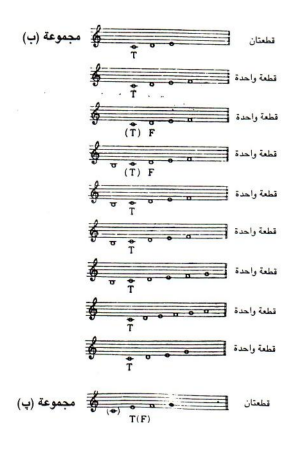




الجدول (١)

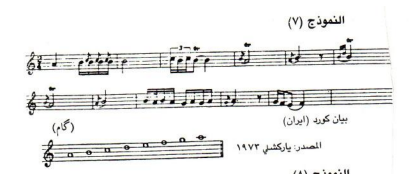
نطعة راحدة 

نطعة











## رسالة إسماعيل بيشكچى لرفض (جائزة التعبير الحر) \*

ترجمة عن التركية: جمال زَنْكنه

{ تمّ اختيار البروفيسور الدكتور (اسماعيل بشكچي) الكاتب التركي المناصر للقضية الكردية لنيل جائزة (وقف التعبير الحر) Fund For Free Expression الامريكية، والتي تبلغ قيمتها المادية (عشرة آلاف دولار) وقد تمّ اختيار بيشكچي للجائزة، عندما كان قابعا في سجن (بايرام پاشا) في إسطنبول، إلا أنّ بيشكچي رفض الجائزة لأسباب تتعلق بالمسألة الكردية، والتي يوضحها في رسالته الجوابية. ثمّ تمّ تكليف بيشكچي بقبول الجائزة في رسالة ثانية، إلّا أنه رفضها مرة اخرى. وهنا إرتأينا نشر رسالة رئيس مؤسسة الوقف وجواب بيشكچي على أن ننشر الرسالة الثانية في فرصة اخرى لأهميته وعلاقته المباشرة بقضيتنا القوميّة العادلة}

 $\times \times \times$ 

رسالة رئيس (وقف التعبير الحر) الى بيشكچي اسماعيل بشكچي اسماعيل بشكچي سجن بايرام پاشا الجناح جـ١٥ الله المحترم بيشكچي السيد المحترم بيشكچي السيد المحترم بيشكچي

ان [وقف (التعبير الحر)] يدير برنامجا لمكافأة الكتاب الذين يتعرضون الى ضغوط سياسية في مختلف دول العالم، وتمنح هذه الجوائز لتخليد ذكرى الكاتبين الأمريكيين (ليليان هلمان وداشيل هاممت)، وفي الاسبوع الماضي اجتمعت لجنة الاختيار، ويسعدني جدا أن إحدى جوائزنا البالغة (عشرة آلاف) دولار قد خصصت لكم. من الضروري أن اعلم كيفية قيامنا بإيصال هذا المبلغ اليكم وبأسرع ما يمكن، مثلاص: هل يكتب (صك) باسمكم، أم باسم شخص (ثالث)؟! وأيضا نرغب نحن أن تنشر خبر منح هذه الجائزة لكم وذلك لسببين: (اولهما) لفت الانظار الى الضغوط التي يتعرض لها الكتاب وما ينجم عن ذلك من خرق لحقوق الانسان، و(ثانيهما) تشجيع الكتاب الأخرين.

لذا نرجو أن تفكروا في أمر نشر أو عدم نشر منحكم الجائزة للشعب، فإذا رغبتم في اعلان ذلك؛ فهل ترغبون في اجراء لقاء صحفي معكم؟ واذا رغبتم في إبقاء هذه المعلومات طي الكتمان؛ فاننا سنتخذ التدابير اللازمة بهذا الخصوص.

أرجو أن تسمحوا لي أن اقدم بالغ شكرنا باسم هيئة الاختيار؛ لتفضلكم وتواضعكم بقبول هذه الالتفاتة الصغيرة لقاء إبداء الشجاعة الفائقة ضد الضغوط الكبيرة التي تتعرضون لها.

التوقيع: كارا لامارش ٥٢/١/ ١٩٩١

الرسالة الجوابية للسيد بيشكچي گارا لامارش وقف التعبير الحر ٥٨٤ الشارع الخامس نيويورك، ن. ي ١٠٠١٧ - ٢١٠٤ امريكا

#### المحترم كارا لامارش

استلمت رسالتكم المؤرخة ١٩٩١/١/٢٥ في ١٩٩١/٥/ ١٩٩١وكما تلاحظون فان الرسالة قد تأخرت وسبب تأخر استلامي لرسالتكم يعود الى كوني في السجن في الفترة من ١٩٩١/٣/٢٠ الى ١٩٩١/٤/١٣ وكذلك بسبب وجود المحامي (سرحد بوجاك) خارج البلاد، في الفترة ١٩٩١/٤/٢٦ الى ١٩٩١/٥/١٢.

سلمني المحامي (سرحد بوجاك) رسالتكم في اسطنبول وقد أخبرني أنه إستلم الرسالة متأخرا.

أشكر اهتمامكم واسف لهذا التأخير. أسعدني مشاعركم الصادقة ودعمكم لي، لا شك في أن مؤسسة (وقف التعبير الحر) مؤسسة مهمة، وتتجلى أهمية ومساعي هذه المؤسسة في تطوير ونشر الديمقراطية في العالم، ونحن نتابع محاولاتكم عن قرب، وبالرغم من كل هذا لا أستطيع قبول دعمكم المالي وذلك للأسباب التالية التي ارغب في ابدائها لكم:

كردستان: بلاد قسمت ومزّقت ووزّعت بعد الحرب العالمية الاولى وأثناء الحرب الارمنية- التركية، والتركية- اليونانية. والأمّة الكردية، أمّة مقسمة ممزّقة وموزّعة؛ نتيجة للسياسات الاستعمارية الامبريالية، ومن الممكن حصر هذه الفترة بشكل عام بين ١٩١٥- ١٩٢٥ إذ تعرضت كردستان خلال هذه السنوات الى هجمة إستعمارية تقسيمية ظالمة جداً. لا شك في أن سياسة "فرق واحكم. أو فرّق؛ تسد" كانت سياسة الامبرياليين والاستعماريين في الربع الاول من القرن العشرين، حيث لعب الاستعمار الانكليزي والامبريالية الفرنسية دورا كبيرا في تقسيم وتمزيق وتوزيع كردستان، وساهم في هذا التقسيم الاستعماري في الشرق الاوسط عملاء محليون؛ فالكماليّون هم العملاء الاساسيون في هذه السياسة.

لقد ساعد الكماليون الامبرياليين الانكليز والفرنسيين بشكل كثيف في سنوات ١٩٢٠ لتمزيق كردستان وتوزيعها، والعملاء الاخرين الذين ساعدوا على هذا التقسيم يتمثلون بالدول العربية والفارسية.

تعتبر المساعي الاستعمارية لتقسيم كردستان من أهم الوقائع التاريخية في الشرق الاوسط. وإن هذا التقسيم هو سبب استمرار المشكلة الكردية الى يومنا هذا. ويعتبر تقسيم كردستان بؤرة المشكلة الكردية والسبب الاساس في وجود (مشكلة كردية) اليوم.

إن الدول: تركيا، سوريا، ايران والعراق، التي تحتل كردستان تحت نظام استعماري، وتمارس كل أنواع الضغوط ووسائل الضغط؛ لمنع دراسة وتحليل هذا النمط الاستعماري بشكل علمي ووفق مناهج علمية، لذلك فان تقسيم وتوزيع كردستان بين هذه الدول يعتبر من أظلم المراحل التاريخية في الشرق الاوسط، بل من أحلك المراحل ظلاماً. كما يجب التذكير أن أعداداً غير قليلة من أفراد الشعب الكردي يعيش في الاتحاد السوفيتي.

لا شك في أن دراسة سبب تقسيم كردستان وتقسيم الأمّة الكردية؛ يجب أن يجري ضمن المتغيرات الواقعية الواسعة، وهنا تعتبر أطماع الامبريالية الانكليزية والفرنسية والاطماع الايطالية من الامور المهمة، وكذلك أطماع الامبريالية الالمانية المهزومة إثر الحرب العالمية الاولى، تضاف اليها مطامع العرب، الروم، الارمن، اليهود والكرد انفسهم.

لا شك في أن سقوط روسيا القيصرية ونشوء دولة الثورة البلشفية تطور مهم جداً. والامبراطوريات أيضا عناصر لا يمكن إغفالها عند دراسة المسألة الكردية، فهناك امبراطوريات النمسا والمجر، ثمّ موقف (السراي) العثماني وحركة (قواى مللى) والقوى الشعبية] التي بدأت في الاناضول، حركة مصطفى كمال، الاتحاد والترقي، أنور پاشا، مشكلة الخلافة والخ. كل هذه المعطيات والوقائع صاغت طبيعة الفترة التي تلت الحرب العالمية الاولى وأثرت في بعضها البعض. أجلُ ؛ يجب تناول مسألة كردستان ضمن هذا النسيج الشائك من العلاقات، ولكن كيف يجب أن نضع المسألة الكردية في هذا النسيج من العلاقات؟! لماذا طبقت سياسة "فرّقْ-؛ تسدّ" على الكرد القاطنين في وسط الشرق الاوسط؟! ماذا كانت نتيجة سياسة (فرّقُ واحكم)؟! المجتمع الذي يكون هدفا لهكذا سياسة يكون عنده نقاط ضعف كبيرة، فما هو ضعف الكرد؟! يجب توضيح هذه المواضيع.

إنّ سياسة (فرق واحكم) تحطم دماغ الأمّة، وتمزق طموحاتها؛ فالأمّة المستهدفة بمثل هذه السياسة؛ يصعب عليها أن تلملم نفسها وتجمع قواها؛ لتنهض وتقف على أقدامها في المستقبل. إن وضع الكرد في الشرق الاوسط هو هكذا، فبالرغم من تجاوز نفوس الكرد في الشرق الاوسط (٣٠ مليون نسمة) فإنهم ما زالوا بلا أيّة هويّة سياسية مهما صغرت، في الوقت الذي توجد في العالم أكثر من (١٧٠ دولة) عضوة في الأمم المتحدة منها دول نفوسها أقل من (عشرة آلاف) نسمة. بالإضافة الى هذا، فان السياسة الاستعمارية - التقسيمية، التي مورست ضد الكرد وكردستان التي هذا، فان المياسة الاولى كانت تخريبية جداً وظالمة وغير منطقية؛ فالسياسة التي طبقت على الاكراد في كردستان لم تكن سياسة (فرّقْ واحكمْ) بالمعنى الكلاسيكي، بل كانت سياسة (فرّقْ واحكمْ وأبدْ!) ومن المفيد ايضاح هذا الامر باختصار.

في نهاية الحرب العالمية الاولى، وبعد الحرب التركية- الارمنية والتركية- الايونانية أبرمت إتفاقية الأولى هي القوانية أبرمت إتفاقيةان تخص التاريخ الكردي عن قرب: الإتفاقية الأولى هي اتفاقية (سيڤر) في ٢٠ آب ١٩٢٠ والتي عقدت بين الإمبراطورية العثمانية والدول المنتصرة انكلتره وفرنسا، وكان هذا نوعاً من أنواع (فرق واحكم)؛ حيث تم وفق هذه الاتفاقية تأسيس مستعمرة كردستان، رغم عدم وضوح حدودها ومناطقها بشكل جيد! من الممكن ملاحظة وجود معاهدات شبيهة بمعاهدة (سيڤر) في مناطق أخرى من العالم، مثلا في سنة ١٨٨٥ تم تقسيم أفريقيا من قبل الامبرياليين الاوربيين وتقسيم العالم العرب في ١٩٢٠ وكذلك تقسيم الهند بعد الحرب العالمية الثانية، غير أنه تم تقسيم العرب الى دول تحت الانتداب (مستعمرات) مثلاً، بينما الثانية، غير ألك تم تقسيم الدول وتركيا وايران.

أمّا الاتفاقية المهمة الاخرى والمتعلقة بمصير الاكراد فهي اتفاقية (لوزان) في ٢٤ تموز ١٩٢٣، التي قسمت ومزّقت ووزّعت كردستان، بل وضمنت هذه الاتفاقية تقسيم وتمزيق وتوزيع كردستان، ولا يمكن ملاحظة وجود اتفاقية تشبه إتفاقية لوزان فيما عدا كردستان. إن اتفاقية لوزان ليست اتفاقية [فرّقْ؛ تسد، أو فرّقْ واحكمْ] تقليديّة، بل هي اتفاقية خاصّة بالكرد من نوع [فرق واحكم وأبدً]؛ حيث قسمت بموجبها بلاد كردستان والكرد ومزّقت ووزّعت لمسح كلمات الكرد وكردستان من اللغة والتاريخ وإلغائها. وأغتصبت جميع الحقوق القومية والديمقراطية للكرد، و خنقت جميع الحركات التي قام بها الكرد؛ لإسترجاع حقوقهم القومية والديمقراطية المغتصبة بنشاطات مضادة، فكرية سياسية وعسكرية مشتركة من قبل الدول، التي سيطرت على كردستانن وحوّلتها الى (مستعمرة دوليّة) وخططت ومورست وسائل إمحاء وإلغاء الهوية الكردية والهوية الكردستانية. لقد استبيح كل شيء لإهانة الإنسان الكردي واستعباده. وعند التخطيط لهذه الاجراءات وضعت مصالح الدولة التركية في المقدمة وفوق كل شيء، مثلاً: قدّم الكماليون الموصل وكركوك، أي كردستان الجنوبية رشوة الى الانكليز، ومقابل هذه الرشوة قام الانكليز بمنع تكوّن أي كيان سياسي محتمل في كردستان الجنوبية. ومنع الكرد من الحصول على أي نوع من انواع الحكم الذاتي أو شبه حكم ذاتي. لقد جرى تعاون كثيف بين الكماليين والمستعمرين الانكليز والفرنسيين أوّلاً، ثم بين الكماليين والمستعمرين العرب والفرس. ولقد كان هذا التعاون والتعاضد على كل الصّعد: الفكرية والسياسية والعسكرية.

من المفيد البحث في موضوع سيڤر ولوزان بشكل أعمق: ماذا كان سيحصل؛ لو تم تشكيل (مستعمرة كردستانية) كما ورد في معاهدة سيڤر؟! كردستان غير مقسمة وغير ممزقة وغير موزعة مثلاً، كردستان مستعمرة انكليزية! ؛ لكانت كردستان قد استقلت منذ زمن طويل، ولكن في لوزان تم تقسيم وتمزيق وتوزيع كردستان وتم انكار الهوية الكردية والهوية الكردستانية وهيئت ظروف ملائمة لإلغاء الهوية

الكردية والكردستانية، ومن ثم استصغار وإهانة الكرد الى درجة كبيرة؛ لذلك فان كردستان في الواقع ليست حتى (مستعمرة)، بل أن الشعب الكردي شعب غير مستعمر بالمفهوم التقليدي. لأنّ للمستعمرة حدودها و وضعها السياسي.

إنّ هذه الأمور واردة بالنسبة للكرد وكردستان؛ ففي الوقت الذي يربو فيه نفوس الاكراد على ٣٠ مليون نسمة يفتقرون الى أصغر كيان سياسي، وان كلمات (الكرد) و (كردستان) على وشك النسيان والإمحاء حتى من الألسن والتاريخ! وهكذا فإن لوزان هي اتفاقية كرّست لمثل هذا التقسيم الاستعماري.

في تركيا نرى الأبحاث العلمية عن الأكراد هي أشد الأشياء التي تقف ضدها السياسة الرسمية التركية؛ فالسياسة الرسمية التركية حسّاسة جدا تجاه هذا الموضوع؛ وحتما تمنع أية محاولة من هذا النوع ، وتنفَّذ على الفاعل جميع أنواع العقوبات الجزائية؛ لأنَّ هذا النوع من الابحاث والدراسات تفضح السياسة الكماليَّة والسياسة الرسمية: حسب السياسة الرسمية فإن الكماليين كانوا نموذجا لجميع شعوب الشرق واصبح الكماليون [حسب السياسة الرسمية] مصدر إلهام للتحرر القومي لتلك الشعوب واضاء الكماليون الطريق أمام هذه الشعوب التي كانت ترزح تحت الظلم والضغط وضمنوا نجاح انتفاضاتهم وتحرر هم!! في الوقت الذي تعاون الكماليون مع الدول الامبريالية لتقسيم وتمزيق وتوزيع كردستان والوصول الى الوضع الحالي لكر دستان بدلاً من إنارة الطريق أمام الكرد؛ لتحرر هم كالآخرين. وحسب المفهوم الكمالي هناك نظرية (الشعب المظلوم) ويدعى الكماليون أن الحرب التركية- الأرمنية، والحرب التركية- اليونانية قد حققت من قبل (الشعب المظلوم) في الوقت الذي اشترك (الاتحاد والترقي) في الحرب العالمية الاولى بجانب الامبريالية الالمانية وهو مسؤول عن إبادة (١/٥) مليون أرمني؛ فكيف يمكن تخريج نظرية (الشعب المظلوم) من هذه الإبادة ؟! أليس الياشوات الكماليون امتداداً للاتحاد والترقى؟ إذن فكل هذا يمكن ان يقيّم كحقائق أيديولوجية فقط.

تطبق الدولة التركية إزاء الكرد سياسة واحدة فقط، ألا وهي سياسة الإرهاب الرسمي وممارسة الإرهاب والظلم لحل المسألة الكردية، أو بالأحرى إزالة المشكلة الكردية من الوجود بإبادة الكرد أنفسهم! اليوم لا تتوفر في كردستان حتى ذرة واحدة من حقوق الانسان، تحكم كردستان بالقرارات الخاصة (القرارنامات) ألا تحكم المستعمرات بالقرارات الخاصة؟ القرى في كردستان تحرق وتدمر، والبيوت تحرق مع محتوياتها وتدمر الغابات والمزارع، بل تحرق الحيوانات وترمى بالرصاص، والناس يجبرون على ترك قراهم ومساكنهم. وفي عهد الجمهورية التركية أديرت كردستان وحكمت بالتعذيب، الارهاب والظلم، اليوم يعتبر التعذيب في كردستان ركنا أساسيا مكن أركان سياسة الدولة، حيث تمارس الدولة الإرهاب الرسمي بشكل واسع؛ لمنع قطاعات الشعب الواسعة من مساعدة الدولة الإرهاب الرسمي بشكل واسع؛ لمنع قطاعات الشعب الواسعة من مساعدة المقاتلين (البيشمرگه النساء المام

الرجال الذين يُعذَبون في الوقت نفسه، والاطفال والرضع ير هبون بضربة السلاح، والنساء يسحبن من شعور هن، يمارس كل شيء؛ لإذلال وإهانة الكرد؛ بغية إلغاء الهوية القومية الكردية، وتنهب البيوت بحجة التقتيش والبحث، وتدمر المواد الغذائية، ويغدر بالكرد وتشرد العوائل، بينما تدافع الدولة التركية بشكل مكثف عن الحقوق القومية والديمقر اطية لأتراك بلغاريا واتراك (تراقيا الغربية) في اليونان، وتقوم الدولة التركية بنشاطات واسعة على نطاق عالمي لضمان الاعتراف من قبل دول العالم بالدولة التركية الفدر الية في شمال قبرص، بينما تبذل في نفس الوقت كل جهد؛ لمنع ٣٠ مليون كردي في الشرق الأوسط تكوين كردستان موحّدة، حرّة و ديمقر اطية!

#### السيد گارا لامارش

ان سياسة الدولة التركية هي سياسة عنصرية استعمارية وامبريالية، وإن من اكبر مؤيدي هذه السياسة اللاعصرية واللاانسانية هي حكومتكم (الولايات المتحدة الأمريكية)! فهي تدعم بشكل كثيف العنصرية والامبريالية التركية؛ للإبقاء على الواقع الحالي لكردستان، أي على نظام المستعمرة الدولية، بل تفعل الولايات المتحدة الأمريكية كل شيء؛ لتنفيذ هذه السياسة، وهي مدافعة صادقة عن السياسة العنصرية والامبريالية التركية؛ من أجل مطامعها الاستعمارية الخبيثة.

بعد احتلال العراق للكويت في ٢ آب ١٩٩٠ وإنهاء الاحتلال بالقوة، كانت كلمات الكرد وكردستان من اكثر الكلمات التي تسمع في العالم والشرق الاوسط، وكنا نسمع ونقرأ بيانات من نوع [صرحت اميركا أنها لا تسمح بقيام دولة كردية] و [اتفق أوزال ورفسنجاني على عدم السماح بقيام كيان كردي] و [العراق وتركيا وايران لا ترغبان ولا تريدان دولة كردية حرة في الشرق الاوسط] و [امريكا والاتحاد السوفيتي لا تسمحان بتكوين دولة كردية] و [أوزال يقول ان تأسيس الدولة الكردية ضرب من الخيال] وكل هذه الاخبار كانت من أجل الإبقاء على الواقع الحالي لكردستان، حيث يحكم الكرد من قبل الاتراك والعرب والفرس، في الوقت الذي يحكم الاتراك والعرب والفرس الاكراد بالقهر والظلم والتعذيب، ويجبرون الكرد على تناول براز الانسان وباستخدام الاسلحة الكيمياوية لإبادة الكرد... لماذا يجب أن يحكم الكرد من قبل الاتراك والعرب والفرس؟ لماذا لا يدير الكرد أنفسهم بأنفسهم؟! برأيي ان اسوأ ادارة للكرد لأنفسهم أفضل من افضل ادارة للكرد الفسهم أفضل من افضل ادارة للكرد الفسهم أفضل من افضل ادارة للكرد المنات الوالدين العرب المالية المرب المالية المرب المالية المرب الم

لقد أيدت حكومتكم، حكومة الولايات المتحدة الاميركية السياسة العنصرية والاستعمارية التركية في كردستان، ودعمت حكومتكم المطامع الامبريالية لتركيا في كردستان اكثر من اية حكومة اخرى، وفي مثل هذه الحالات يكون من أهم واجبات الكتاب في الولايات المتحدة الاميركية هو نقد هذه السياسة القبيحة

لحكومتهم، وكذلك السياسات المشابهة في مختلف مناطق العالم. في عصرنا يقال العلاقات الدولية تستند إلى مبادئ الحق والحقوق والعدالة ويقال أنه لا يمكن التنازل عن هذه المبادئ مطلقاً، ويدعي ان الامم المتحدة منظمة تنشر وتقوي هذه المبادئ، لكن الامر ليس كذلك؛ ففي ايامنا هذه ما تزال القوة هي السائدة في العلاقات بين الدول، القوة الغليظة ومفهوم (القوي هو صاحب الحق) يعتبر أساسا في العلاقات الدولية واكبر دليل على هذا هي مسألة كردستان بالذات؛ فالدول التي تحافظ على بقاء كردستان كمستعمرة دولية تقول (لا سماح لدولة كردية مستقلة) تستند في ذلك دائما على مبدأ القوة وتقول: "نحن أقوياء لدينا المدفع والبندقية، والدبابة والطائرات الحربية والهليكوبترات والاسلحة الكيمياوية والبايولوجية وقنابل النابالم والقنابل الفسفورية" ويضيفون: "لدينا مخافر الشرطة ووسائلنا الحربية الخاصة وجيوشنا؛ إذن ماذا يستطيع أن يفعل اكراد العراق امام هذه القوى الجبارة؟"، لكنهم لا يقولون أبداً "ليس للكرد حق تأسيس دولة" أو "الاستقلال ليس من حق الكرد"!

وهكذا.. فإن المسألة الكردية لم تعالج أبداً من زاوية مبدأ الحق والحقوق والعدالة، بل بالعكس عوملت دائما بالقوة الغليظة.

#### السيد كارا لامارش

بينًا فيما سلف السياسة القبيحة جداً واللاانسانية لحكومتكم؛ فقد أصدرت حكومتكم في الثمانينات تقارير تقول: "هناك تطورات ملحوظة في مجال حقوق الانسان في تركيا"، بينما كانت تمارس السلطات التركية وقتذاك سياسة التعذيب في المواقف ومراكز البوليس والسجون ومخافر الشرطة بشكل كثيف في كل انحاء تركيا، مثلاً: في السجن العسكري في ديار بكر قتل بالتعذيب الانسان الكردي الذي رفض ترديد "أنا تركي أنا سعيد" وحاول الحفاظ على هويته القومية الكردية، وقتل أكثر من (٤٠) مواطن كردي بهذا الشكل تحت التعذيب. وبالرغم من هذا فإن حكومتكم قد أصدرت تقريراً عن حقوق الانسان في تركيا، وفي هذه الفترة تقول: "توجد تطورات ايجابية مهمة في مسألة حقوق الانسان في تركيا"؛ ونحن نشعر بالخجل من ذلك!

في سنة ١٩٨٩ أصدرت (نقابة محامي) نيويورك تقريراً حول التعذيب في تركيا تحت عنوان:

Torture in Turkey: The Legal Systems Response وجاء فيه أن بعض العناصر التي تدير (الحرب الخاصة) في كردستان قد دربت في الولايات المتحدة الاميركية (ص ٦٩) ولا حاجة أن نقول ان هؤلاء الخبراء درّبوا على التعذيب.

أن قيام حكومتكم بتدريب العناصر التركيّة في مثل هذه المواضيع القذرة، وصرفها لجهود كثيفة للحفاظ على الاطماع الامبريالية للعنصرية التركية؛ يعتبر فعلاً مخجلاً باسم الانسانية وباسم الديمقر اطية وباسم حقوق الانسان!

تقوم الدولة التركية في ٢٣ نيسان من كل عام بدعوة أطفال العالم الى تركيا وتحاول الاحتفال بـ (عيد الطفل) وتتبجح مدعية: "نحن أول دولة في العالم يهدي الى الاطفال هدايا العيد" وتشترك حكومتكم في هذا العيد مرسلة أطفال الولايات المتحدة الامريكية، في الوقت الذي تقوم فيه الادارة الاستعمارية التركية في ٢٣ نيسان بضرب الاطفال الكرد باخامس البنادق وامام أعين الاطفال يعذب آباؤهم واخوانهم واخواتهم وخالاتهم وتسحب امهاتهم وخالاتهم من شعورهن، ألا تؤلم السياسة المزدوجة للعنصرية التركية والامبريالية التركية أفئدة الديمقر اطبة؟!

في ١٩٨٩/ ١٩٨٩ في قرية (سانه) لبس منتسبو (الفرقة الخاصة) الحكومية زي المقاتلين الكرد (البيشمرگه ودبّروا مذبحة وقتلوا ما يقارب (٣٠) كردياً من النسوة... والاطفال... والكهول؛ ثم اتهمت الحكومة التركية والاطراف المقربة منها والصحافة التركية والاحزاب السياسية التركية ومختلف المؤسسات ، اتهمت (البيشمر گه= الفدائيين) الكرد، وأشاعت تصريحات تتهم ب. ك. ك. وبعد ١٠-١١ يوما تبيّن بجلاء أن أفر اد (الفرق الخاصة) من قوات الحكومة التركية، قد نفذّوا هذه الفعلة المشينة. ولكن بالرغم من ذلك استمر انهام الكرد بذلك وبعد فترة ١٥-٢٠ يوما أصدرت وزارة الخارجية للولايات المتحدة الامريكية بيانا اتهمت فيه المقاتلين الكرد ووصفتهم بانهم ارهابيون وقطاع طرق! تتجلى هنا ذهنية ملفتة للنظر وهي اتهام المقاتلين الكرد بمذبحة نفذتها قوات الحكومة التركية ضد المواطنين الكرد وتغض النظر عن الارهاب الرسمي للدولة التركية والرسالة واضحة هنا، وهي ان الحكومة التركية في كردستان وتغض النظر عن ابادة الكرد. قامت القوات التركية في ١٠ حزيران ١٩٩٠ بتنفيذ عملية مشابهة في قرية (گرى) التابعة لـ (شرناخ) أيضا قتلت (القوات الخاصة) المتنكرة بأزياء (البيشمرگه = الفدائيين) ما يقارب ٣٠ كردياً من الاطفال والنساء والكهول، ولكن تبيّن خلال أيام أن هذه الفعلة الشنيعة هذه من عمل قوات الامن التركية، في حين اتهمت الحكومة التركية والصحافة التركية والاحزاب التركية اتهمت (البيشمرگه-الفدائيين) الكرد بارتكاب هذه الجريمة، ورغم التأكيد على قيام قوات الامن التركية بهذه المذبحة، لكن المؤسسات التركية استمرت باتهام ا(البيشمرگه الفدائيين) الاكراد واصدرت وزارة الخارجية الاميركية بيانا بعد ثلاثة او اربعة ايام اتهمت فيها المقاتلين الاكراد بقيامهم بهذا العمل، ووجهت النقد اليهم وايضا اتهمت المقاتلين بانهم ار هابيون وقطاع طرق.

وهكذا نرى كيف تقوم القوات التركية بمذبحة ضد الشعب الكردي، ثمّ تتهم المقاتلين الرد الذين يناضلون ضد الارهاب الرسمي وضد الفاشية والاستعمار التركي، وكما وضحنا اعلاه هذه المواقف لا تعبر الا عن التأييد للفاشية التركية في كردستان وتشجيعها على إبادة الشعب الكردي.

إن الولايات المتحدة الاميركية تشجع العنصرية التركية والامبريالية التركية، وتتهم خيرة ابناء الشعب الكردي المناصلين من أجل شرف وعزة الشعب الكردي تتهمهم وتنعتهم به (الارهابي) و (قاطع طريق). إننا نرفض هذا، ويجب علينا ان نكشف ونعري هذا الموقف الإزدواجي. لقد استشهد الكثير من الشباب في الكفاح ضد العنصرية التركية والاستعمار التركي وفي النضال لإسترداد الهوية الكردية والكردستانية. وإن كردستان اليوم ليست كردستان الأمس، ولا يمكن الخضوع للعنصرية التركية والاستعمار التركي.

(يجب التذكير بان المفكر اسماعيل بيشكچي هو تركي وليس كرديّاً- المترجم) لذا فنحن في اختلاف كبير غير قابل للوفاق في الرأي مع رأي حكومتكم وان من تسميهم حكومتكم بـ(الارهابيين) أو (قطاع الطرق) من الكرد هم في الواقع يشكلون العناصر المضحية من حركة التحرر القومي الكردي.

إن السياسة التركية في كردستان وتطبيقها ليست من نتاج الاحزاب السياسية، أو حتى المجلس الوطني التركي الذي ليس له أية أهمية بهذا الخصوص، وإنّما السياسة المطبقة في كردستان هي من نتاج مجلس الامن القومي التركي، الذي يتكون أكثر أعضائه من الجنرالات ومن منتسبي تشكيلات الاستخبارات القومية، حيث يبلغ مجلس الامن القومي الحكومة التركية بالسياسة التي يجب تطبيقها في كردستان، التي تدار بالقرارات الخاصة كالمستعمرات، وتعتبر هذه القرارات الخاصة في كردستان أعلى واقوى بكثير من الدستور التركي وتهيّأ هذه القرارات الخاصة من قبل مجلس الامن القومي، حيث تناقش وتصدر وعلى الحكومة تطبيق الخاصة من قبل مجلس الامن القومي، حيث تناقش وتصدر وعلى الحكومة تطبيق القرارات الخاصة، رغم كون هذه القرارات الخاصة تتعلق بحقوق الانسان وتطبيقاتها عن قرب.

أن عدم امكانية بحث ومناقشة القرارات الخاصة من قبل المجلس الوطني التركي يكشف لنا عن ملاحظات مهمة عن النظام السياسي التركي؛ فالصحافة التركية والجامعات التركية تعمل كشعب خاضعة لتشكيلات الاستخبارات التركية، عمّا يخص موضوع كردستان! وإن الايديولوجية الرسمية في تركيا مؤسسة مؤثرة جدا، ومحميّة من قبل الدولة وتدام بالعقوبات الجزائية. ويعتبر هذا اهم عقبة امام تطور العلم والفن في تركيا، وأهم عقبة امام حرية الفكر وحرية الصحافة وحرية الرأى.

#### السيد كارا لامارش

أوضحت أعلاه أن السياسة الوحيدة لتركيا في كردستان هي الإرهاب، وإن الولايات المتحدة الاميركية تساند وبشكل كثيف هذه السياسة. يقول المسؤولون الحكوميون والرسميون الاتراك، وتقول الصحافة التركية والكتاب الاتراك وإساتذة الجامعات وممثلو الاحزاب السياسية التركية، في الفترة الاخيرة، يقولون: أن "بإمكان الكرد أن يتولُّوا جميع المناصب ويصبحوا كل شيء في تركيا..! هناك العديد من الجنرالات في الجيش من سكان الشرق (يقصدون كردستان تركيا). إن الكرد يصيرون حكاماً، محافظين، أساتذة جامعات، نواب برلمان، وزراء، رئيس وزراء! ولا يوجد تمييز في تركيا" وهنا تكمن المعضلة الحقيقية؛ حيث يستطيع الكرد أن يصبحوا كلّ شيء فقط؛ عندما ينكرون هويتهم القومية وهويتهم الكردية ، ويَستَتركون، ويقفون صد كل من يقول أنه كردي! أجل. عند ذلك فقط ؟ يستطيعون أن يصبحوا كل شيء ويتولوا جميع المناصب البيروقراطية في الدولة ويترقوا! ولكن كأكراد وكمدافعين عن الهوية الكردية؛ لايمكن أن يصبحوا حتى فرّاشين في الدوائر. بامكان الذين يدافعون عن الكرد والهوية الكردية في تركيا، أن يصبحوا شيئا واحدا فقط وهو: أن يقفوا في قفص الاتهام ويُحكم عليهم! حيث تعتبر الدولة التركية، الذين يدافعون عن الهوية الكردية والكردستانية متهمين من الدرجة الأولي!

بعد احتلال العراق للكويت مارست الحكومة الامريكية سياسة مخجلة تجاه الكرد، فبعد إخراج العراق من الكويت بالقوة، وتطور الانتفاضة في كردستان الجنوبية، سلكت الحكومة الامريكية سياسة يندى لها الجبين؛ حيث غضّت أميركا الطرف وتجاهلت حملة الابادة التي قادتها إدارة صدام حسين واستخدامها للسلاح الكيمياوي والاسلحة الاخرى ولجوء مئات الألوف بل أكثر من مليون من الكرد الى النزوح. وهذا يعتبر وصمة عار في جبين الانسانية!

إن اضطرار الكرد الى الفرار الى كردستان الشمالية وكردستان الشرقية تحت امطار الشتاء القاسية وفي وضع مأساوي وحالة يرثى لها ومن ثمّ رمي المساعدات بالطائرات من الجو وتأسيس المخيمات للكرد. كانت سياسة امريكية تنطوي على المزيد من الاستهانة بالكرد، وواضح لكم ان كردستان الشمالية (مستعمرة تركية) وكردستان الشرقية (مستعمرة ايرانية).

بعد بدء حرب الخليج، نشرت وزارة الخارجية الاميركية تعميما، الى تشكيلاتها أكدت فيها منعها التحدث مع أو مقابلة الاكراد (فضّلت حكومتكم دائما إنباع سياسة مهينة تجاه الكرد. وتتعاون حكومتكم دائما في هذا الخصوص مع الامبريالية التركية بشكل وثيق، في الوقت الذي تقوم فيه الادارة الامبريالية التركية بمنع وصول المساعدات الغربية الى المحتاجين الكرد. وتقوم بنهبها وخزنها في مخازنها العسكرية، تدعى في نفس الوقت، ان الغرب لا يقدم المساعدة اللازمة الى

(العراقيين الشماليين)، وان (الاتراك وحدهم فقط يحتضنون العراقيين الشماليين). ويُروَّج هذا النوع من الدعايات. تقوم الادارة الاستعمارية التركية بمنع اكراد كردستان الشمالية مساعدة اقربائهم واخوانهم من الكرد الجنوبيين! وتقوم في نفس الوقت بعرض الكرد المتشردين الذين يتهافتون للحصول على الخبز او الحليب في تلفزيوناتهم، ويدفعون القادة الكرد الى التصريح بأنهم لا يطالبون بدولة مستقلة! لماذا كل هذه الامور؟! لماذا تشارك امريكا الادارة الاستعمارية التركية في كل غاياتها؟ لماذا تغض امريكا الطرف عن المطامع الاستعمارية لتركيا؟!

واضح جدا، لعدم إزعاج العنصريين والاستعماريين الاتراك، ولتقوية الادارة التركية ذات الاطماع الامبريالية والتي تطبق سياسة عنصرية في كردستان.

نحن على علم بالسياسة والمواقف السلبية لنظام صدام حسين تجاه الكرد. ونعلم أنه جزّار الكرد الذي مارس الابادة ضد الكرد، ولكن يبقى صدام حسين في المرتبة الثانية في معاداة الكرد؛ فإن كنتم لا تعتبرون تركيا والايديولوجية الكمالية العدوة رقم واحد للكرد؛ يعنى أنكم تفتقرون الى المعلومات السليمة عن الكرد!

لا يمكن لأمريكا التي ترعى العنصرية التركية والامبريالية التركية وتحاول الابقاء على وضع كردستان (المستعمرة الدولية المشتركة)؛ لا يمكن لها ان تؤسس في الشرق الاوسط (النظام الجديد)! ولا يمكن لأمريكا التي تحتاج الى القتلة أمثال: صدام حسين والعنصريين الامبرياليين الكماليين وشيوخ البترول؛ لا يمكن لها أن تطور أي (نظام جديد)!!

#### السيد گارا لامارش

إن المسألة الكردية ليست مسألة حرية كاتب أو كتاب! إنها مسألة أمّة تتجاوز الرسم) مليون نسمة في الشرق الاوسط. إنها مسألة شعب كبير، إنها مسألة أمّة قُسمت ومُزّقت ووزّعت؛ نتيجة للسياسات الاستعمارية والامبريالية. مسألة أمّة أغتصبت منها جميع حقوقها الديمقراطية. وأمّة أهينت الى آخر درجة! والمسألة الكردية بحالتها هذه، هي مسألة الانسانية جمعاء؛ فالكرد اليوم يُبادون بالاسلحة الكيمياوية ويُجبرون على أكل الغائط؛ لذلك لم تعد هذه المسألة بعد الآن مسألة الكرد وحدهم، وإنما هي مسألة البشرية بأسرها.

لم يعامل الانسان، في أية بقعة من العالم بهذه الاساليب المتخلفة الوحشية. يجب ألّا يعامل الانسان بهذا الشكل، لا في تركيا ولا في كردستان ولا في تركستان ولا عربستان ولا في افريقيا الجنوبية ولا في تشيلي. يجب ألّا يواجه الانسان هذه المظالم. ولكن الكرد يواجهون دائما هذه العقوبات المخزية للبشرية. يجب أن يُقيم هذا كعيب للبشرية. فإذا تمّت معاقبة الانسان، في بقاع العالم، بإجباره على تناول البراز، وإذا كانت امريكا تؤيّد بشكل كبير الادارات والحكومات الاستعمارية التي تمارس هذه الاجراءات؛ فإن على الشعب الاميركي ان يشعر بالخجل!

لقد حاولت أن أوجز سبل التعاون بين حكومتيّ تركيا وامريكا؛ للإبقاء على الوضعية الحالية في كردستان، وإنا اعلم جيدا، انكم لستم الحكومة الاميركية، وإنما منظمة إنسانية فعالة. ومن جهة اخرى، أعلم مدى متابعتكم للخروقات، التي تحدث بحق شعوب العالم، في مختلف الدول، ومدى مساعدتكم للكتاب، الذين يقعون تحت الظلم والارهاب لأرائهم السياسية، ولمختلف الاسباب، ومساندتكم لهم. واعلم أن مؤسستكم مؤثرة وجادة بهذا الخصوص واتمنى أن ارى هذه الجدية في نقد السياسة الامريكية المساندة للسياسة الاستعمارية الرجعية والعنصرية.

#### السيد گار ا لامار ش

للأسباب التي أوجزتها أعلاه؛ شعرت بالإعتزاز والفخر لمساندتكم لي ومشاعركم تجاهي، لكنما بسبب تعاون حكومتكم وبسبب سياستها المساندة للإستعمار والعنصرية التركية ومعاداتها للكرد؛ لا يمكنني قبول جائزتكم المادية.

و طبعاً تستطيعون نشر هذه الرسالة، والرسالة التي أرسلتموها لي ويمكن أيضاً أن نستمر في أحاديثنا ومقابلاتنا.

أبعث سلامي واحتراماتي اليكم والى اصدقائكم والى The Fund For Free أبعث سلامي واحتراماتي الكم الموفقية.

اسماعیل بیشکچی

 $\times$  المحامي (سرحد بوچاك) هو ابن المحامي (فانق بوچاك) المناضل، الذي كان صديقا للخالد مصطفى البارزاني واحد مؤسسي الحزب الديمقراطي الكردستاني في تركيا واغتيل في أورفة في 3 تموز 3 عندما كان في طريقه الى المحكمة (المترجم- نقلاً عن سرحد بوچاك) 3 تم اجبار القرويين الكرد في (بشيل يورد) في تركيا على اكل الغائط!

المصدر:

كتاب (آراء حول المثقف الكردي) للدكتور اسماعيل بيشكچي.

<sup>\*</sup> العدد المزدوج (٣ و ٤) من مجلّة (القافلة) لسنة ١٩٩٣ اربيل - وزارة ثقافة اقليم كردستان/ وقد إسترخصت الأستاذ جمال زنكنه لضمّ الموضوع إلى (الكردلوجيا، موسوعة موجزة)؛ فوافق مشكوراً.

### المجلّة الدولية للدراسات الكردية ومختارات من الشعر الكردي

#### جلال زنگابادی

صدرت هذه المجلّة عن (المكتبة الكردية) في أمريكا، باللّغة الانكليزية سنة ١٩٨٦؛ نشداناً لنشر الدراسات والبحوث الجادّة، المتعلّقة بتاريخ وتراث وثقافة وأوضاع شعب بعيد وشبه مجهول، في أوساط الأمريكان، حيث شاعت مفردة (الكرد) صنوة للقلاقل والعصيان! طبعاً خلافاً للحقيقة، ألا وهي أن الكرد أمّة إبتلت بالأحتلال، التمزيق، الأبادة، تشويه السمعة، والتهميش، على مدى تاريخها القديم والوسيط والحديث.

و المجلّة حوليّة ، يصدر منها سنويّاً عددان في مجلّد واحد، وقد صدر منها حتى عدد (٢٠٠٤م) ٣٦عداً، أي (١٨مجلّداً)، علماً أن هذه المجلدات متباينة في عدد صفحاتها، لكن قطعها ثابت، وهو (٢٣×١٥ سم)؛ فمثلاً كان عدد صفحات المجلّد السادس (١٩٩٨) (١٩٩٨ صفحة) والمجلد الثاني عشر (١٩٩٨) (١٣٠صفحة) والمجلد الثامن عشر (٢٠٠٤) (٢٦٢صفحة)... وكان الغلاف الأول لبعض المجلدات تزيّنه صورة تخطيطية لنسر، بينما تطالعنا صورة تخطيطية لتيس على غلاف المجلد الأخير. ويبدو أن أيّ مجلد لايخلو من الصور والتخطيطات غلاف المضرورية... وقد صدرت مجلداتها الأربعة (١٩٨٦-١٩٩٠) بعنوان والخرائط الضرورية... وقد صدرت مجلداتها الأربعة (٢٩٨٦-١٩٩٠) بعنوان

#### (The International Journal of Kurdish Studies)

تتشكّل هيئة تحرير ها الحالية من: عزيز باور مند/ ريبيكا بيؤودن/ باول.أ. بلوم/ لقمان محو/ فر هاد شاكلي. أمّا سابقاً فكانت الهيئة تضم أيضاً أسماء أخرى: كارل.ي. نستور/ صباح صالح/ بيترل. أومبسون/ و فيراب. سعيدبور، التي كانت مديرة التحرير \*

بعد هذا التعريف الضروري، نعود إلى مجلدها الأخير، الذي يتقاسمه محوران هما: التاريخ والشعر. وفي هذه الفسحة المتاحة؛ لايسعنا إلا العرض الخاطف للمحور الشعري، وتأجيل المحور التاريخي إلى فرصة أخرى...

يغطّي هذا المحور الصفحات (١٦٥-٢٥٠) محتوياً (٩٣) قصيدة مترجمة إلى الانكليزية، لسبعة عشر شاعراً وثلاث شواعر، أكثر هم من جنوب كردستان

- (کردستان العراق: ۱۲)، شرمال کردستان (کردستان ترکیا: ۲) و شرق کردستان (کردستان ایران: ۲) کما یلی:
  - ١- الملاّ الجزيري (٥٧٠ ١٦٤٠ شمال كردستان) ٣ قصائد
  - ٢- مصباح ديوان (١٨٥٩-١٩١٢ شرق كردستان) قصيدة واحدة
    - ٣- طاهر بگ الجاف (١٨٧٥-١٩١٧ حلبجه) قصيدة واحدة
      - ٤- عبدالله گوران (١٩٠٤-١٩٦٢ حلبجه) ٧ قصائد،
        - Tanne Bramness : منها من ترجمة
        - ٥- أحمد هردي (١٩٢٢ السليمانية) قصيدة واحدة
- ٦- أحمد عارف (١٩٢٧-١٩٩١كردستان تركيا) ٤قصائد، ترجمة: مراد نعمت نجاة، و Mackane Richard
  - ٧- م. أمين بوز أرسلان (؟! كردستان تركيا) ٢قصيدتان، ت:؟!
  - ٨- مالميسانر (محمد تيفون ، كردستان تركيا) قصيدة واحدة، ت: ليلي تيفون
    - ۹- رو ژن بارناس (۱۹٤٥ كردستان تركيا) قصيدة واحدة
- ۱۰ عبدالله بشيو (۱۹٤٦ أربيل) ۱۸ قصيدة، ترجمة: Rikki Duconet مع الشاعر نفسه
  - ١١- لطيف هلمت (١٩٤٧ كفرى) ٣ قصائد
  - ١٢- أنور قادر محمد الجاف (١٩٤٨ السليمانية) ٤ قصائد
    - ١٣ كمال مير او دلى (١٩٥١ السليمانية) ٤ قصائد
      - ١٤ فرهاد شاكلي (١٩٥١كفري) ٣٠ قصيدة
      - ١٥ ـ بشكو نجم الدين (١٩٥٣ حليجه) ٣ قصائد

١٦- نجيبة أحمد (١٩٥٤ كركوك) قصيدة واحدة

١٧ - خبات عارف (٩٥٩ االسليمانية) ٣ قصائد

١٨ - بروژ آكريي (١٩٦٣ عقره) ٤ قصائد

١٩- ژیلا حسینی (۱۹۲٤-۱۹۹۱کردستان إیران) قصیدتان

٠٠- (نصيرة من كردستان تركيا) قصيدة كإفتتاحية للمحور ص ١٦٥

لابد من الإشارة إلى الدور البارز للشاعر فرهاد شاكلي، الذي ترجم ٣٠ قصيدة لغيره و ٣٠ قصيدة ( ٤٩ صفحة) من مجموع صفحات المحور البالغ (٨٥ صفحة).

إن ماقامت به هذه المجلة عمل جيد وكبير ومفرح يدعو إلى التفاؤل، بل ما أقلّ مثيله في إيصال أصوات الشعر الكردي إلى اللغات الأخرى...ولكن حبّذا لو كانت توسّع هذه المختارات لتشمل قصائد لعشرين شاعراً وشاعرة مثلاً إضافة إلى الإنجاز الحالي، وأن تكون القصائد المختارة مشفوعة بصور الشعراء والشواعر، وبطاقات تعريف مركّزة ووافية، ناهيكم عن دراسة مكثّفة، شاملة ومعمّقة لمشهد الشعر الكردي القديم والحديث، فضلاً عن مراعاة التوازن في الإختيار؛ بحيث يمثّل المشهد البانورامي للشعر الكردي قديمه وحديثه، وشتّى مشارب الشعراء والشواعر في أجزاء كردستان كافّة، ومن ثم نشرها في كتاب مستقل، وعلى صفحات الإنترنيت من قبل (المكتبة الكردية في أمريكا) الطيّبة الذكر ... وعليه فإن عيوننا ترنو إلى تلك المؤسسة الجادّة، وإلى الأديب القدير فرهاد شاكلي وأمثاله من الغيارى على مستوى وصيت ومصير الأدب الكردي، في معمعة الشعوذة الثقافية السائدة هنا وهناك...

وختاماً نقول: للأسف الشديد أن تظل هذه المجلة الرصينة محدودة الإنتشار، وقلّما يحظى بالأطلاع عليها حتّى المهوسون من أمثال العبد الفقير، وربّماً بصدفة سعيدة وما أندرها!

<sup>\*</sup> لم أحظ بالأطلاع على أكثر من المجلّدات الوارد ذكرها في المقالة، وقد سبق وأن قدّمت عرضاً بالكردية للمجلّد الثاني عشر على الصفحتين (٥٥ و ٢٥٦) من مجلة (رامان) الغرّاء، ع ٢٠ كانون الثاني ٩٩٩،

# (1)

حوارات مع كردلوجيين و كردلوجيّات

# هينْني هارالد هانسن: المرأة الكردية، ثقة عالية بالنفس وتضحية في سبيل الحرية والوطن

حاورها: فرهاد شاكلي ترجمة: ج . ز

[هذا الحوار مع الكردلوجية الدنماركية هينني هارالد هانسن (١٩٠٠- ١٩٩٣) أجراه الأديب والصحافي فرهاد شاكلي، ونشره باللغة السويدية في مجلة:

Svensk- Kurdish Journal, Nr, 2, Juni, 1985, S 4-6 ثمّ ترجمه الكاتب الأستاذ ريبوار سويلي إلى الكرديّة أضاف إليه (بضع ملحوظات)، ونشره في مجلة (ماموّستاى كورد) رُ ١٩٠٧ به هارو هاوينى ١٩٩٣. (هيننى هارالد هانسن: رُنانى سهربهرزى كورد پهروّشى ئازاديى ئهتهوه كهيانن) وبدورى ترجمته إلى العربيّة ] (ج. ز)

#### XXX

#### \* كنت قد زرت كردستان قبل قرابة ٢٨ سنة؛ فماذا تعنى تلك الزيارة لك ولأبحاثك العلمية؟

- أجلْ؛ لقد سعدت قبل ٢٨ سنة بزيارة كردستان والمكوث فيها خمسة شهور، بمثابة عضوة (باحثة اجتماعية)، في مشروع سد (دوكان). وتيسّر لي المكوث هناك تحت اسم مراقبة. وكان ذلك يعني ان أعايش البيئة، التي كنت ادرسها ميدانياً، والتي كانت من حسن حظي تضم النسوة الكرديات السنّيات العراقيات، وكان عليّ ان ألقي الضوء على مكانتهن في الأسرة والمجتمع، ومن ثم احدد وأقيّم منزلتهن في المحيط الديني (الإسلامي).

واذا سئلت: ماذا يعني لقائي الاول، لا بل لقائي الاخير ذاك، مع النسوة الكرديات العراقايات، في حياتي الخاصة، ثم في بحوثي العلمية بفاستطيع القول، ان لقائي ذاك مع النسوة المسلمات، المتمثلات في شخص النسوة الكرديات صار بمثابة الحجر الأساس وترك اثره المهم الفعّال في كافة ابحاثي اللاحقة عن الشرق الاوسط. فقد كنت اول امرأة دانماركية مختصة في الحقل السوسيولوجي (قسم الانثروپولوجيا الثقافية) وتجسّدت اكبر صبواتي في دراسة ازياء الشعوب المختلفة. ولقد اتيح لي الإختلاط بكرد العراق، وقيّض لي ان أعايشهم شهوراً، واقوم ببحثي المأمول. وحيث وجدت زيّاً (عباءة وحجاب) تبينت لي لاحقا دلالاته

الثقافية والإجتماعية، إضافة الى طريقة خياطته والقماش المستعمل ومستلزماته الأخرى. وشاهدت في مدينة السليمانية – مثلا- في سنة ١٩٥٧وفي ظل نظام الفصل بين الرجال والحريم، كيف كان يمكنهم بذلك الزي عزل النسوة في محيط العائلة عن الرجال الغرباء، وكان ذلك من طرق الفصل بين الجنسين. هذا من طرف، ومن الطرف الآخر كانت الفوارق تسود الحياة اليومية بين الجنسين في القرى والأرياف برغم عدم شيوع ذلك الزي فيها؛ اذ كان الرجال يعيشون في عالم مختلف داخل المجتمع الكردي، بينما كانت النسوة يعشن رهن البيوت، ويستوجب عليهن ارتداء العباءة والحجاب عند خروجهن الى ضواحى القصبات والقرى.

وهكذا فقد دفعني شغفي لمعرفة الازياء، اثناء مشاركتي في سنة ١٩٥٧ في مشروع دوكان؛ ان اضفي الطابع الإجتماعي على بحثي، ومن ثم أواصله في الماكن اخرى: (البحرين ١٩٦٠، ايران ١٩٦٣، مصر ١٩٦٧ حيث امضيت فيها تسعة شهور) ومن ثم ضمّنت نتائج أبحاثي المتعلقة بالنسوة الكرديات في كتابين باللغة الانكليزية وهما (حياة المرأة الكردية) و (بنات الله). وها آنذا الآن، وبعد مضي ثلاثين عاماً، أجدني سعيدة جداً بترجمتهما الى اللغة الكردية؛ وترجمتها بمثابة تشريف كبير لي، حين ارى اول بحث سوسيولوجي علمي لي مقروءاً بلغة الشعب، الذي كتبت عن نسوته. وهنا اكرر ان سفرتي تلك الى كردستان العراق ومعايشتي للنسوة الكرديات، قد اثرتا لاحقاً تأثيراً كبيراً في شخصيتي وسائر ابحاثي الانثروبولوجية.

\* النسوة المسلمات (ومنهن الكرديات) يتشابهن في جوانب عديدة، ويختلفن في عدة جوانب؛ فهل تيسّر لك تلمّس وادراك تلك الاختلافات، منذ شروعك في البحث؟

- حسبما ذكرت من قبل، إبتدأ بحثي في مجال علم الاجتماع، بين النسوة الكرديات العراقيات؛ فأصبحت النسوة المذكورات نماذج وامثولات لي في دراسة احوال سائر النسوة المسلمات، اي انني توقعت ان تتماثل النسوة المسلمات الاخريات مع الكرديات ، لكنّما تبيّن لي لاحقاً، كيف ان حياة الكرد التراجيدية ومسيرة حركتهم التحررية قد أدّتا الى تنمية الثقة العالية بالنفس ووعي خاص لدى النسوة الكرديات. ولا ريب في انه ليس من اليسير تلمس الظاهرة نفسها لدى النسوة في المجتمعات الإسلامية الاخرى التي لم تمنحهن مثل ذلك الدور وتلك المنزلة الرفيعة؛ بحيث انعزلن عن الانشطة السياسية والاجتماعية. ان المرأة الكردية في نظري صاحبة صفات رائعة، منها الثقة العالية بالنفس، والتي لم اجد مثلها لدى نسوة البلدان الاخرى.

\* هل يمكن ان تصفي التشكيلة الاجتماعية لكردستان الجنوبية (كردستان العراق) حينما زرتيها في اواخر الخمسينات؟

- خلال الشهور الخمسة، التي امضيتها في كردستان، لم يتسنّ لي بأي شكل من الاشكال ان اتناول البنية الاجتماعية الكردستانية بالدراسة والبحث، ولم يكن لذلك الموضوع مجال ضمن ميدان بحثي، الذي اقتصر وبالتحديد على موقع المرأة في المحيطين العائلي والديني والأسري في المجتمع الكردستاني، وذلك اتاح لي الفرصة كامرأة ان اخالط النسوة الكرديات واحتك بهن داخل عالمهن. أمّا بخصوص الجواب الشافي على سؤالك ؛ فبودي ان تعودوا الى كتاب (فريدريك بارث):

#### Fredrik Barth Principles of social organization

#### in southern Kurdistan 1953

- \* تحدث العديد من المستشرقين، الذين زاروا كردستان، عن الحرية التي تتمتع بها المرأة الكردية بالمقارنة مع النسوة العربيات والتركيات؛ فكيف تعللين الامر من المنظور الانثروبولوجي والسوسيولوجي؟
  - للجواب على هذا السؤال؛ أرجو الرجوع إلى جوابي الخاص بسؤالكم الثاني.
- \* يقينا ان كتابيك عن المرأة الكردية يُعَدّان من افضل المصادر في هذا المضمار وسيحتفظان باهميتهما الفائقة، إلا أذا ظهرت أبحاث جديدة، ترى ما السبب في عدم ظهور بحوث جديدة؟
- لا شكّ في ان السبب الكامن وراء عدم القيام بأبحاث جديدة تتعلق بالمرأة الكردية، يعود الى الاوضاع السياسية الشاذة والفوضى، التي عمت كردستان العراق، بعد الفترة التي امضيتها هناك.
- \* في الخمسينيات، كانت النسوة الكرديات بنات وزوجات وامهات واخوات، إلا انهن اضافة الى ذلك استحلن في الستينيات والسبعينيات سياسيات ومناضلات في سبيل الحرية؛ فهل كنت تتوقعين منهن ان يؤدين مثل ذلك الدور ويتحملن مثل تلك المسؤوليات؟
- باعتقادي لم تؤد أيّة نسوة أخريات وفي أيّة مجتمعات اخرى ما ادته النسوة الكرديات من مهمّات جديدة، بل لم تكن للكرديات الماجدات مثيلات في الكفاح من الجل تحرر أمتهن. ومن حسن حظي انني سعدت بالتعرف على تلكم النسوة الواثقات بانفسهن وعايشتهن..
- \* ألمْ تفكري في مواصلة أبحاثك عن حياة النسوة الكرديات، لا سيّما وقد طرأت تغيرات وتطورات اساسية على بنية المجتمع الكردي؟
- للأسف؛ فالشيخوخة (كوني ولدت في ١٩٠٠) تحول بيني وبين السفر الى الخارج، لكنني سعيدة ومنشرحة القلب بمواصلة دراساتي وبحوثي استناداً الى ما جمعته من معلومات ومواد في الشرق خلال السنوات (١٩٥٧- ١٩٦٨).

- \* نحن الكرد شديدو الاعتزاز باصدقائنا (الكردلوجيين والكردلوجيّات بالأخص)، لكننا نستغرب سكوتهم، في هذه المرحلة العصيبة، من تاريخ شعبنا؛ حيث يهددنا الصهر والاحتواء، فلماذا لاترتفع اصواتهم؟!
- لا اعتقد ذلك، ولست اعتبره صوابا؛ اذا ما قللنا من اهمية مساعي وجهود اصدقاء الكرد في الخارج، ولندع تلك الاصوات الخيرة المناصرة لحقوق الكرد في السويد والنرويج والمملكة المتحدة. تواصل دعمها..
  - \* ما هو شعورك وقد شهدت كتابيك مترجمين الى اللغة الكردية؟
    - بعد استلامي للكتابين بالكردية، بم شعرت؟...

طبعاً شعرت انني ظفرت بشرف كبير وسعادة لامتناهية. وأدركت بانني افلحت في تقديم خدمة حسنة لاصدقائي الكرد، الذين كتبت عن ثقافتهم والذين استحقوا فعلا تلك الخدمة. وأجدني الآن استطيع عرضهما على اصدقائي ومعارفي الجدد من الكرد، وكيف فهمت اوضاعهم آنذاك. كما شعرت انه يمكنني الآن ان اقول للنسوة الكرديات، ان معايشتي لبيئتهن الثقافية قد اثرت في تأثيراً كبيراً، بحيث لن انسى ابداً ذلك اللقاء بهن. كذلك آمل من صميم قلبي ان يكون كتاباي لسان حال اعجابي وحبى اللامتناهبين للشعب الكردي.

#### \* هل من كلمة أو عظة توجهينها الى الشعب الكردي عموماً والى النسوة الكرديات خصوصاً؟

- كل أملي أن يحقق الشعب الكردي أهدافه وطموحاته، وأن تواصل النسوة الكرديات مهامهن على المستوى المطلوب منهن في المجتمع؛ فمن الجلي ان القوة الكبيرة للمجتمع تكمن عند النساء؛ فبينما يقارع الرجال ضد صنوف القمع والعسف، تتجسد مهمة النساء في تأمين حياة الاطفال والحيوانات الأليفة.

إن الشعب المكافح بحاجة الى دعم الجبهة الخلفية، اي الجبهة النسوية، واعني بذلك دور المرأة المهم في الحياة، والذي ارى المرأة الكردية الواثقة بنفسها جديرة به.

### البروفيسور مكنزي: العلماء الكرد يعرفون لغتهم ويفهمونها ويمكنهم دراستها أفضل من الأوربيين ألف مرة!

حاوره: الدكتور سيدا ترجمة: ج. ز

لعلاقته - التي تجاوزت ٣٥ سنة - مع اللغة الكردية بقواعدها ولهجاتها، ولكونه استاذاً في معهد الدراسات الشرقية والافريقية بلندن قرابة العقدين، ثم لكونه استاذاً محاضراً في اللغات الايرانية بجامعة (گيورك اوگست) في مدينة (گويتينگن) بالمانية الغربية الهذا ولأسباب أخرى؛ وجدنا من الضروري ان نلتقي البروفيسور مكنزى.

اسمه الكامل (داڤيد نيل مكنزي) وهو دكتور واستاذ معروف جداً لدى علماء واختصاصيي وطلبة اللغة الكردية ولهجاتها، وبالاخص لدى الاوربيين والكرد الدارسين في اوربا، كما انه ذو صيت عند اكثر المثقفين واختصاصيي اللغة الكردية وآدابها داخل كردستان؛ عبر مؤلفاته عن اللغة الكردية، غير ان الكثيرين من الكرد، خصوصا في كردستان العراق، يختلط عندهم اسم البروفيسور مكنزي مع صاحب (مكتبة مكنزي الكائنة في شارع الرشيد ببغداد) او يعتبرونهما شخصا واحداً، وهو خطأ بالطبع، بل ليست ثمة أية وشيجة بينهما، ولا يمتان الى بعضهما البعض بأية صلة قريبة أو بعيدة!

لم يزر مكنزي كردستان فحسب، وانما أمضى في ربوعها قرابة السنة، حيث تعرف على الكثيرين من المثقفين الكرد وغيرهم، ثم ارتبط لاحقا بعلاقة صداقات مع الكرد المتواجدين في اوربا. ولئن ارتأينا لقاءه؛ فقد وجهنا اليه ما يدور في خلدنا من الأسئلة التي أجاب عنها مشكوراً برحابة صدر.

أستاذ مكنزي. سبق وان زرت كردستان العراق، وأمضيت فيها فترة زمنية، بغية تعلم اللغة الكردية وجمع ما في المقدور من الذخيرة اللغوية الضرورية لدراسة لهجاتها؛ وعليه فان ذكريات زيارتك المذكورة وظروف بقائك وعلائقك مع الناس هناك؛ تعتبر ثمينة ولها قيمتها، خصوصاً بعد مضي سنوات طويلة عليها؛ لكل ذلك بودنا ان تستذكرها وتتحدث لنا عنها بشئ من الدقة لطفاً.

- لقد زرت كردستان العراق مرة واحدة فقط، وامضيت فيها سنة واحدة، وذلك ابتداءا من شهر ت١٠/ ١٩٥٤، ولم اقصد العراق مباشرة في سفري من بريطانيا، وإنّما قصدت تركيا اولاً، ناوياً زيارة كردستان تركيا والبقاء فيها لفترة، لكنما السلطات التركية رفضت طلبي ولم تسمح لي بذلك؛ فاضطررت الى التوجه مباشرة الى بغداد مصطحباً زوجتي وطفليً (كان عمر الكبير سنتين والصغير

اربعة شهور) وكنت احمل رسالة توصية من (إدمونزد) الى توفيق و هبي وسعيد قزاز وزير الداخلية في الحكومة الملكية أنذاك. كانت اوضاع العراق عموماً واوضاع الكرد خصوصاً سيئة أنذاك، لكنّما لا يمكن ان تقارن باوضاعكم الحالية، التي ليست بأسوأ واتعس منها فحسب، بل هي الموت بعينه! وعندها سارعت الي وزاّرة الداخلية، واوصلت الرسالة الى سعيد قزاز، الذي وعدني بتيسير كل ما من شأنه ان يحقق مهمتي، وبالسرعة الممكنة، لكنني لما تركت مبنى الوزارة، لم يخطر ببالى ولم اشعر من قريب أو بعيد، ان عقبتين ستجابهانني لاحقاً، أو لاهما: كنت احمل كاميرا، على أمل أن اصور كل شئ على مرامى، بينما تبيّن لى ان التصوير ممنوع بدون إذن من وزارة الداخلية؛ إذ ادركت ذلك الأمر عند مشاهدتي طابوراً من الأجانب الاوربيين داخل مبنى الوزارة، حيث احتشدوا للحصول على الإجازة المطلوبة . وعرفت ايضا فيما بعد، كيف انهم مع استلامهم الإجازة ينصحونهم ويحذرونهم من تصوير الطرق والجسور والأحياء والأزقة والدور البائسة والشحّاذين...! أمّا العقبة الثانية، فقد جابهتني، حين وصلت مع عائلتي الى كركوك، حيث هممنا بالذهاب الى السليمانية؛ فإذا بمتصرف كركوك يبلّغني ان امراً رسميا جاءه من وزارة الداخلية ينص على اقامتي في كركوك وعدم المغادرة الى السليمانية ؛ ريثما يقدمون لى التسهيلات اللازمة لاحقاً!

× ألا يعنى ذلك، ان سعيد قزاز قد وجه امره الى متصرف كركوك بدلا عن متصرف السليمانية؟

- اجل؛ فقد حدث حينها التباس ما ..!

#### × فاضطررت الى البقاء في كركوك، والإنتظار... أليس كذلك؟

- كلا، لم انتظر ولم امكث، فلم تكن كركوك عندي اكثر من محطة على طريق سفرتي.. وسرعان ما قصدنا السليمانية. وهناك بُلغت ايضا بعدم مغادرة السليمانية والسفر الى ضواحيها وقراها...؛ إذا لم يصل امر من وزارة الداخلية بهذا الشأن. كان متصرف السليمانية آنذاك عربيا (نسيت اسمه) ورغم موقفه الحسن مني، أمرني بذلك! ففاتحت حينها القنصل البريطاني المقيم في كركوك، والذي هب الى مساعدتي بحميمية، كما زارني بنفسه في السليمانية، ومع ذلك فقد استغرق استصدار الأمر الوزاري المطلوب من بغداد شهراً، دبرت اثناءه شؤون عائلتي وخاصة السكنى، حيث رافقني فؤاد مستي شقيق توفيق و هبي؛ لاستئجار دار في وحاصة السكنى، حيث رافقني فؤاد مستي شقيق توفيق و هبي؛ لاستئجار دار في وتقابلها مدرسة قديمة. كانت اقامة علائق الجيرة والصداقة مع اهل السليمانية سهلة وتقابلها مدرسة قديمة. كانت اقامة علائق الجيرة والصداقة مع اهل السليمانية سهلة الحليب الجاف المعلّب لطفلنا الرضيع. في حين كان الأمر خلاف ذلك في كركوك، حيث كان الحليب الجاف المعلّب لطفلنا الرضيع. في حين كان الأمر خلاف ذلك في كركوك، حيث كان الحاب الجاف المعلّب الطفانا الرضيع. في حين كان الأمر خلاف ذلك في كركوك، حيث كان الحاب الجاف المعلّب الجاف متوافراً في

دكاكينها؛ لوجود شركة النفط وتواجد الأجانب فيها. كذلك صعبت الحياة اليومية الى حد ما على زوجتي؛ بسبب الحاجز اللغوي، بينها وبين الجيران والناس في الأسواق؛ لأنها كانت تجهل اللغة الكردية. ورغم كون السليمانية مدينة قشيبة وآسرة آنذاك، إلا انها لم تحظ بأكثر من ثلاثة شوارع مبلطة، أمّا طرق الأحياء والأزقة فقد كانت ترابية؛ فكان أهاليها يغوصون حتى ركبهم في الأوحال في فصل الشتاء.

سأروى حادثة طريفة. حينها ذهبت الى مصرف السليمانية؛ لافتتاح حساب خاص؛ فاغتبط الموظف المسؤول عن القسم أيّما اغتباط (وكان تركمانيا حسب ظني) لكوني- حسب قوله- اول اجنبي يفتتح مثل هذا الحساب عندهم، ولقد رجاني كثيرًا بتكرار زيارتي والتحدث معه بالانكليزية؛ لكي يشحذ لغته الأنكليزية! فقلتُ له لن افعلها؛ لأنني نحيت انكليزيتي جانباً ولا أود التحدث بسوى الكردية؛ لعلني اتقنها. علما بانني كنت قد درست لمدة سنة عند (ادمونز) بلندن نصوصا كردية، لكننى لم احظ بفرصة التحدث بالكردية؛ ولذلك فإن مجيئي الى كردستان كان بغية أن أُجيدُ وأتقن اللغة الكردية، لا سيما التحدث بها بطلاقة؛ فضلاً عن جمع الذخيرة اللغوية اللازمة من المفردات والنصوص ؛ من أجل دراسة لهجاتها وقواعدها.. والحق ان الاخ فؤاد مستى قد أعانني بصميميّة كثيرا في هذا المضمار مع صديقه حسن حسين المعروف بـ (حسن زراعه) طبعا حسب امكاناتهما والفسحة الزمنية المتاحة لهما في خضم انشغالاتهما الوظيفيّة والعائلية.ولذلك وجب عليَّ الإختلاط بغير هما؛ لاستكمال هدفي، ألا وهو اتقان المحادثة بالكردية؛ وبهذا القصد ذهبت الى (نادى الموظفين) في السليمانية مرتين او ثلاث مرات. كما زرت الـ (ريست هاوس- دار الاستراحة) العائدة للقوة الجوية البريطانية هناك. وكنت اتبادل الزيارات مع الكثيرين من أهالي السليمانية، الذين نسيت اسماء اكثر هم- للاسف الشديد- واتذكر منهم الآن: نجم الدين الملا، الذي اهداني صورة شخصية له مع احدى مخطوطاته، وكذلك بابه على والشيخ قادر الحفيد ومنذ شهر نيسان ١٩٥٥ رحت أزور ضواحي السليمانية وتوابعها الإدارية، وبالأخص حلبجة وقلعة دزه ؟ لكي استمع مباشرة الى اللهجات الكردية من افواه ناطقيها، فأسجلها بمسجلتي القديمة التي اصطحبتها لهذا الغرض.

لقد كان الذين التقيتهم داخل السليمانية من فئة المتعلمين والمثقفين. اما اغلب سكان ارجاء السليمانية فكانوا بسطاء وأمّيين. وقد حدث ان تعرفت في قلعة دزه على مدير مدرسة اسمه مجيد سعيد. وكان من مناهضي النظام الملكي الحاكم. وقد عوقب بالنقل الى هناك؛ لأنه لم يعلق صورة الملك فيصل في غرفة ادارة مدرسته في السليمانية. ولقد ساعدني كثيرا في تيسير اقامتي ومهمتي والغريب والطريف ان الأستاذ مجيد راح ذات يوم يرجو احد اغوات اطراف قلعة دزه؛ لكي يرسل الينا

رجلين أمّيين؛ لأستمع الى كلامهما واسجل بعض النصوص الشعبية من فيهيهما، وإذا بالآغا يستجيب لنا؛ فأرسل الينا شخصين، كان احدهما شيخاً مسناً وأدرد (بلا اسنان) لم افهم بتاتاً ما تحدث به بلخبطة!

وفي شهر نيسان نفسه، زرت اربيل وراوندوز. وفي اربيل زرت كيو موكرياني ومطبعته (مطبعة كردستان)، حيث حصلت منه على مجموعة من الكتب الكردية. وكنت قد اشتريت من قبل في السليمانية مجموعة اخرى من الكتب والمجلات، بينها أعداد مجلة (گلاويژ) التي تراءت طباعتها لي رديئة جداً.

وفي نيسان نفسه توجهت مع عائلتي الى الموصل وبادينان. ومن حسن حظي؛ كان القنصل الانكليزي المقيم في كركوك منقولا الى الموصل، فالتقيته، فرافقنا الى آكري (عقره)، حيث اتصل باحد الأغوات هناك واستأجر لنا داراً للسكني.

وحينها كان الأستاذ شاكر فتاح قائممقام آكري. ولقد آزرني وساعدني بأقصى شهامة وحميمية. ووجد أحد خدم الآغا رجلاً يدبّر شؤوننا المنزلية.

والتقيت في آكري قسّاً مثله كمثل الموظف التركماني في السليمانية، والذي كان يطمح الى تقوية انكليزيته على حساب كورديتي!

لقد جبت أرجاء آكري وزرت العديد من قرى السورچيين، وزرت آميدي (العمادية) وزاخو وضريح الشيخ آدي. وجمعت الكثير من الذخيرة اللغوية المهمة في تلك الأنحاء.

وبعد ان قضينا اربعة شهور في بادينان، توجهنا الى حلب في سوريا، حيث تركت عائلتي في فندق (بارون) الشهير، وسافرت وحدي الى دمشق، لزيارة آل بدرخان حيث التقيت السيدة روشن بدرخان عقيلة جلادت بدرخان والدكتور كامران بدرخان في (حي المهاجرين)، كما التقيت عثمان صبري، وزرت (مطبعة الترقي). وهناك بالإضافة الى كل ما استفدته من البدرخانيين في المجال اللغوي، أهدوني مجموعة من الكتب الكردية المطبوعة في سوريا، ومن ثمّ عدنا الى بريطانيا عن طريق تركيا.

#### × أستاذ مكنزى.. هل يقتصر حقل تخصصك على اللغة الكردية أم هو اوسع من ذلك؟

- انه أوسع، ويمكن القول انه يشمل اللغات الايرانية عموماً، فقبل سفري الى كردستان والبحث في شأن اللهجات الكردية، كنت قد حزت على شهادة الماجستير على الخاصة بـ (الفارسية الوسطى) وحتى تاريخ سفري المذكور، لم يكن هنالك ما يضاهي البحث القيّم لـ (ژوستي) عن قواعد اللغة الكردية، والذي

يرجع تاريخه الى عام ١٨٩٠، كذلك مؤلفات (سون) و (ادمونز) في عشرينيات قرننا هذا، علما ان عمل سون تشوبه نواقص كثيرة، وهكذا فقد جاءت اطروحتي للدكتوراه كأول بحث علمي يتناول لهجة منطقة السليمانية، التي تمثل القسم الستاندرد النموذجي من اللهجة السورانية (اللهجة الكردية الوسطى) التي يتحدث بها كرد مهاباد وبوكان وسقز واشنو ورواندوز واربيل وكركوك والسليمانية وبانه ومريوان.

# × من غرائب الأمور ان اللغة الكردية وآدابها لا تدرس بشكل مستقل في المعاهد والجامعات الاوربية، وإنّما تدمج مع قسم اللغات الايرانية، بينما يختلف الأمر في الاتحاد السوفيتي!

- يرتبط الأمر بتقاليد وأعراف الجامعات الأوربية ؛ فمنذ الربع الاول من القرن التاسع عشر، وبالذات منذ سنة ١٨٢٠ فصاعداً، وبعدما وجد العلماء اللغات ذوات القربي باللغات الاوربية؛ ابتدع الالمان مصطلح (اللغات الهندوجرمانية) والانكليز والفرنسيّون مصطلح (اللغات الهندو اوربية) وصنفوا تلك اللغات مع لغاتهم، في بضعة اقسام، وفي اطار منظومات اكبر واوسع تحت تسميات (جرمانستيك، رومانستيك وايرانستيك. الخ)، فحين يقولون: (اللغات الايرانية) فهم لا يقصدون الفارسية وحدها ولا ايران وحدها، وانما يقصدون اللغات الموجودة في الهند وباكستان وافغانستان وتاجيكستان، بالإضافة إلى إيران نفسها، ثم في قسم من العراق وقسم من تركيا.

لقد وضع الالمان هذا التصنيف في إطار منظومة كبيرة؛ فقلدتهم وحاكتهم الجامعات الأوربية!

أمّا الروس فقد جاء اهتمامهم كما يلي: بعدما تخطى نفوذ القياصرة السياسي تخوم القفقاس نحو أصقاع أخرى من آسيا، ووقعت بضعة شعوب هندوأوربية تحت حكمهم؛ اتبعوا الدستور الالماني نفسه؛ فكانت اللغة الكردية تدرس مع اللغات الايرانية في الجامعات الروسية. اي لم يكن للغة الكردية قسم خاص بها؛ فعلى سبيل المثال تدرس اللغة الكردية حالياً في قسم اللغات الشرقية في يريقان عاصمة ارمينيا (علما ان يريقان نفسها شرقية) وهنالك قسم أو ما شابهه باسم (كابينيت كوردسكايا) في معهد لغات وثقافات الشعوب الآسيوية في لينينگراد (بطرسبورگ) وكنت قد زرته عام ١٩٦٢ حين كانت رئاسته مناطة بالبروفيسورين قناتي كُردو وسوكرمان (وهو يهودي بلطيقي) كما التقيت اثناء تلك الزيارة عرب شمو، الذي وسوكرمان (وهو يهودي بلطيقي) كما التقيت اثناء تلك الزيارة عرب شمو، الذي أن عمره يناهز الستين عاما آنذاك. واتذكر الان كيف تهجم في بداية لقائنا- كأي شيوعي عقائدي- على الإستعمار البريطاني.. والحق يقال ان عرب شمو كان نابغة ونشطأ جدّاً. وهنا اود القول بأنني رحت أتلقى بطاقة تهنئة في كل رأس سنة جديدة

منذ الزيارة المذكورة حتى الآن. وذلك في حقيقة الامر تعبير عن مشاعرهم الصادقة وصداقتهم الحميمة. وهو ايضاً مدعاة اعتزازي وتقديري.

إن الظروف الراهنة - حسب اعتقادي - غير مؤاتية لفتح اقسام مستقلة خاصة باللغة الكردية وثقافتها، في الجامعات الأوربية؛ ويكمن السبب الرئيسي في شحة المصادر، لا سيما المطبوعات الكردية التي يشترط وجودها الكافي للقيام بالدراسات والبحوث بصورة وافية ودونما قصور.. في حين نجد العكس- مثلافيما يتعلق باللغات: الفارسية والعربية والتركية.. فمطبوعاتها كثيرة جدا؛ بحيث لايلاقي المختصون والطلبة أية صعوبات تذكر في إجراء ما يبتغونه من دراسات وبحوث. وإني أرى من الأفضل أن يسعى الكرد أنفسهم الى تحقيق ذلك وفي بلادهم بالذات، اي في اجزائها الموزعة؛ إذا ما أتيحت لهم الفرصة، بأن يؤسسوا بعدهم بالذات، اي المراسة والبحث في مجالات لغتهم وأدبهم وثقافتهم.. وأن يطوّروها ويجمعوا المزيد من الذخائر والمصادر والمراجع؛ فحينئذ سيلفت الامر لظار الجامعات الاوربية، ويمكنها النهل منها واغناء اقسامها ذات العلاقة..

× يتركز جانب كبير من دراساتك وبحوثك عن اللغة الكردية قواعدها ولهجاتها: ضمن مجمل أثارك المتعلقة باللغات الإيرانية، أاليس الامر كذلك؟

- لقد أنجزت بالذخيرة التي جمعتها في كردستان أطروحتي لنيل الدكتوراه، التي تناولت فيها قواعد اللهجات الوسطى والبادينية في اللغة الكردية. ثم نشرتها مطبعة الوكسفورد في (١٩٦١- ١٩٦١) في كتاب من جزءين، يحتوي الجزء الاول على القواعد الكردية، والجزء الثاني على العديد من النصوص. وقبلها بالضبط في سنة ١٩٥٥ كنت قد عينت محاضراً في اللغة الكردية في معهد الدراسات الشرقية والافريقية بلندن، وهوالامر الذي ربط اسمي باللغة الكردية وثقافتها حتى عام ١٩٧٥، فقد بقيت هناك حتى نلت درجة استاذ مساعد. ولكنني منذ ١٩٧٥ وحتى يومنا هذا صرت أستاذ الايرانيات في جامعة كيورك اوكست في مدينة كويتينكن بإلمانيا الغربية. وأتذكر الآن بأني قد كتبت ايضاً في لندن دراسة عن اللهجة الهورامية (الكورانية) ساعدني كثيرا على انجازها الأخ (سان تحسين جعفر سان) الذي كان يدرس حينها في لندن. كما نشرت عدة مقالات اخرى عن اللغة الكردية. ومع كل ذلك لا يمكن ان يشكل كل انجازاتي الخاصة بالكردية، الكفة الراجحة مقابل كفة انجازاتي الخاصة باللغات الايرانية.

 $\times$  يبدو ان الإستكراد عموما وقواعد اللغة الكردية بالأخص قد احتكرهما الاوربيون، لا سيما السوڤييت حتى اوائل الستينيات، لكنما الامر اختلف لاحقاً مع ظهور عدد من الاختصاصيين الكرد، الذي درس اكثرهم في اوربا والاتحاد السوڤياتي؛ فهل تعرف احدا منهم وهل عندك علائق مهم؟

- كما ذكرت، التقيت عرب شمو وقناتي كردو، ولي علائق بأيوبيان وبكاييف. كما تعرفت منذ عشرين سنة في لندن على الدكتور كمال فؤاد، الذي دأب على رفدي من حين لآخر بالدراسات والكتابات اللغوية المنجزة من قبل المدرسين والأساتذة الكرد في العراق؛ لكي أقوم بتقييمها. وإذا ما خرجنا من دائرة اولئك المدرسين والعلماء؛ فقد تعرفت عموما على الكثيرين من الكرد هنا وهناك، وعقدت مع بعضهم علائق وصداقات، فقبل خمس عشرة سنة - مثلا- لمّا حططت رحالي في مدينة كويتينكن وشرعت في عملي الاكاديمي بجامعتها، كانت لغتي الألمانية ضعيفة، وذات يوم سمعت كرديين في أحد الأسواق؛ يتحدثان بلهجة السليمانية؛ فسارعت الى التحدث معهما وعرفت نفسي وأخذت استفسر منهما.. كان احدهما صديقنا فاخر حمدي، الذي نلتقيه احياناً، كما نلتقي ايضاً عدداً آخر من الكرد المتواجدين في هذه المدينة بين الحين والحين.

× يبدو ان علماءنا ومختصينا الكرد قد أخذوا يمحصون ويدققون كل ما يتعلق بقواعد اللغة الكردية ولهجاتها، بل يتخذون مواقف نقدية تجاه العلماء الأوربيين، ولم يعودوا يكررون آراءهم على علاتها وبمحاكاة عمياء. فكيف ترون هذه المواقف؟

- اعتبر نزوعهم ظاهرة اعتيادية وطبيعية وجانباً من الجدال العلمي الشائع في كافة المضامير العلمية؛ وذلك يساعد على التطور والإزدهار.. ولأفصح هنا عن حقيقة، ألا وهي ان الكرد، لا سيما العلماء منهم يعرفون لغتهم ويفهمونها ويمكنهم دراستها أفضل من الأوربيين ألف مرة! ولكن الذي استلفت نظري هو انني لم اطلع خلال كل تلك السنوات الاخيرة على دراسات وبحوث قيمة للكرد، وكلي امل ان اطلع لاحقاً، على دراسات وبحوث مهمة رائعة للعلماء الكرد.

× لقد تعرّضت انت ايضاً للنقد من طرف العلماء الكرد؛ منذ ان طرحت رأيك بشأن بعض اللهجات الكردية، وبالاخص اللهجة الكورانية، التي حسبتها غير كردية! ومع أن البعض من ذلك النقد سياسي، لكن بعضه الآخر علمي كدراسة (ايريدا اناتوليقًا سميرنوقًا وكريم الأيوبي) الموسومة (عن لهجات اللغة الكردية).

- فيما يخصني بالذات هو انني توصلت بالدراسة والبحث الى ان بنية الهورامية (الكورانية) غير مطابقة لبنية اللغة الكردية، وذلك لا يعني أن الكورانية لهجة فارسية او حتى قريبة من الفارسية، وانما هي برغم استقلالها الظاهري، أقرب واشبه ما تكون باللهجة الزازائية (الدملية) في كردستان تركيا؛ ولذا لست أستبعد حقيقة كون الكورانيين والزازائيين (الظاظا) من أرومة واحدة ومن الموطن الأصلي نفسه الواقع على سواحل بحر الخزر (قزوين) وقد هاجروا منه منذ قرابة الد (٢٠٠٠ عام) واستوطنوا ديارهم الحالية. وإن رأيي يؤكّد على الجانب المجرد للغة والقواعد، ولا أقصد منه تقديم تحليل اجتماعي وسياسي وتاريخي لأصل الـ

(گوران)، أو حسبان الهور امانيين غير كرد، أو منعهم من أن يحسبوا أنفسهم كرداً؛ فمثل هذا الأمر ليس من شأن ومهمة لغوي مثلى.

 $\times$  يمر نضال الشعب الكردي الآن في مرحلة صعبة وعصيبة جداً؛ حيث يسعى أعداء الكرد بمخططاتهم الرهيبة الى القضاء على الكرد شعباً ولغة وثقافة ؛ فما هو شعورك ورأيك بهذا الخصوص؟

- إنني أقف بكل مشاعري وأحاسيسي مع الشعب الكردي، الذي يعاني شتى صنوف المحن والويلات، والذي يمر الآن بمرحلة رهيبة وعصيبة جداً، بل يتفطّر قلبي عليه. ومع كل ذلك فأنا غير راكن الى الحاضر المزري لهذا الشعب وإنّما أنا متفائل بمستقبله، وإني لعلى ثقة كبيرة بأن المستقبل سيكون في صالح آماله وطموحاته في نيل الحرية والإستقلال. فما عليكم إلا أن تفكروا في حقيقة كونكم شعباً عريقاً قام المحتلون والأعداء بشتى المحاولات الرامية الى ابادته، منذ القدم وحتى اليوم، طوال مراحل تاريخه الفجيع، بل في أزمنة، لم يكن عدد نفوسه يتجاوز بضعة الاف نسمة. وها هو اليوم قد بلغ عشرات الملايين. إذاً بالعكس من أوهام الأعداء الأخساء؛ سوف لن يباد أبداً، وإنّما سيحقق طموحاته المشروعة عاجلاً أو آجلاً.

#### × هل لديك جديد ما عن اللغة الكردية وقواعدها؟

- ليس لدي شئ من هذا القبيل، ولا أي مشروع مستقبلي. ففي الحقيقة لا يمكنني أن أستبق بالتصريحات ما سأفعله مستقبلاً؛ فجهودي الآن منصبة على مساعدة الطلبة من دارسي اللغة الكردية وقواعدها. فمثلاً أساعد الآن شاباً امريكياً عاكفاً منذ فترة على وضع قاموس كبير (كردي- انكليزي) وأنا على اتصال دائم معه؛ لتقديم كل ما يحتاجه من توجيه وارشاد.

#### $\times$ هل تود ان تزور كردستان الآن يا بروفيسور مكنزي؟

- للأسف لا أود ذلك في الظروف الراهنة، لكنني أحب جدًا أن أهنأ بزيارة كردستان، في ظروف أخرى ملائمة للكرد ولي..

#### المصدر:

#### Pereng, J: 5, Salî 4, Mangî yekî, 1991, Elmaniya

وقد أُجري الحوار قبل توحيد (المانيا الشرقية والمانيا الغربية) وثمة تصرف طفيف في مقدمة الحوار ووضع عنوانه (ج. ز)

## الكُردلوجيّة سميرنوقا: نحن نساند نضال الشعب الكردي

#### ترجمة: ج.ز

{ تقدّم الكُردلوجيّة الروسيّة ايريدا اناتوليقًا سميرنوفًا نفسها كما يلي:

ولدت في سنة ٢٨ ٩ ١ في قصبة (سچيقنكا) بمنطقة (سمولينسك) وتلقيت دراستي الاعدادية في اطراف موسكو، ثم شرعت في دراسة اللغتين الفارسية والبشتو (الافغانية) في سنة ٢٤ ٩ في معهد الدراسات الشرقية بجامعة موسكو، ثم اشرفت حتى ١٩٥٧ على شوون المطبوعات في دار النشر الحكومية للقواميس باللغات الاجنبية والمحلية، حيث صدر بمشاركتي قاموس (روسي- پشتو) في سنة ٥٥ ٩ ١، ثم اشرفت على طبع قاموس (كردي-روسي) للأستاذ قناتي كردو، وخلال عملي هذا، بدأت تعلم اللهجة الكرمانجية (من اللغة الكردية/ج.ز) وكان معلمي الاول الأستاذ چركسي بكو.

في اواسط الخمسينات وبمبادرة من العلامة يو. أ. اوربيلي؛ تأسس القسم الكردي في معهد الدراسات الشرقية، التابع لاكاديمية العلوم السوقياتية؛ فبدأ باعداد كوادر الكردلوجيا، وقبلت طالبة في الدراسات العليا في القسم المذكور برضا اوربيلي، حيث درسني الاستاذ كردو ثلاث سنوات. وبينما كنت ادرس الكرمانجية الشمالية، كان كريم الايوبي \* يدرسني اللهجة السورانية (الكرمانجية الوسطي)، وعملت منذ ٢٩٨٦ في المعهد اللغوي التابع لاكاديمية العلوم السوقياتية وقد دافعت في ١٩٦٢ عن اطروحتي لنيل شهادة الكانديدات، ثمّ عن اطروحتي لنيل الدكتوراه في علم اللغة سنة ١٩٨١

#### × كيف بدأت علاقتك مع الكرد واللغة الكردية؟ ولماذا اخترت دراسة اللغة؟

- في سنة ١٩٥١ بعدما اكملت دراستي، في معهد الدراسات الشرقية بجامعة موسكو، عملت مشرفة ، في دار النشر الحكومية للقواميس باللغات الاجنبية والمحلية، وكان اشرافي على اصدار القاموس (الكردي- الروسي) للاستاذ قناتي كردو على عاتقي؛ ولذلك بدأت بتعلم ودراسة اللغة الكردية بجديّة، وبدأت انشطتي وأبحاثي اللغوية منذئذ.

#### × ما هي منجزات الكردلوجيا الروسية في المجال اللغوي؟

- بدأ الاهتمام في روسيا، منذ قرون، بمعرفة ما يتعلق بالكرد تاريخاً، لغةً، ادباً وفولكلوراً.... لكنّما ظلّ الإهتمام بتلك المواضع حتى النصف الثاني من القرن التاسع عشر، في إطار انطباعات السيّاح وكتب رحلاتهم، أمّا العمل الفعلي المنصب على اللغة والقواميس والقواعد الكردية، فقد ابتدأ في النصف الثاني من القرن التاسع عشر، ابتداءً من اعمال الكساندر ژاپا و بيتر ليرخ و س. آ.

إيكيزاروق وعلماء آخرين. ومن ثمّ دسّنت الكردلوجيا نشاطها المنظّم في الاتحاد السوفيتي بصورة فعليّة مشهودة خلال ثلاثينات القرن العشرين؛ إذْ نشر العلماء السوفيات حتى الآن الكثير من المؤلفات التي تناولت اللغة والقواميس، ومناهج الدراسة الكردية. ويمكننا في هذا المضمار ان نشير الى العديد من الأقلام الرصينة المثمرة امثال العلماء: عرب شمو، قناتي كردو، چركسى بكو، زري اوسِپ، كريم الايوبي و آخرين. وكان للمستشرق العالمي الكبير (يو. أ. اوربيلي) اعظم الأثر، في تنشئة وانضاج كوادر الكردلوجيا، بلْ فتح قسم لهذا الغرض. ولا يمكنني في هذا اللقاء القصير ان أقدم مسرداً وافياً لأبرز المنجزات الكردلوجية السوفياتية، وإنّما يمكن التأكد من مصداقية زعمي هذا؛ بإلقاء نظرة خاطفة على ببليوگرافيا الكردلوجيا ١٩٦٣ موسكو، للكردلوجية رُ. س. موسيليان، وكذلك يمكن الاطلاع على مطبوعات الحقبة الماضية القريبة بمعاينة كتالوكات المكتبات العلمية.

#### × كيف ترين المسار التاريخي للغة الكردية ضمن اطار اللغات الايرانية؟

تُعد اللغة الكردية، حسب عدد الناطقين بها؛ احدى أهم اللغات الإيرانية القيّمة؛ فهي ثريّة جدّاً من حيث المفردات، الإصطلاحات والإشتقاقات، وكذلك يتبيّن المستوى الراقي ومدى الطاقة التعبيرية لها في الآثار الأدبية الابداعية الكلاسية والمعاصرة بالأخص. وبالعكس من رأي بعض اولئك الذين يبالغون في مدى تأثير اللغة العربية على اللغة الكردية؛ يمكننا القول ان الكردية- بالمقارنة مع الفارسية- قد حمت نفسها كثيراً من ذاك التأثير؛ فللكرد (مثلاً) مفردات واصطلاحات خاصة بهم، بينما يستخدم الفرس مفردات واصطلاحات عربية. والكرد (مثلاً) يقولون: (ميّر وو، ئابوورى، خوّشهويستى/ ئهڤين، كات..) أمّا الفرس فيقولون: (تاريخ، اقتصاد، عشق، وقت)!

# × جرت وتجري مناقشات وسجالات، هنا وهناك، بلْ قد تحتدم احياناً، بخصوص لهجات اللغة الكردية، فهناك من يحسب بعضها غير كردية؛ فما هو رأيك في هذا الصدد؟

من الواضح ان الإشكاليّة تتعلّق باللهجتين الكورانية والزازاكية، حيث لا يحسبهما بعض العلماء الغربيين من اللهجات الكردية، بالعكس من العلماء السوقيات، لكن فرضيتهم المستندة الى بضع مؤشرات لغوية؛ لا يمكن الجزم بأنها قاطعة وحاسمة علمياً؛ وعليه فهي بلا اساس متين. إن جوهر المشكلة يكمن في استحالة معالجتها ببضع مؤشرات، في حين ان الاسلوب العلمي في معالجة مثل هذه المسألة: على أيّة لغة تحسب هذه اللهجة او تلك؟ يبتدئ بالركون الى المنظور الإجتماعي، وقبل كل شئ، رأي الناطقين بهذه اللهجة أو تلك، يحسبون انفسهم من منحدرين من اية ارومة قومية. ولأن الكورانيين والزازاكيين يحسبون انفسهم من

الكرد ويعتبرون لهجتيهم كرديتين؛ فعلى العالم اللغوي في هذه الحالة، ان يأخذ رأيهم بعين الاعتبار والتمعن والعناية، بل يجعله الحجر الاساس لكل بحث ولطرح أي رأي. أمّا دور البحث اللغوي المجرد، فيقتصر حينئذ على تحديد الكردلوجيين لموقع ومكانة تينك اللهجتين داخل اطار اللغة الكردية. ولقد بحثنا انا وكريم الايوبي هذه المسألة باستفاضة في مبحثنا (عن لهجات اللغة الكردية) في كتاب (دراسة لغوية. اجتماعية وانسانية في التقاليد اللغوية المختلفة، موسكو، ١٩٨٦ (ص١٩٧).

× كانت الكردلوژيا وما تزال تتقدم كعلم في كلا الشرق والغرب؛ فماذا تجدين من ائتلاف واختلاف ما بين الكردلوژيا السوقياتية ونظيرتها الاوربية- الغربية؟

لكوني مختصة ومعنية بدراسة (اللغة الكردية)؛ سأتحدث حصراً عن هذا الجانب من الكردلوريا لدى الفريقين.

بالمقارنة مع الغرب، تجري الدراسات والابحاث من قبل السوڤيات بصورة شاملة لسائر جوانب اللغة الكردية مثل: القواعد، كيفية نشوئها والدراسات الصوتية، كذلك يولى الاهتمام الزائد بوضع القواميس. كما شرع العلماء السوڤيات في الفترة الاخيرة بدراسة الآثار الادبية الكلاسيكية الكردية، لكن ابحاث العلماء الغربيين تنصب طراً على قواعد اللغة الكردية.

ثم ان الكردلوريا السوقياتية (بصفتها علماً) تتناول هذه المسائل وتدرسها عبر منظور موضوعي، في حين نجد بعض علماء الغرب امثال (مكنزي وجويس بلو) قد اتخذوا موقفاً مسبقاً وقصدياً في أبحاثهم، بل يتكشف نهجهم هذا اكثر، في ميادين الابحاث اللهجوية اللغوية والتاريخية المتعلقة بالكرد، والإستنتاجات التي يسعون الى توكيدها في دراساتهم غير نابعة من مصادر ومراجع لغوية موثوق بها، بل هي اقرب ما تكون الى الأراء الشخصية، التي يغرفونها من بعض الانطباعات والأراء المطروحة في القرن الماضي، والتي يبتغون فرضها عنوة على الناس بصفتها حقائق تاريخية نهائية وقاطعة، والجدير بالذكر هنا، هو ان بعض المؤلفين السوقيات يجترون ايضاً الآراء نفسها امثال (ر. ل. تسابولف وگ. اساتريان..)

#### × وماذا عن اعمالك؟ ماذا كتبت وماذا نشرت؟

- نشرت حتى الآن ثلاثة كتب \*\*:

اللهجة الموكرية الكردية (بالاشتراك مع كريم الايوبي) لينينگراد/ ١٩٦٨

كتيكوريا الأعداد في اللغات الإيرانية، لينينكراد ١٩٧٤.

أصوات اللغة الكردية (بالاشتراك مع كريم الايوبي) لينينگراد ١٩٨٥ .

والعديد من المقالات والدر اسات...

أمّا حاليّاً فأشتغل على بحث (تاريخ قواعد اللغة الكردية) والذي استقي مادته من الامثلة والادلة والاسانيد والشواهد الموجودة في اللهجات: الكرمانجية، السورانية، الكورانية والزازاكية.

#### $\times$ ما هو مشروعك المقبل في المضمار اللغوي والكردلوژي؟

- في نيّتي مواصلة ابحاثي المتعلقة بتاريخ اللغة الكردية.

#### × ما هو رأيك بتأسيس جمعية او رابطة لكردلوژيي العالم؟ وفي عقد مؤتمر عام للكردلوژيا؟

- أستحسن الفكرتين، ولكن ارى ان يعقد مؤتمر للاستكراد العالمي، ثم تأسيس الجمعية العالمية للكردلوجيين، خلال تلك الفرصة؛ فذلك سيتيح المجال لاقامة العلاقات بينهم وتبادل الآراء والافكار بصورة دائمية، والاستفادة المتبادلة من تجارب وخبرات بعضهم البعض.

# $\times$ كيف ترين ظروف واوضاع كردستان الراهنة؟ هل تعتقدين ان الشعب الكردي قد اقترب من تحقيق اهدافه؟

لا أكشف سرّاً؛ ان قلت بأن الشعب الكردي لم يشهد طوال تاريخه، كمثل ما يشهده اليوم من سوء الاوضاع والهجمات الشرسة عليه، حيث تمارس الانظمة المختلفة ضده سياسات الابادة والإحتواء والتذويب. كذلك لم يحدث ابداً ان تأجج اوار نضاله التحرري مثلما يحدث الآن. ويؤازره تأييد القوى التقدمية.

ويمكن القول انه في ظل سياسة (الپيريسترويكا) والتفكير الجديد، الذي يحدو الدولة السوڤيتية. قد اخذ الهدوء يسري في اوصال العلاقات الدولية المتشنجة؛ و عليه لا بد من ان تعالج المسألة الكردية مع سائر معضلات الشرقين الادني والاوسط.

# $\times$ لم يكن للمستكردين في العالم موقف قوي وحاسم ازاء محاولات تذويب الشعب الكردي من قبل المحتلين، لماذا؟

- اننا بأعمالنا العلمية نساند نضال الشعب الكردي.

## اشارات المترجم (ج.ز):

\* د. كريم الايوبى (١٩٢٤ - ١٩٩٥) زوج المستشرقة سمير نوفًا وللمزيمد من المعلومات، راجع: وعاد (كريم الايوبي) بعد موته الى مهاباد!، ع. ٤ ايلول ١٩٩٩. \*\* هناك عمل آخر مشترك ومهم جدا لسميرنوقا وزوجها الايوبي وهو: ديوان الملا الجزيري/ ترجمة الى اللغة الروسية/ ٩٩٤.

المصدر: (ماموّستای کورد) ژ ۷، به هاری ۱۹۸۹/ السوید. ولا يوجد اسم من أجرى اللقاء معها، والعنوان الحالى من وضع المترجم (جز)

## الكُردلوجي لازاريق: لن يحقق الشعب الكردي أيَّ شيء؛ مالمْ يتحدْ...

حاوره: فرهاد شاكلي ترجمة: ج. ز

\* بدءً نحبّذ أن تقدموا لنا نبذة عن حياتكم، وكيف ولدت لديكم الرغبة، لدراسة وبحث ما له صلة بالكرد وكردستان؟ وما الذي دفعكم إلى جعل ذلك موضوعكم الرئيسي في أبحاثكم؟

- ولدت في حزيران ١٩٣٠ بمدينة موسكو \*. كان والدي احد العناصر النشطة، في الحركة الثورية وأثناء الحرب الأهلية. وقد أنيطت به مهمات العمل السياسي في الجيش الأحمر، وكذلك في العمل غير الإداري.

لقد تيتمتُ في السادسة من عمري، ومازلت منذ إستكمالي لتحصيلي الدراسي، أعمل في معهد الإستشراق خبيراً في الدراسات العليا والقيام بالأبحاث وقد درست خلال الفترة (١٩٧٠ - ١٩٧٥) في معهد الشعوب الآسيوية - الأفريقية التابع لجامعة موسكو، حيث تركّزت غالبية أبحاثي على تاريخ الكرد، والتي نشرت منها لحد الأن (١١٠) بحثاً علمياً.

وكنت قد قُبلت سنة ١٩٤٧ في جامعة موسكو، حيث شرعت بدراسة تاريخ تركيا بإشراف التركلوجي المعروف البروفيسور فيليپوڤيج ميولر؛ فشغفت منذئذ بالتعرف على تاريخ الإمبراطورية العثمانية، في القرن التاسع عشر ومطلع القرن العشرين. ولقد عنونت أطروحة دبلومي بـ (ثورة تركيا الفتاة والدول الكبرى) ولم أعْنَ وقتذاك بتاريخ الكُرد. ولما غدوت طالباً في الدراسات العليا، في السنوات (١٩٥٢ - ١٩٥٦) عكفت على دراسة السلطات العربية، في الامبراطورية العثمانية. وكنت ادرس اللغة العربية، بمساعدة المستعرب الشهير قلاديمير بوريسوڤيج لوسكوڤ.

وفي ١٩٥٦ دافعت عن أطروحتي لنيل شهادة الكانديدات (مرشح علوم) عن: سقوط الحكم التركي في البلدان العربية، في سنوات الحرب العالمية الأولى.

وأصبحت في أيلول ١٩٥٦ باحثاً علميّاً في معهد الإستشراق التابع لأكاديمية العلوم السوقياتية، فانشغلت في البداية بدراسة العلاقات بين دول المشرق العربي، بعد الحرب العالمية الثانية، ونشرت بضع دراسات عن سياسات أمريكا وإنكلترا في هذه المنطقة، لا سيما في الأقطار العربية.

وبعد ثورة تموز ١٩٥٨ في العراق، حين عادت المسألة الكردية إلى البروز، طلب مني ومن زميلي البروفيسور (ن. أ. خالفين) أن نبحث في هذه المسألة؛ ولقد أدركنا منذ الوهلة الأولى، بأننا لن نتمكن من فهم الوضع الراهن فهما تاما، مالم نبحث في تاريخ ولادة وتطور المسألة الكردية، فتناول خالفين أوائل وأواسط القرن التاسع عشر بالبحث، ونشر في ١٩٦٣ كتابه (الصراع على كردستان- المسألة الكردية في العلاقات الدولية، إبّان القرن التاسع عشر) وقد تناول المؤلف المسألة الكردية في أمانينات القرن المذكور، أمّا أنا فقد بدأت من حيث انتهى ومضيت صاعداً، ونشرت في ١٩٦٤ كتابي (كردستان والمسألة الكردية- من تسعينيات القرن التاسع عشر حتى عام ١٩١٧) ثمّ نقحته لاحقاً، وقدمته في ١٩٦٩ كأطروحة دكتوراه ونشرته في ١٩٦٧ من جديد بعنوان (المسألة الكردية / ١٩١١ كأطروحة دكتوراه

وفي السبعينات، حين أنيطت بي إدارة المعهد رئاسة المجموعة الباحثة في المشكلات القومية في سائر البلدان الشرقية، أضحت الكردلوجيا في المرتبة الثانية لإهتماماتي. ومع ذلك فقد نشرنا بضع دراسات نظرية مهمة، إنطوت ضمنياً على المسألة الكردية. ومنذ بداية الثمانينات، عادت الكردلوجيا إلى الصدارة في عملي؛ فقررت بعد ذلك الإنقطاع أن استأنف أبحاثي وبالذات في حيثيات المسألة الكردية في المرحلة ما بين الحربين العالميتين.

وحالياً بين يدي كتاب آخر قيد الانجاز وهو بعنوان (الإمپريالية والمسألة الكردية الانجاز وهو بعنوان (الإمپريالية والمسألة الكردية، وقد نشرت في هذا المجال عدة نتاجات.

لقد دافع تحت إشر افي خمسة من الطلبة الكردستانيين عن أطروحاتهم لنيل شهادة الكانديدات، والتي تناولت جوانب شتى من المسألة الكردية، في العراق وتركيا وسوريا، وقد قدّم احدهم بحثاً عن المطبوعات الكردية في الغرب.

و هكذا تجدونني قد أوليت اهتمامي العلمي بالمسألة الكردية قرابة الثلاثين عاماً، وخصوصاً عبر المنظور الدولي. والآن أريد أن أبحث في حركة التحرر الكردية، أي أواصل اهتمامي بالمسألة كمشكلة ذات علاقة بعلاقات دول الشرق الأوسط وأدرسها من خلال المخططات السياسية للدول الكبرى ذات العلاقة بكردستان.

أجلْ ؛ تبدو المسألة الكردية لي لافتة للنظر جداً، وهي مهمّة جداً وغنية ورحيبة كموضوع إبداعي إستشراقي، وتكمن أهميتها في النضال المشروع للشعب الكردي؛ من أجل حقوقه القومية، ثم كونها تتداخل في المنظور العلمي مع جوانب عدة من ميادين (العربلوجيا) و (التركلوجيا) و (الإيرانلوجيا)؛ لأن تاريخ الكرد جزء

أصلي من تاريخ شعوب وبلدان آسيا الغربية، وهو أيضاً جزء وثيق العُرى بالسياسات الإمبريالية، أي انه ذو ارتباط بتاريخ الغرب.

#### \* ان جلّ أبحاثكم عن تاريخ الكرد، فهل اخترتم منه حقبة محددة، أم بصورة عمومية؟

- لقد ركزت على التاريخ الحديث والمعاصر للكرد، منذ النصف الثاني للقرن التاسع عشر حتى اليوم. ولم أتناول تاريخا أقدم من هذا، ومع ذلك آمل أن اكتب بحثاً كبيراً عن تاريخ الكرد منذ أقدم العصور لحدّ الآن، وأوضح فيه الريخ (conception) المفهوم الشامل لهذا التاريخ.

\* إبتدأت الأبحاث الكردلوجية بالإنطباعات السياحية، في روسيا وبلدان أوربية أخرى، ثم نشرت دراسات انثروبولوجية عن المجتمع الكردي، واليوم يخصص القسم الإكبر من الأبحاث والدراسات لتناول الأوضاع السياسية، فما هو في نظركم سبب هذا النمو والإزدهار؟

- هذه عملية إعتيادية وطبيعية؛ حيث كانت كردستان أرضاً مجهولة ولمْ يُعْرَف سوى القليل عن الكرد؛ فلا عجب إذاً أن يبدأ العلماء الأوربيون، للتعرف على الكرد، بتعلم لغتهم والإطلاع على اركيولوجيا كردستان والوضع الاجتماعي والانثروپولوجي... الخ وصولاً إلى الإهتمام بالوضع الراهن لكردستان.

لقد جاءت عملية البحث - و بشكل مباشر - ملازمة لنمو وتطور وتقدم الحركة الكردية نفسها. وأنا أرى - عموما - ان المُعاينة المباشرة هي الطريقة الصحيحة لدراسة أوضاع أي شعب، وهي العملية الحقيقية للتعرف إلى الشعوب شبه المجهولة كالشعب الكردي، بل حتى العرب. فعلى سبيل المثال لا يعرف علماء أوربا غير القليل عن العرب وشبه الجزيرة العربية!

وهكذا بدأت التنقيبات الآثارية... الخ لاحقاً، ثمّ شرعوا فيما بعد بالبحث في الأوضاع الراهنة للكرد.

\* هل تُجرى أبحاث الكردلوجية السوقياتية عن تاريخ الكرد ميدانياً، أم إنها دراسات نظرية محضة، أي ليست أبحاثاً ميدانية، لماذا؟

- هنا تكمن معضلة ذاتية، فليس في ميسور العلماء والكردلوجيين ممارسة الكردلوجيا مباشرة، أي استناداً إلى البحث الميداني؛ لأن أجزاء كردستان العراق وإيران وتركيا مبتلاة على الدوام بالحروب، إضافة إلى الحرب العراقية - الإيرانية، التي عقّدت الوضع أكثر، ثمّ إن تلك الدول لا تسمح لعلمائنا بزيارة كردستان والتجوال فيها. وثمة الآن فقط مجال في مكتبات أوربا والإتحاد السوڤياتي، للبحث في المسألة الكردية، وإذا ما حلّ الهدوء و الإستقرار في كردستان، ونال الشعب الكردي الحكم الذاتي على الأقل (ولا أقول التحرر

الكامل...) سأكون أول من يحمل حقيبته ويذهب إلى كردستان (فقد كنت أهوى تسلّق الجبال في شبابي).

\* خلال نصف قرن، قدّم الكردلوجيّون السوقيات العديد من الدراسات والأبحاث القيمة، التي أغنت الكردلوجيين تمكّنوا من التأثير في السياسة المنوياتية الخاصّة بالمسالة الكردية؟

- تستند السياسة السوفياتية إزاء المسألة الكردية إلى المنظور الماركسي- اللينيني، في تأييد حركات التحرر للشعوب كافة، وعلينا من جانب آخر أن نراعي مصالح الدولة السوفياتية وقضية الكفاح من أجل السلام. إن مهمة الكردلوجيين السوفيات حالياً تكمن في تقديم المعلومات الموضوعية الصحيحة؛ نتيجة للبحث العملي الدقيق لظروف- كردستان - الراهنة. وجليّ أن قيادتنا السياسية هي التي تقرر طبيعة ونوعية التعامل السياسي لنا؛ ولذا فمن الضروري تزويدها بالمعلومات الصحيحة والموضوعية.

#### \* في رأيكم، متى بدأ نشوء الفكر القومي الكردي بمفهومه المعاصر؟

- في الربع الأخير من القرن التاسع عشر، حين ابتدأت أولى الحركات التحررية الكردية بقيادة بدرخان و يزدان شير... الخ نعتبرها نحن الماركسيون مرحلة الحركة الإقطاعية الانفصالية ، لأن الأسر الإقطاعية الكبيرة هي التي قادت هذه الحركة ضد اضطهاد الترك والفرس، ولكن الهدف لم يكن تأسيس دولة كردية موحدة ومستقلة، وإنّما تأسيس إمارة؛ إذ لم يظهر الوعي عند الكرد بضرورة توحّدهم جميعاً. والذي ظهر لأوّل مرّة جهاراً وجليّاً في انتفاضة الشيخ عبيد الله النهري، في سبعينات وثمانينات القرن الماضي؛ فقد نادى الشيخ عبيد الله النهري لأوّل مرّة بتوحيد كرد إيران وكرد الدولة العثمانية، إلاّ أن هذه الانتفاضة قُمِعت العشرين، بعد ثورة (تركيا الفتاة) وبتأثير الثورة الروسية (١٩٠٥ - ١٩٠٧) ففي العشرين، بعد ثورة (تركيا الفتاة) وبتأثير الثورة الروسية (١٩٠٥ - ١٩٠٧) ففي محرّت النزعة القومية الكردية بعدة مراحل: البرجوازية القومية والثورة مرتب النزعة القومية والثورة الديمقراطية. والتي أعكف على دراستها حالياً.

ثم تعقد وضع الحركة القومية الكردية إبّان العشرينات والثلاثينات؛ إذ أراد بعض القادة الكرد أن يصبحوا رؤساء لدولة كردية ولتحقيق هذه الغاية؛ غالباً ما وقعوا في أحابيل الإمبريالية.

و عموماً كان تخلف المجتمع الكردي عائقا لنمو وازدهار الفكر القومي الكردي، فاعتورت الحركة التحررية الكردية مشكلة سياسية كبيرة، ولكن ليس في الأمر خطورة كبيرة؛ إذْ إنّ من الطبيعي أن تبدأ مرحلة جديدة من إز دهار النضال التحرري. إن إخفاق الثورات السابقة يعنى نهاية مرحلة كاملة من الحركة التحررية الكردية، التي كان يتزعمها القادة التقليديون وممثلو الأسر المعروفة. وها هي الحركة تمر اليوم بمرحلة التشتت والتبعثر، حيث تأسست مجموعة من الأحزاب الصغيرة، لا يفهم منها المرء شيئاً يُذكر؛ بسبب كثرتها ولا يمكن التفريق بينها بسهولة. لن يحقق الشعب الكردي أيّ شيء ، ما لمْ يتّحدْ؛ ولذا فإن السبيل إلى إنتصار الشعب الكردي هو تأسيس جبهة قومية واسعة، وأن تتشكل في البداية جبهة في كل جزء من أجزاء كردستان؛ لتصبح الأساس للجبهة الكردستانية الكبرى، وعلى الكرد أن يناضلوا في إطار هذه الجبهة وأنْ يناضلوا قبل كل شيء وبكل الوسائل والطرق السياسية المتاحة؛ لإنتزاع الإعتراف بحقهم في تقرير مصير هم ؛ وينبغي أنْ يحصل هذا الإقرار على مراحل؛ فليس الوقت حالياً مناسباً للمطالبة الفورية بالإستقلال، إنّما من الضروري لم شمل شتات قوى الحركة الكردية. وليس الأمر صعباً جدّاً؛ فأعداء الفكر القومي داخل كردستان ضعفاء، ولاريب في إن هنالك أشخاصا من خدّام الرجعية والإمبريالية، لكنهم ليسوا صانعي مناخ ووضع كردستان السياسي. وكذلك يجب على الوطنيين الكرد أن يتّحدوا، دون الالتفات إلى الفروقات الطبقية.

\* هنالك الآن شعاران وهدفان طاغيان لدى الأحزاب الكردية: إمّا الدولة القومية الكردية وامّا الحكم الذاتي لكل جزء من أجزاء كردستان، فما هو الفرق بين الشعارين في نظركم وأيّهما الأنسب لحركة التحرر الكردية؟

- نحن لا نحسب حقّ تقرير المصير والحكم الذاتي متعارضين ومتضادين؟ فلتشخيص حق تقرير المصير عدة مراحل. ومرحلته الأولى تتجسد في تمتع الشعب بحقه الثقافي والتعلم والدراسة بلغته وتطوير لغته وثقافته... النخ. امّا المرحلة النهائية فهي الإنفصال والإستقلال.

قد يكون الحكم الذاتي ثقافياً وسياسياً، والإستقلال التام هو أعلى مراحل الحكم الذاتي. ونحن مع حق استقلال الكرد، لكنّ لكل مرحلة تاريخية شكلاً خاصًا للإستقلال، ولنا نحن السوڤيات تجربة كبيرة في حل المشكلات القومية (إقرار حق تقرير المصير والحكم الذاتي) بعد ثورة اكتوبر، حيث اعترفنا بحق الإستقلال التام ليولونيا وفنلندا، اللتين انفصلتا نهائياً عن الإتحاد السوڤياتي، كما نالت الأجزاء الأخرى للإمبراطورية الروسية، التي تعيش فيها قوميات شتى، نالت الحكم الذاتي داخل الجمهوريات وعلى حد قول لينين: "خطتنا هي الحكم الذاتي، في حل المشكلة القومية"

إن الحكم الذاتي ضمان لاحترام الحقوق القومية، وهو لن يسد الباب في وجه الإستقلال التام؛ إنّما على العكس يقرّب فتحه.

في وقتنا الراهن تعقد الوضع الدولي. وقد يدفع شعار الإستقلال التام الرجعية الداخلية والإمبريالية إلى تحريض وإثارة شعوب المنطقة ضد الكرد. واليوم لا أرى في أي جزء من اجزاء كردستان، الظروف الملائمة للإستقلال التام، هذا بالنسبة ليومنا الراهن، لكنّما قد تنشأ غداً تلك الظروف المؤاتية.

\* يُقال مراراً أن النزاعات والصراعات ما بين المعسكرين الشرقي والغربي حالت دون تأسيس دولة كردية، أي إن القضية الكردية أصبحت ضحية الظروف الناشئة عن تلك النزاعات... ولنتحدث بشكل أوضح... ليس لأي من ذينك المعسكرين أيّة مصلحة في حل المشكلة الكردية؛ فما هو رأيك؟

- النزاع الغربي- الشرقي، إنّما هو من سوء طالع الإنسانية جمعاء، وللكرد، لا شك في ذلك، والذين يُعدّون أكبر قومية مضطهدة في العالم الثالث. ان كل خطوة - حتى وان لم تكن كبيرة - في ميدان نزع الأسلحة وتهدئة الأوضاع الدولية المتوترة؛ ستؤثر على مجريات ايجاد حل للمشكلة الكردية، حيث لا تعير الأطراف المحتربة إهتماماً للكرد في الأوضاع المعقدة، بل ان الكرد سيستحيلون ألى أسلحة بأيديها، تخدمها؛ لتحقيق مآربها. والآن هنالك خوف من قيام حرب نووية وعالمية، وكذلك تعقدت مشكلات العالم الثالث، الإقتصادية منها خاصة. واتحادنا السوڤياتي وحزبنا منهمكان في حل بعض المعضلات الكبرى. فإذا تحقق فعلاً نزع السلاح وخفت التوترات وزالت التعقيدات في العلاقات بين الدول الكبرى وانتهت الصدامات والحرب في الشرق الأوسط؛ عندها يمكن للشعب الكردي أنْ يطرح مشكلته. هنالك من يتضامن مع الكرد، كالشعب التركي مثلا الذي يعارض السلطات العسكرية وأن يتضامن ويقرا الحكم الذاتي على الأقل. وهما يستطيعان ذلك بالتأكيد، إذا لمْ وأن يتفاهما ويقرا الحكم الذاتي على الأقل. وهما يستطيعان ذلك بالتأكيد، إذا لمْ يتذخل أحد لتخريب تقاربهما، أو أنْ يرغبا بنفسيهما عن الإنسجام.

و هكذا يتبين أن حل المشكلة الكردية يتطلب ظرفاً مؤاتياً. وأنا الآن منشغل بدراسة مرحلة ما بعد الحرب العالمية الأولى؛ لكي أعرف من الذي خدع الشعب الكردي وتاجر به؟! لأن هاتيك الأطراف التي جمّلت له شعار الإستقلال هي التي خانته؛ فقد لوّحت بريطانيا بشعار (كردستان المستقلة)؛ ريثما إنتز عت المبادرة من فرنسا وأمريكا، يوم أضحى الشرق الأوسط ساحة حرب، ومن ثم ساند الغربُ الترك الشوفينيين.

\* أحد المواضيع المثيرة للجدل والنقاش في أكثر الأحيان هو: هل ان كردستان مستعمرة، أم لا؟ فماذا تقولون؟

- للمسألة هنا علاقة بالمصطلح؛ فقد تعودنا أنْ نقصد بالمستعمرة رقعة ذات حدود مبينة تقع تحت سلطة دولة أخرى. وهنالك أيضاً مصطلح الإستعمار الداخلي، مع انه غير معترف به على نطاق واسع في العلم السوڤياتي لحد الآن، لكن مقوماته موجودة، وليس من المستبعد أن يأخذ مكانته عبر الإستخدام المتواصل ، والمقصود به موطن أقلية إثنية إحتاته القوى المتسعمرة والقوميات الكبرى صاحبة الحكم، وتسعى إلى تذويبها واحتوائها على مراحل، وبهذا المعنى يمكننا أن نعتبر كردستان مستعمرة، مع إن هذه التسمية لن تغيّر من طبيعة المسألة شيئا يذكر!

\* هنالك اليوم، العديد من الباحثين في مضمار الكردلوجيا ، في أوربا الشرقية والغرب، ترى ألم يحن الوقت ليتوحد الكردلوجيون داخل إطار جمعية أو اتحاد، أو عقد مؤتمر مشترك؛ لبحث المسائل المهمة؟

- لا شكّ في ان هذا العمل ضروري جداً؛ حيث ينبغي على كردلوجيي العالم أجمع، في الشرق والغرب والإتحاد السوڤياتي والدول الأخرى، أن يجتمعوا؛ ليبحثوا في حيثيات المشكلة الكردية. ويمكن للكرد أنفسهم أنْ يصبحوا المبادرين للقيام بذلك؛ مادام هنالك المراكز الثقافية الكردية في باريس، ألمانيا الغربية، السويد والعديد من الأمكنة الأخرى. وينبغي عليها أنْ تطلب من اكاديميتنا العلمية، التي ستلبي الدعوة؛ فقد كانت روسيا هي الطليعة دائما في مضمار الكردلوجيا؛ بحيث كانوا يقولون في الماضي إن الكردلوجيا علم روسي؛ وإلا لماذا لا يتأسس معهد عالمي للكردلوجيا؛ خصوصاً وان الظرف الحالي غير مؤات في كردستان؟

\* لا ينظر الكرد إلى الكردلوجيين عل انهم علماء فحسب، بلُ أصدقاء للشعب الكردي؛ وهذه النظرة تحمّل الكردلوجيين مهمّة أخرى تتمثل في مساندتهم لنضال الشعب الكردي من جهة، وشجب وإدانة المظالم والجرائم المرتكبة ضده من جهة أخرى، لكنّ أصوات الكردلوجيين خافتة نوعمًا في هذا المجال؛ فلماذا؟

- أنامعكم، والكردلوجيا السوڤياتية مصرّة على حق تقرير المصير لسائر الشعوب ومنها الشعب الكردي؛ فمثلاً في سنة ١٩٦٣ حين شنّت السلطات العراقية الحاكمة هجمتها الشرسة على الشعب الكردي؛ رفعنا نحن الكردلوجيّون السوڤيات صوت شجبنا واستنكارنا وإدانتنا. ولكن ظروف كردستان حاليّاً غير واضحة المعالم. لقد كتبت قبل فترة ان الحكم الذاتي لكردستان العراق مجرد اسم بلا مسمّى! كذلك نحن مع حق استقلال كل الشعوب الإيرانية ومنها: الكرد والآذريون وغيرهم، ولنا الرأى نفسه بما يتعلق بتركيا وسوريا.

\* أية مشاريع تحت ايديكم الآن؟

- حسبما ذكرت، أعمل في تأليف كتاب (الإمبريالية والمسألة الكردية بين الحربين العالميتين الأولى والثانية).
  - \* هل ستواصلون مستقبلاً ابحاثكم عن الكرد وكردستان؟
    - لا شكّ في ذلك.
- \* أكثر كردلوژيي بلادكم هم من مجايليكم، أي من الجيل الذي عمل بنشاط منذ الخمسينيات؛ فهل عملتم شيئاً لظهور جيل جديد من الكردلوجيين يواصل مسيرتكم؟
- للأسف، إن أكثر الكردلوجيين السوڤيات من جيلي، وبعضهم أكبر عمراً مني، وبعضهم أصغر مني بالسوفيات من جيلي، وبعضهم أصغر مني بقليل. ويأتي أكثر الكردلوجيين الشباب من كردستان. وللأسف هناك سلبيات في مضمار الكردلوجيا، حيث لم تعالج عندنا مسألة إعداد كوادر ها بصورة مُرْضية، ولا يوجد الآن غير بضعة طلاب دراسات عليا في موسكو، يريڤان ولينينگراد.
- \* هنالك المزيد من التشتت والإنقسامات في الحركة التحررية الكردية؛ فكيف ترون الحالة هذه؟
- لقد نوّهت بهذا الخصوص. فعلاً إنّها المعضلة الكبرى للحركة التحررية الكردية، ويمكننا تسميتها بـ (المرض الطفولي) برغم ان ذلك يزعج ويزعّل الكرد، لكنها في الحقيقة ظاهرة سيّئة جدّاً، و آمل أنْ تُعالَج بسرعة.
- \* يطلق على تاريخ الشعب الكردي في الفترة (١٩٤٠ ١٩٧٥) تسمية (مرحلة البارزاني)؛ فهل بدأت في نظركم مرحلة اخرى؟ فإذا كان الأمر كذلك؛ فما هي سمات المرحلة الجديدة؟
- إنني أحترم ذكرى البارزاني أكبر احترام، وأحسبه أبرز قائد للحركة التحررية الكردية منذ الأربعينات حتى السبعينات، وقد صار رمزاً ليس للحركة التحررية الكردية وحدها، بل لسائر الشعوب المكافحة للتحرر. لكنّما انقضت تلك المرحلة، ودخلت الحركة الكردية مرحلة جديدة تستوجب اتحاد القوى الكردية التحررية المبعثرة، ويمكن ذلك؛ لأم انقساماتها غير قائمة على أيّة أرضية وأسس اجتماعية واقتصادية؛ فليست المشكلة في كون كل حزب ممثلاً لطبقة أو شريحة اجتماعية، وانّما في مخططات القوى الرجعية والإمبريالية، التي تسعى بكل إمكاناتها للحيلولة دون توحد الكرد واصطفاف قوى حركتهم التحررية وتقويتها، وهو العلاج الحقيقي للحركة التحررية الكردية، ولا حلّ سواه.
- \* ينصبّ عمل المؤرخين على تناول الماضي، ولكنْ في مقدورهم أيضاً النظر إلى المستقبل؛ فما هي صورة كردستان في عام ٢٠٠٠ في نظركم ؟

- لا أحسب نفسي نبيّاً متنبّئاً، ولا أعرف ما الذي سيحدث هذا المساء! وها أنت تطلب منّي التنبّؤ بالسنين المقبلة! ومع ذلك أرى أن الكرد في كل جزء من أجزاء كردستان قد خطوا خطوة جيدة، على طريق بلوغ الحق في الإستقلال، بصورة أفضل مما هو الآن في كردستان العراق.

## \* هل تعتبرون الكرد السوقيات من حيث السمات الإثنية والتاريخية والجغرافية جزءً من كردستان؟

- كلا! لا أحسب ذلك صواباً؛ فثمّة في الإتحاد السوفياتي أقوام أجنبية بالأصل وهي عديدة ومنها ثلاثمئة ألف كري يعيش أكثرهم في كاز اخستان، وفي موسكو الكثيرون منهم، بل منهم أعضاء في أكاديمية العلوم السوفياتية، أمّا الكرد في الاتحاد السوفياتي فهم أقرب لكردستان بالمقارنة مع الكوريين (المستوطنين في الإتحاد السوفياتي) لكوريا، لكنّما المناطق التي يعيش فيها الكرد السوفيات ليست جزءً من جغرافية كردستان، التي تبعد عن الاتحاد السوفياتي قرابة (١٠٠- ٠ كم) (لا أتذكّر الرقم بالضبط) وبعبارة مختصرة، هنالك كرد كردستان وكرد خارج كردستان. والسوفيات منهم ليسوا كردستانيين.

#### \* هل لديكم ما تضيفونه في هذه الفرصة؟

- لا يعوض أي عمل داخل المكتبة والأرشيف وما وراء المنضدة عن مدى البهجة والسعادة اللتين يشعر بهما المرء عند اللقاء المباشر مع أبناء الشعب الذي أمضى جلّ حياته معه كمثلين إذ خصّصت في عملي وحياتي العملية الوقت الكثير للمسألة الكردية، وإني لأقدّم جزيل الإمتنان للأصدقاء من أمث الكم، الذين يزورونني ويحاورونني بحميميّة، وآمل أن تستمر هذه الصّلة بيننا وتتوثق أكثر في المستقبل.

وفي الختام أوجّه كلامي إلى الشباب الكرد الذين ينبغي ألا يكونوا يائسين، وأن يتحلّوا بالهدوء والصّبر المديد؛ وبذلك سيحققون نتائج أفضل، وآمل أن يتعلم الشباب الكرد منّا ومن الشعوب الأخرى، وأن يحبّوا شعبهم، وأن يناضلوا من أجل حرّية وسعادة شعبهم، وأن يكونوا أيضاً ذوي نزعة إنسانية؛ لأنها مهمّة جدّاً، ولا يمكن تحقّق شئ بدونها.

\* م. س. لازاریف ( ٥آب ١٩٣٠ - ٧آذار ٢٠١٠ )

#### أعمال لازاريف المنشورة أكثر من ٤٠ كتاباً:

- ١. سـقوط الـسلطة التركيـة في المـشرق العربي (١٩١٤ ١٩١٨) موسـكو /
   ١٩٦٠ ص)
- ٢. سياسة أمريكا في المشرق العربي (الفصول: العراق، العربية السعودية، اليمن، والامارات العربية) موسكو / ١٩٦١.
- ٣. كردستان والمسألة الكردية (تسعينات القرن التاسع عشر حتى ١٩١٧) موسكو/
   ١٩٦٤ (٠٠٠ ص)
- المسألة الكردية في ضوء العلاقات الدولية، الشرق الأدنى (نهايات القرن التاسع عشر حتى ١٩٦٧) أطروحة دكتوراه (٨٣٦ ص)/ ١٩٦٨
- سياسة انكلترا في الشرقين الادنى والاوسط (القصول: الاستعمار البريطاني في الشرقين الادنى والاوسط وفي اقطار شبه الجزيرة العربية) موسكو / ١٩٦٦.
- العربية السعودية بعد سعود (بالاشتراك مع ق. ل. بوديانسكي) موسكو/ ١٩٦٧.
- التاريخ الحديث للبلدان العربية (قسم: الجنوب والمشرق العربي بالاشتراك مع ق. ل. بوديانسكي) موسكو/ ١٩٦٨.
- ٨. نظرات وملاحظات عن الكردلوجيا (التاريخ، الاقتصاد، السياسة) مجلة (شعوب اسيا افريقيا) ع ١ / ١٩٦٨.
- ٩. المسألة القومية (في كتاب: التطور القومي في بلدان الشرقين الادنى والاوسط)
   موسكو/ ١٩٧٠.
- ۱۰ المسألة الكردية (۱۹۹۱-۱۹۱۷) موسكو/ ۱۹۷۲ (۲۷۲ ص) ترجمه اكبر احمد إلى العربية، من منشورات: مركز كردستان للدراسات الإستراتيجية- السليمانية ۲۰۰۱
- ١١. البلدان المتحررة والمسألة القومية/ مجلة (الاقتصاد العالمي والعلاقات الدولية)
   ع (١٠) ١٩٧٢.
- 1 . عن الوضع القومي في الشرق المعاصر/ في كرّاس (المشكلات القومية في الشرق المعاصر) موسكو / ١٩٧٦.
- ١٣. الحركات القومية والمعضلات القومية في الشرق المعاصر/ مجلة (الاقتصاد العالمي والعلاقات الدولية) ع (١٢) ١٩٧٨.
- ا . المسألة القومية في بلدان آسيا وافريقيا (دراسة المشكلات) مجلة (شعوب آسيا وافريقيا) ع (١) ١٩٧٩.
- ١٠ المرحلة الراهنة للمتغيرات القومية في بلدان (الشرق الخارجي)\* مجلة (آسيا و أفريقيا اليوم) ع (١ ٢) ١٩٧٩.
- 1. الشرق الخارجي والعصر. المشكلات الاساسية ومسار تطور بلدان الشرق الخارجي/ المجلد الثاني/ القسم الرابع (المسألة القومية) (بالاشتراك مع مؤلف آخر) موسكو/ ١٩٨٠.
- ١٧. المسلكة القومية في البلدان السرقية (المقدمة والفصل الاول) موسكو/ ١٧. المسلكة القومية في البلدان السرقية (المقدمة والفصل الاول)
  - ١٨. الكرد والمسألة الكردية/ مجلة (آسيا وافريقيا اليوم) ع (١٢) ١٩٨٢
- ١٩. الكرد وكردستان (عوامل نشوء وتعمق المشكلة) في كتاب (المسألة القومية في البلدان المتحررة) موسكو/ ١٩٨٦

٠٠. الامبريالية والمسألة الكردية (١٩١٧- ١٩٢٣)/ موسكو ١٩٨٩

٢١. الاكراد: شعب مضطهد/ ١٩٩١

۲۲. كردستان و القضية الكردية (۱۹۲۳ – ۱۹۴۵) موسكو، ۲۰۰۰

× يطلق مصطلح (الشرق الخارجي) في الاتحاد السوقياتي، على البلدان الشرقية التي تقع خارجه، وذلك لتفريقها عن المناطق الشرقية السوقياتية.

#### المصدر:

مجلّة (ماموستاى كورد- المعلم الكردي) ع ٦ ربيع ١٩٨٨.

حاوره الاستاذ فرهاد شاكلي وترجمه عن الروسية إلى الكردية د. انور قادر محمد.

والعنوان الحالي من وضع المترجم مع إضافة عناوين بضعة كتب للازاريف صادرة لاحقاً (ج. ز).

## الكردلوجية الكبيرة جويس بلو: المهمة كبيرة والعمل ما زال قاصراً

حاورها: فرهاد شاكلي ترجمة: ج. ز

في هذا اللقاء، تقدم الباحثة والكردلوجية الفرنسية المعروفة جويس بلو، صورة بانورامية عن عملها كباحثة ومنظورها للقضية الكردية واللغة الكردية والأدب الكردي، والمعروف ان علاقتها المبكرة مع اوساط الحركة التحررية الكردية هي التي دفعتها وحثتها على البحث المعمق في الشؤون الكردستانية، من منظور اجتماعي- تاريخي في البداية، ثم راحت تواصل بحوثها في الحقل اللغوي. ولقد زارت جويس بلو كردستان عدة مرات، وتجولت في ارجائها. وكانت زيارتها الاخيرة لها في سنة ٢٩٧٦. وهي الآن استاذة جامعية في (السوربون) ورئيسة القسم الكردي فيها.

\* بودنا أن نعرف شيئا عنك وعن عملك ومشاريعك بصفتك باحثة.

- يعود اصلي الى الشرق الأدنى؛ فقد ولدت في القاهرة في سنة ١٩٣٢، في عائلة نزحت الى هناك من اواسط اوربا. وقد ادخلني ابواي في مدارس فرنسية وانكليزية، حيث اكملت دراساتي الابتدائية والمتوسطة والثانوية، ومنذ عام ١٩٥٥ واصلت تحصيلاتي الدراسية العليا في باريس، حيث نلت شهادة الدبلوم عام ١٩٥٥ من المعهد الوطني للغات الشرقية الحيّة، ثم واصلت دراستي في اللغات العربية والفارسية والكردية، ولكن وجب علي ان اعمل لتدبير شؤون معيشتي اثناء دراستي الجامعية.

#### \* متى وكيف نشأت علاقتك مع الكرد واللغة الكردية ؟

- في سنة ١٩٥٩ اضحت المسألة الكردية في العراق تستلفت الانظار ؛ فقررت مع عدد من اصدقائي مساندة الكرد، عبر مؤازرة الامير كامران بدرخان، الذي كان انذاك ممثلا للحركة الكردية في خارج كردستان. وهكذا نشأت تلك العلاقة. ولئن كان الامير كاميران بدرخان ملاحقاً ومطارداً من قبل از لام الحكومة العراقية وجواسيسها، الذين طالما كانوا يستفزونه ويحوكون ضده الدسائس؛ فقد عاضدناه أنا وأصدقائي وحميناه. وهكذا سنحت الفرصة؛ لكي التقي مراراً ذلك القومي العظيم، الذي كان يحدثني بحماس جياش عن تاريخ شعبه. وتلك هي علاقتي المبكرة الأولى مع الشأن الكردي. وسرعان ما انبعثت لديّ الرغبة في الاستزادة، لا سيما وقد شجعتني احاديث الأمير كاميران؛ لأقرر لاحقاً تخصيص أطروحة دكتوراي للمسألة الكردية.

ولقد شجعني ايضا صديق عزيز آخر هو (ه. س) للمضي على هذا الدرب. ولولا مساندته واعانته المتواصلتان لي؛ لما استحال ذلك المشروع حقيقة ملموسة اطلاقاً، ولكانت حياتي الآن مغايرة جدا. وعلى هذه الشاكلة انجزت دراسة بعنوان (المسألة الكردية القومية) وقدّمتها في سنة ١٩٦٢ الى جامعة (ليب) الحرة ببروكسل. وفي عام ١٩٦٣ قرر (مركز ابحاث المشكلات المعاصرة في العالم الاسلامي) ببروكسل، قبول بحثي المعنون (المشكلة الكردية في المنظور الاجتماعي والتاريخي) مضيفاً إيّاه الى رصيده من المصادر والمراجع المعتمدة. ولقد سبق لي ان تعينت باحثة في المركز المذكور منذ كانون الأول في ١٩٦٢. وكان المركز المذكور يعد في مصاف الجامعات الحرة، وقد واصلت فيه نشاطي بصفتي المذكور يعد في مصاف الجامعات الحرة، وقد واصلت فيه نشاطي بصفتي للكرمانجية الشمالية على يد استاذي كاميران بدر خان، في المعهد العالي للغات الشرقية الحية. وفي الوقت نفسه كنت اضع مع الأمير كاميران قاموساً ثلاثي اللغة الشرقية الحية. وفرنسي - انكليزي) والذي طبعه ونشره معهد بروكسل في سنة ١٩٦٥، وترجمه بعض الإخوة الكرد الى اللغة التركية بعد عشرين سنة.

تعتبر سنة ١٩٦٥ فترة مهمة ومؤثرة جداً في عمري ومسار حياتي؛ إذْ تعرفت على الكردلوجي (تومابوا). كان بوا قسّاً من أتباع كنيسة سانت دومينيكوس، وكان ذلك المبشر المعروف والنشيط، قد خصص جانباً من عمله للكردلوجيا، حيث أمضى في كردستان العراق وكردستان سورية قرابة أربعين سنة، ومن ثم استقر في بيروت، بعدما لم يعد في مقدوره تحمل قساوة الشتاءات القارسة في جبال كردستان. ففي سنة ١٩٦٥ كتب لي بوا رسالة ذاكراً فيها قراره بالعودة نهائياً إلى باريس، ووجّه لي دعوة الى زيارته في بيروت؛ للإاطلاع على مكتبته الكردية الغنية. وهكذا قيّض لي أن أدرس اسبوعين على يد ذلك الأستاذ الجليل، الذي كان من أروع أصدقاء الكرد؛ فقامت بيننا منذئذ صداقة مديدة وعميقة.

وفي سنة ١٩٦٥ وبعد نيلي لشهادة الدبلوم في اللغة الكردية من (المعهد العالي للغات الشرقية الحية) قصدت لينينگراد لدراسة اللغة الروسية لفترة ستة- سبعة شهور. وكان من حسن الصدف ان التقي، في القسم الكردي بمعهد شعوب اسيا وافريقيا، نخبة ممتازة من الباحثين والمختصين الكرد وغير الكرد: قناتي كردو، زري يوسفوقا، جليلي جليل، جميلة جليل، تسوكركرمان و إفيجينيا قاسيليقا. ويبدو لي ان الاوقات التي امضيتها في (القسم الكردي) وفي النزهات مع اصدقائي الكرد في تلك المدينة الجميلة، كانت اطول بكثير من التي امضيتها في دراستي للغة في تلك المدينة الجميلة، كانت الكوقات الممتعة والرائعة بكل حضورها الحميم. وفي السنة ذاتها، سجلت اسمى للدكتوراه في اللغة الكردية في جامعة السوربون

لدى البروفيسور كلبرت لازارد، الذي يعد من اعظم الاختصاصيين باللغات الايرانية. ولقد شجعنى واعاننى كثيراً.

وفي صيف ١٩٦٧، وبعد دراساتي المكثفة والمركزة في المجال اللغوي العام، سافرت الى كردستان؛ بغية الإطلاع عليها عن كثب. وكنت قد تعرفت في باريس، من قبل، على طالب كردي من أهل العمادية بكردستان العراق، كان يدرس الدكتوراه في الكيمياء، في جامعة السوربون. وحين التقيت لاحقاً ذويه في كردستان؛ ادركت منبع ذكائه وسر ألمعيّته. وهو الذي دعاني إلى زيارة بغداد، حيث كان يقيم فيها بعض أفراد عائلته، في حين كان يقيم بعضها الآخر في مدن كردستان العراق، وبالأخص في العمادية.

وصلت بغداد في أواخر الصيف. وبغداد التي وصلتها آنذاك، كانت ما تزال تحت الهزة العنيفة لحرب الأيام الستة (حزيران ١٩٦٧)، كما كانت في حربها ضد ثورة الشعب الكردية بقيادة الزعيم القومي الملا مصطفى البارزاني، وهناك في بغداد، التقيت العديد من المثقفين الكرد، ومنهم صادق بهاءالدين آميدي. ومن حسن الصدف، ان الحصول على اذن بزيارة كردستان كان سهلاً؛ فسافرت بقطار (خط طوروس) الى مدينة الموصل، ومنها بالسيارة الى إمارة بادينان العتيدة ودهوك وسرسنك، ووصلت ببضع ساعات الى آميدي (العمادية)، حيث امضيت بضعة أسابيع، سجّلت خلالها على أشرطة الكاسيت عددا من المواضيع والنصوص الشفاهية باللهجة الكردية الشمالية.

وفي عام ١٩٦٨ زرت كردستان العراق للمرة الثانية ؛ بناءً على طلب المركز الوطني للبحوث بباريس؛ لجمع ما تتطلبه دراستي اللغوية، في جبل شنگار (سنجار). كما أتيحت لي الفرصة لزيارة بضع مدن كردستانية أخرى كأربيل وكركوك و السليمانية.

#### \* حبدًا لو تحدثت لنا عن عملك كأستاذة للغة الكردية، في جامعة فرنسية.

- تعود بداية تدريس اللغة الكردية في (لونيلوف) بباريس الى عام ١٩٤٥ على يد روژيه ليسكو المستشرق المعروف، ومؤلف بضعة كتب مهمة عن الكرد. والذي لم يتوان عن مؤازرة الأسرة البدرخانية في الثلاثينات والاربعينات؛ إذْ كانت صداقته معها وثيقة وحميمة، بـلْ ساهم في مجلة (هاوار) التي اصدرها البدرخانيون في بيروت. ولما تفرغ روژيه ليسكو للعمل الدبلوماسي كسفير لفرنسا في الأردن وتايلاند؛ دُعي الامير كاميران بدرخان- الذي كان يعيش في بيروت انذاك- للحلول محل ليسكو؛ لتدريس اللغة الكردية في (لونيلوف). وهكذا إنخرط الأمير كاميران في تدريس اللغة الكردية منذ ١٩٤٦ وحتى تقاعده في ١٩٧٠ حين

بلغ عمره ٧٥ سنة. وعندئذ طلبت أنا القيام بذلك العمل، اي تدريس اللغة الكردية وأدبها؛ فحصلت عليه وما زلت أمارسه لحد الآن. واليوم هناك في القسم الكردي التابع لجناح ثقافات شمال افريقيا والشرق الأدنى، في المعهد الوطني للغات الشرقية (والذي حل محل لونيلوف) يوجد أستاذ مساعد مهمته تدريس البنية الثقافية - الحضارية، للمنطقة التي أقوم انا بتدريس لغتها. وتحصل إمتحانات السنتين الأولى والثانية وحيازة شهادة مدرس في قسمنا المذكور، ويحق لطلابنا مواصلة الدراسة لنيل درجة الدكتوراه؛ بالتنسيق مع جامعة السوربون الجديدة وباريس الثالثة والجامعات الأخرى.

إضافة إلى ما سبق، فأنا ألقي محاضرات في حضارة الكرد وتاريخهم. علماً أن كورساتنا المعدة غير مخصصة لطلابنا وحدهم، وإنّما لسائر طلاب معهدنا الراغبين في دراسة مثل تلك المواضيع. وثمة ندرّس بالكرمانجية (اللهجة الشمالية) عادة ومنذ ١٩٧٣ اخذنا ندرس بالسورانية (اللهجة الوسطى). وقد وضعت لذلك منهجاً في كتاب طبع في باريس. ويمكن في الوقت نفسه للطلبة الراغبين أن يدرسوا بالكرمانجية في السنة الثانية. وفي سنة ١٩٨٨ وضعنا خطة بديلة أخرى للكرمانجية الشمالية.

وبعد دفاعي عن أطروحتي للدكتوراه (اللغة الكردية، في آميدي وجبل شنگار)التي طبعت في ١٩٧٥ و زرت كردستان العراق في ١٩٧١ و ١٩٧٣. وفي ١٩٧١
سافرت للمرة الثانية الى موسكو ولينينگراد في مهمة علمية، والتقيت مرة أخرى
بقناتي كردو والكردلوجيين السوڤييت والطلاب الكرد العراقيين هناك. وفي سنة
١٩٧٢ زرت (يريڤان) والتقيت العائلة الرائعة الحبيبة (آل جليل). وفي ١٩٧٣ و
١٩٧٦ قمت بزيارتين الى ايران؛ لمواصلة بحثي المتعلق باللهجة اللرية، والذي
كنت قد شرعت فيه، من قبل، ببغداد بعون آشخاص من منطقة (يشتكو).

وفي منتصف السبعينات، شجعني ژيلبر لازار على ترجمة كتاب (اللغات الايرانية) لـ (ي. م. اورانسكي) عن اللغة الروسية الى الفرنسية. وفي ١٩٨٤ صدر لي في باريس كتابان وهما: (ذكريات عن كردستان) وهو كتاب يضم نصوصاً من الأدب الشفاهي والموروثات الشعبية، أمّا الكتاب الثاني فهو (حكايات كردية).

ومنذ سنة ١٩٧٥ صدرت مجلة (اپستراكتا ايرانيكا) عن (معهد الأبحاث الايرانية في جامعة السوربون الثالثة) وهي ببليوگرافيّة النهج وتعنى بالثقافات الايرانية والآرية، وتتضمن قسماً خاصاً باللغة الكردية. وقد قمت بتقييم الآلاف من الكتب والمطبوعات الكردية ونتاجات الكردلوجيين لمدّة تسع سنوات. وانا سعيدة جدا

بتأسيس اول معهد كردي في باريس، وطالما ساندت بكل حرارة وحماس نشاطه، وساهمت في مجلة (هيقي- الأمل) التي يصدر ها.

\* اللغة الكردية، كما تعلمين، هي إحدى اللغات الكبيرة، في عائلة اللغات الإيرانية، ومع ذلك لم تحظ بمكانتها اللائقة بها، في الجامعات الأوربية؛ فبمَ تعللين ذلك؟

- ان سؤالك هذا متشعب بطبيعته، ولا تفي الإجابة البسيطة والمقتضبة حقه. تعود الكردلوجيا إلى بدايات القرن التاسع عشر الميلادي. وقد ظهرت في روسيا والمانيا وفرنسا مؤلفات عديدة عن الكرد. وهنا على المرء أن يعود إلى شتى الببليو كرافيات؛ لتبيان جهود ومساعي وصبوات المستشرقين والكردلوجيين، الذين أولوا الإهتمام باللغة والثقافة الكرديتين. وإذا ما وجدت لحد الآن بعض الإهمال والقصور في الكردلوجيا؛ فتكمن العلّة في الضبابية الطاغية عليها.

وهنا ايضا، لا يمكنني خوض خضم فوضى السياسة العالمية، التي طالما أثرت سلباً على الشعب الكردي وهم شت قضيته، فبإستثناء الاتحاد السوقياتي والمعهد الذي أقوم بالتدريس فيه. لا تُدرّس في الجامعات الاوربية سوى اللغة الفارسية والبشتو (لغة افغانستان- الرسمية)، أي لا تدرس هنالك أية لغة أخرى من اللغات الإيرانية والآرية الحيّة (ثمة في قسم اللغات الايرانية بجامعة او بسالا في السويد، ومنذ ١٩٨٦ تدرس اللغة الكردية- امجد شاكلي).

# \* ما هو السبب في اقتصار اكثر مؤلفات الكردلوجيين الأوربيين على الجانبين السياسي والاجتماعي للمشكلة الكردية، ونادراً ما تنصب تك المؤلفات على اللغة الكردية وأدبها؟

- في الحقيقة، أجدني متيقنة من هذا التشخيص. ومع ذلك لم تخل الآونة الاخيرة من صدور العديد من الدراسات والبحوث اللغوية في انكاترا والمانيا وايطاليا وفرنسا وامريكا، فضلاً عن الأعمال الكثيرة والمهمة، التي أنجز ها الكردلوجيّون السوڤيات وهي أعمال هائلة لا يستهان بقيمتها، لكنما تختلف المشكلة جدًا مع الأدب الكردي؛ فلسنا نحن الكردلوجيين سوى فئة قليلة (خارج الدول المقتسمة لكردستان...) ويحق لنا أن نغتبط بما حصل من تقدم ممتاز، إبّان العقود القليلة الماضية. إلاّ ان تجميع كل الكتب الصادرة في الاتحاد السوڤيتي والعراق وايران أمر في غاية الصعوبة؛ ما لم يتم الحصول عليها عن طريق الأصدقاء الكرد الكرماء وسخائهم؛ وإلاّ فإن المرء لن يحصل على تلك الكتب عن طريق الناشرين الأوربيين. ثم ان الدارسين والباحثين، الذين يرومون نشر الأدب الكردي، لا يلقون مساعدة ما، حتى من لدن منظمة اليونسكو، التي دأبت على وضعه عراقيل و عقبات عسيرة المعالجة.

\* إحدى المعضلات الكبيرة، التي تعاني منها اللغة الكردية هي الكتابة بلهجتين رئيسيتين وبثلاث أبجديّات (العربية، اللاتينية، والكيريلية/ج. ز) فما هي في نظرك شروط نشوء وقيام لغة كردية موحّدة (ستاندارد)؟ علماً أن الكثيرين من المثقفين الكرديرون هذه المعضلة غير قابلة للحل؛ مالم تقمْ دولة تضم الأمّة الكردية بأسرها؛ فماذا ينبغي على المرء فعله وهو بانتظار بلوغ ذلك الهدف السياسي البعيد؟

- هذالك بلدان كثيرة تعاني من معضلة غياب اللغات القومية الموحدة، بل ان المعضلة عالمية في حقيقة الأمر؛ وعليه أرى دراسة المراحل المتعددة لنشوء اللغات القومية الموحدة، في العديد من البلدان، ستكون ذات جدوى وأهمية كبيرتين للكرد؛ فقد حصل قيام اللغة الفرنسية كلغة قومية (ستاندارد) عبر عملية تاريخية معقدة ومتشعبة، عندما قرر (فرانسي الاول) اعتماد اللغة الفرنسية في المحاكم والأجهزة والمؤسسات الإدارية، منذ سنة (٥٠٠١م)؛ بغية زحزحة اللغة اللاتينية والحدّ من هيمنة استخدامها، بالدرجة الأولى، وليس بهدف إحلالها محل اللغات الأخرى.

واذ يعود المرء بذهنه الى سنة ١٧٨٩، أي إلى عام اندلاع الثورة الفرنسية؛ يجد أن أدباء الثورة ومفكريها قد تحدثوا فعلاً بشأن سياسة لغوية قومية. ولقد خطوا خطوات واسعة على ذلك الدرب؛ بتأسيس مدارس محو الأمّية الإلزامي؛ بحيث استحالت اللغة الفرنسية لغة قومية للبلاد على حساب اللغات المحلية، التي سرعان ما تقهقرت وضمرت، وباتت مجرد لهجات فولكلورية!

وفي ايطاليا لم تكن هناك أيّة لغة موحدة، حتى بداية القرن الرابع عشر الميلادي؛ إذْ أخذت اللغة التوسكانية الصدارة، عبر المؤلفات الشعرية العظيمة لدانتي ويترارك. ومن اولئك الذين ساهموا بصورة فعالة في قيام اللغة الالمانية وازدهارها، في بداية القرن السادس عشر الميلادي هو مارتن لوثر، المفكر المصلح ذو المكانة العالمية المرموقة. فلكي يجذب أنظار الناس إلى مقاصده الدينية الإصلاحية؛ ولكي يفهمه الناس بوضوح؛ إختار نمطاً في التعبير والأسلوب، لم يسبقه إليه أحد، إلّا ما ندر؛ فأصبحت ترجمته للإنجيل، والتي كان قد خصص لم يسبقه إليه أمن عمره، أوّل نص أدبي باللغة الألمانية المعاصرة، بلْ أضحت الى حد ما، نموذجاً يُقتدى به في كل عمل أدبي ألماني لاحق؛ إثر المنزلة الكبيرة التي نالتها تلك الترجمة بعد انتشارها وشيوعها.

وهنا لست متيقنة، هل ان توحيد اللهجتين الادبيتين الكرديتين (الكرمانجية الشمالية والوسطى) سيكون علاجا مناسبا للمشكلة هذه، أم لا؟ ثمّ إن المساعي والجهود المبذولة من قبل اللغويين القوميين الكرد- وهي قليلة بطبيعة الحال- لم تسفر لحد الآن عن نتيجة مقنعة. كذلك بيّنت التجارب والخبرات السابقة حقيقة انتفاء الاعتقاد

بان كردستاناً موحدة، هي الشرط الاول والاخير؛ لنشوء اللغة الادبية الموحدة. وهنا تحضرني عبارات كتبها الباحث اللغوي المعروف جوزيف قيندريه في عام ١٩٢١ "ان قيمة اية لغة واهميتها، انما تكمنان في عدد الذين يتحدثون ويكتبون بها، ومديات مستواهم العلمي..."

ان المتعلمين الكرد عاجزون عن أداء مهمة تعليم اخوتهم الأمّيين؛ ما دامت الحالة البائسة والتعيسة للمواطنين تجعلهم يحسبون التعلم والتثقف مجرد ترف وبطر من شأن الميسورين، وليس حقاً انسانياً عاماً. ويبقى في مقدور الكردي أنْ يجمع ما يمكن جمعه من تراث الادب الكردي، وأنْ يثريه عبر تعلم الانواع الثلاثة للألفاءات التي تدون بها اللغة الكردية.

\* لا شكّ في أن اطلاعك الواسع على اللغة الكردية، قد اتاح لك الاطلاع على حاضر الأدب الكردى، فكيف ترين وضعه؟

- بداهة ان كيفية تطور الأدب الكردي وازدهاره؛ تظل مرهونة بالحرية المتاحة له، وبعبارة أخرى، بمدى ما يتمتع الكرد بحقوق المواطنة وحمايتها. ومدى توافر الفرص لطبع ونشر النتاجات الكردية، ومدى تقدم الأدب الكردي نفسه. ويقيناً برهن الأدباء الكرد على خطل الرأي القائل بعدم وجود أدب كردي!

وجليّ أن إزدهار الشعر بطبيعته؛ يفضي إلى انشغال الكثيرين باللغة المحضة (الخالصة)، ثم يحل الصمت والسكينة، ومن ثمّ يولد النثر، لا سيما عبر فن القصة القصيرة التي تتناول شؤون الريف والانسان. وبعدها يزدهر ذلك الفن... والآن برغم قلة الروايات الكردية، فإن المحاولات المبذولة تبدو جيدة، ولافتة للأنظار.

إن للأدب الكردي هويته القومية المستقلة، سواء في تناوله للإنسان الكردي وبنيته النفسية، أو في شكله الفني المحلي. وغدا ملحوظاً انه يشق طريقه للخروج من طوق المحلية الى الذيوع والإنتشار.

\* إنك صديقة عظيمة لشعبنا الكردي، وذات علاقات صداقة حميمة مع الكثيرين من القادة الكرد؛ فكيف تجدين حاضر حركة التحرر الكردية؟

- لقد شرّفتني بهذا السؤال ، ولك جزيل شكري؛ لثقتك الكبيرة فيّ. وهنا أجدني مدينة كثيراً لأفضال اصدقائي الكرد، وكلي احترام وثقة لما يبذلونه من جهود، ضمن الفسحة المتاحة لهم؛ لإيجاد السبل الكفيلة بحل مشكلتهم القومية وتحرير وطنهم.. وجليّ ان تلك المهمة عسيرة ومحفوفة بالمخاطر ، لكنني كأصدقائي الكرد، أعتقد أنّ أهم شيء هو التحلّق حول شعار موحّد. وعليه أرى في هذه المرحلة الراهنة من النضال القومي، وعلى سبيل المثال، صواب الشعار المرفوع من قبل

(الحزب الديمقر اطي الكردستاني في ايران) والداعي الى (الحكم الذاتي لكردستان والديمقر اطية لإيران). وأقول دونما تردد انه شعار ينطوي على ذكاء وحكمة ويصلح للإقتداء به من قبل كرد تركيا والعراق وسوريا، أمّا مستقبل كردستان، الوطن القومي للكرد فينبغي أن يكون كمثل ما يشاؤه الكرد أنفسهم.

### \* ماذا عندك من خطط ومشاريع مستقبلية بخصوص بحوثك في اللغة الكردية؟

- بودي موصالة در اساتي وأبحاثي في مجال اللهجة اللرية، التي عفتها منذ زمن طويل؛ فاللرية لهجة عجيبة و لافتة للنظر. ولم يقم غير القلة من الباحثين بدر استها. وهناك ايضاً لهجات أخرى تستحق الإهتمام والبحث. وكذلك تستوجب قواعد اللغة الكردية، الدر اسة والبحث حسب المناهج العلمية الحديثة والمعاصرة؛ فمثلاً ان احدث قاموس (كردي- فرنسي) قد صدر عام ١٨٨٠م، ومنذ اكثر من قرن لم يعقبه اي قاموس آخر حديث! ولذا فأنا، لا أشك في حقيقة ان المهمة كبيرة والعمل ما زال قاصراً.

#### المصدر:

مجلة: 1994 (2) Derwaze, Jimre (2) والحوار منشور أصلاً باللغة السويدية:

Arbetsuppgifer saknas inte Intervju med Jogce Blaw, av Ferhad Shakely Kurdisk Journal, Nr 8/87, S:4—Dvensk وترجمه الكاتب الكردي المغترب امجد شاكلي الى اللغة الكردية.

## كريس كوچيرا: يجهل الكردُ الإنتفاعَ من دروس التاريخ

### ترجمة: جلال زنكابادي

كريس كوچيرا كاتب وصحافي فرنسي. كتب المزيد من التحقيقات والمقالات السياسيّة عن بلدان العالم، وقد نشرت مقالاته في الصحف الفرنسيّة: أموند، إكسبريس، جون افريك.....وغيرها.

زار كوجيرا كردستان بضع مرّات، والتقى بالعديد من الشخصيّات الكرديّة ومنهم الزعيم مصطفى البارزاني. وقد ألّف كتاباً عن حركة التحرّر القوميّة الكرديّة

#### (La movement national kurde)

وفي هذا اللقاء وجّهنا إليه العديد من الإسئلة؛ فتفضّل بالإجابة عنها مشكوراً:

#### × كيف ومتى بدأ اهتمامك بالقضية الكردية؟

- لقد حصل بالصدفة ؛ ففي سنة ١٩٧١ دعتني وزارة الإعلام العراقية لزيارة العراق، وهناك التقيت قادة البعث، كانوا في غاية البرود، وتلوا عليَّ مجموعة مقالات سياسيّة طويلة جوفاء تافهة، ثمّ اقترحت وزارة الإعلام عليَّ زيارة شمال البلاد والإلتقاء بالجنوال بارزاني، وهناك التقيت أناساً حميمين، وحاورت الجنرال بارزاني حواراً طويلاً. وفي الوقت نفسه التقيت عبدالرّحمن قاسملو لأوّل مرّة، والذي أذهلني بذكائه ولطفه. وقد صيّرني ذلك اللقاء صديقاً للكرد بدون رغبة مسبّقة.

× هل يمكن القول أن عهد قيادة مصطفى بارزاني (عهداً ذهبياً) في عمر الحركة الكردية؟
- كلاً؛ لأن هذا المصطلح يُطلق على حقبة طوى النسيان أحداثها العادية، وبقيت أحداثها العظيمة الجديرة بالزهو والإفتخار. في حين أن حقبة بارزاني هي أقرب من أن نسميها بـ (العهد الذهبي) وقد يصلح هذا المصطلح لحقبة امارة بتليس، أو بدرخان. ولاشك في أن الجنرال بارزاني قد بسط جناحيه على الحركة الكردية في السنوات الخمسين الماضية.

لم تحالفني الظروف؛ لألتقيه مرّات أخرى. وللأسف لمْ تكنْ بيننا لغة مشتركة؛ فاضطررنا إلى االحوار عبر مترجم، وكان هذا عائقاً بيننا.

في كتابي طرحت تلك الأسئلة التي تخامر منْ يبتغي فهم نضال بارزاني. والسّؤال الأهم هو: لماذا أوقف بارزاني القتال في سنة ١٩٧٥؟ وأنا شخصيّاً لمْ أجد الإجابة الشّافية لحدّ الآن!

#### × كيف ترى مستقبل الحركة الكردية؟

- يكمن نكد الحركة الكردية في رضاها عن الحدود التي رسمتها القوى العظمى؛ فالحركة الكردية الراهنة ليست حركة واحدة، بل متعدّدة، فما عدا الإتحاد القائم بين قادة (هيوا) و(كومَله) قد سمحت التنظيمات الأخرى وماز الت تسمح لتركيا وإيران والعراق؛ لإستعداء بعضها على البعض الآخر، لكن من المفرح سعي البعض منذ بضع سنين؛ لممارسة تضامن ما بين التنظيمات الكردية. وليس هناك مستقبل بهي وواضح للحركة الكردية؛ إذا لم تتفق الأحزاب الكردية على بعض المطاليب ومنهاج عمل مشترك.

إن مطلب (الحكم الذاتي) طريق قهقرى؛ فقد كانت الثورة الإيرانية والحرب الطاحنة بين العراق وإيران حدثين تاريخيين، لم يعرف الكرد كيف يستفيدون منهما!

## × كيف ترى قيام دولة كرديّة؟ وهل يتيح الوضع الجيوسياسي في الشرق الأوسط لقيام الدولة المنشودة؟

- لقد أوجدت حرب الخليج الفارسي، والنزاعات والصراعات بين إيران والدول العربيّة فرصة جيّدة لقيام الدولة الكرديّة، ويبدو ان هذه الفرصة الذهبيّة؛ لتغيير خارطة الشرق الأوسط لن تتكرّر في قادم عشرات السّنين...وأنا لا أعني بأن القوى العظمى ودول المنطقة يروق لها تأسيس دولة كرديّة، لكن تلك النزاعات والصراعات تدفع المرء إلى التفكير في مصير الخارطة السياسيّة للمنطقة، بل ينبغي على الكرد أن يوحدوا قدراتهم وطاقاتهم وقواهم كافة.

## × لماذا يقدّم الإعلام الغربي صورة الكرد في أكثر الأحيان كـ (قطّاع طرق) وليس كشعب يبلغ قرابة ثلاثين مليوناً؟!

- صحيح ؛ كان الإعلام الغربي يصوّر الكرد كقطّاع طرق في الماضي ، لكنّه الآن يقدّمه كأقلّية مسكينة تناضل نضالاً مستميتاً بلا أمل!

### × بأيّ شكل يجب على الكرد توضيح قضيّتهم للرأي العام العالمي؟

- يجب على الكرد أنْ يسعوا سعياً حقيقياً في مضمار الدعاية، وأنْ يفعلوا كلّ طاقاتهم. فقد استطاع مقاتلو رجوي تمتين العلاقة مع المؤسسات والأجهزة الإعلاميّة بكلّ شطارة. وبالطبع هناك معضلات كبيرة في الوعي والإقتصاد لدى الكرد، ومع ذلك فإنّ أفضل دعاية هي المعمولة داخل كردستان نفسها.

× يا ترى هل سيتعرّض الكرد إلى هجمة التداعيّات المدمّرة ؛ إذا انتهت الحرب العراقيّة- الإرانيّة؟

- بلى؛ سيخسر الكرد هذه الفرصة التاريخيّة إلى الأبد؛ إذا لم يستغلُّوها

× طالما تحجّج القادة السياسيون الأوربّيون بالإحتراب الكردي؛ مبرّرين عدم اكتراثهم بالقضيّة الكرديّة، وها هم الكرد العراقيّون متّحدون، على سبيل المثال، بينما يواصل القادة السياسيّون الأوربّيون الموقف نفسه؛ فهل ثمّة سبب آخر لموقفهم هذا؟

- لايمكن للمرء التعويل على الإتحاد والإنسجام الموجودين الآن في كردستان العراق؛ لأن ذلك الإتحاد ماشيء وهش، لكنما إذا ما دام وصار سبباً لتقدّم جيّد-والابد أن يكون هكذا- سيضطر أولئك الساسة إلى اللي تغيير نظرتهم وموقفهم من أحداث كردستان العراق لكنني لست أعتقد أن الشّقاق الكردي سبب رئيس لموقف السَّاسة الأوربِّيين؛ لأن الكرد في منظور هم أقلِّية ضعيفة، وهم يهتمّون بالنزاعات الكبيرة الملتهبة في الخليج الفارسي وفلسطين وتشاد، وهنا يكمن السبب الرئيس، و هنـا لابدّ أن أؤكّد لو كـان الكر د قد غيّر وا تكتيكهم و تحرّ كـو ا كشعب (نحو ٢٥ مليون نسمة)؛ لما كان حالهم مزرياً هكذا. أجلْ مادام الكرد يطرحون أنفسهم كعامل جيوسياسي من أقليذة ٤ · - ° ملايين) ناهيكم عن شقاقهم؛ سنظل قيمتهم التاريخيّة ضئيلة، ثمّ هناك سبب آخر لعدم الإكتراث بقضيّتهم، ألا وهو تكرار الأحداث: ينتفض الكرد، يثورون ويقاتلون، ثمّ يوقّعون الإتفاقيّات، ومن ثمّ يستأنفون الثورة منخدعين بمواقف الدول الجارة! وثمّة سبب آخر مهمّ جدّاً لعدم الإكتراث، وهو جهلهم بما يحدث في كر دستان؛ حيث تمارس أنظمة الحكم المختلفة منع نشر أخبـار كردستان، بحيث يجهل ساسة الغرب خاصّة والغربيّون عموماً مايحدث هناك، فهم يكادون ألاّ يعرفوا شيئاً عن القتال الدائر في كردستان العراق، ويجهلون أوضاعً كردستان تركيا وكردستان ايران، وعليه قارن وضع الكرد مع ثوّار الجزائر، الذين كانوا مندحرين عسكريّاً، لكنهم انتصروا بحربهم الإعلاميّة الدعائيّة.

× كيف تقيّم مواقف القوى العظمى تجاه القضيّة الكرديّة؟

- أستغرب موقف الأمريكان الأنانيين والقصيري النظر من القضية الكردية، ويبدو لي ان مسائل حرية الشعوب لا قيمة لها عندهم، فالمهم عندهم حصراً هل ان الكرد يميلون إلى الشيوعية أم لا؟ هل لهم علاقات من المجاميع الإرهابية أم لا؟ وهم ماز الوا يظنون ان الحركة الكردية في ايران منتهية! وبالمقابل يهمهم أن يعرفوا مدى وحجم الحركة الكردية في العراق، ولا يكترثون بأكراد تركيا بأيّ شكل من الأشكال!

× كان مثقفو أوربًا في الخمسينات والستينات متضامنين مع حركات التحرر في العالم الثالث: في العركة الكردية في المنام، لاوس، الجزائر...إلخ، بينما اهتمامهم الآن ضئيل جداً بتلك الحركات كالحركة الكردية والحركة الارتيرية؛ فما هو تعليلك لهذا اللاإكتراث؟

- صحيح ان الحركات التحرّرية تستلفت اهتمام الغربيين أقلّ ممّا في الماضي، لكنما لايمكن مقارنة كردستان بفيتنام أو الجزائر؛ حيث لايقاتل الجيش الأمريكي أو الجيش الفرنسي هناك ، وليست كردستان مستعمرة فرنسيّة، أو مُجتاحة من قبل أمريكا، بل ان أحداث كردستان بعيدة جدّاً عن شباب أوربّا، وليس هناك رابط بين الغرب ومضطهدي الكرد في إيران والعراق وتركيا. وقضيّة ارتيريا حسّاسة؛ فالارتيريّون مابرحوا يناضلون منذ خمس وعشرين سنة، ومازالت آذان العالم قاطبة صمّاء حيالهم! وقد تضيع أخبار كردستان في فيضان الأخبار الأخرى؛ فوسائل الإعلام تنشر يوميّاً أخبار مجزرة ورمي بالرصاص هنا وحالة تعذيب هناك، ثمّ لنقلها بصراحة: لماذا يشغل فتى فرنسي أو شاب سويدي نفسه بتعاسة الكرد؟!

× أغلبيّة الكتابات التي تُنشَر عن الكرد اليوم في الغرب هي أخبار يوميّة، بينما الدراسات العلميّة التي تتناول الكرد قليلة جدّاً؛ فلماذا؟

- لقلّة الدر اسات عن الكرد بضعة أسباب أهمّها: عدم السّماح للباحث أن يشتغل ميدانيّاً في أجزاء كردستان نفسها؛ فكيف يمكن لباحث سوسيولوجي أو باحث لغوي أن يكتب دراسة ؛ بينما يُمنع من دخول كردستان تركيا (مثلاً) حيث لايوجد فيها حتى قتال! فكيف الحال في إيران والعراق؟! يا ترى من سمع بامريء قام بتنقيب وبحث أركيولوجي في كردستان في العقود الأخيرة؟ أمّا البحوث القليلة المنشورة في الفترة الأخيرة فهي حصيلة زيارات قصيرة جدّاً، وكان المفروض أن يكون اجراء البحوث أسهل من قبل الباحثين الكرد أنفسهم ، لكنهم لمْ يفعلوا شيئاً يُذكر، بلْ لمْ يُتَرجمُ أيّ بحث إلى اللغات الغربيّة؛ إن كان بعضهم قدْ أنجزه.

× لماذًا اتخذت بعض وسائل الإعلام اغتيال أولوف بالمه (رئيس وزراء السويد) ذريعة للتهجم على الكرد والنيل منهم؟

- لا أعتقد أن وسائل الإعلام تصرّفت من تلقاء نفسها؛ وإنّما روّج البوليس السويدي، فترة معيّنة، لـ (نظريّة الكرد)التي تاجرت بها الصحف تجارة مربحة!

\* نُشِرَ هذا الحوار، لأوّل مرّة، في مجلّة (Svensk Kurdisk Journal) (العدد المزدوج ۱۱- ۱۲/ شتاء وربيع ۱۹۸۷- ۱۹۸۸) ترجمه آسوس كمال عن السويديّة إلى الكرديّة ونشرته مجلّة (Mamostay Kurd) (ع ۹/ ربيع ۱۹۹۰)

### مارتن قان بروقنسن: لندرة الدراسات الإنثروپولوجية عن الكرد علاقة بالأوضاع السياسية

حاوره: فرهاد شاكلي \* ترجمة: ج. ز

[ولدت في سنة ٢ ٤ ٩ ٩ في هولندا. ودرست الرياضيات والفيزياء النظرية، ثم الانثروبولوجيا ، وبعدها درست الرياضيات، في مراحل الدراسات العليا، ثمّ قمت ببحث ميداني في سائر اجزاء كردستان - ايران، العراق، تركيا وسوريا، خلال السنوات ١٩٧٤ - ١٩٧٦ فحزت على شهادة الدكتوراه في السوسيولوجيا بأطروحتي (الآغا والشيخ والدولة/ عن التشكيلة الاجتماعية والسياسية لكردستان/ اوتريخت - ١٩٧٨) والتي كانت حصيلة بحثى المذكور.

لقد تجولت في أنحاء من الشرق الاوسط وزرت كردستان عدة مرات. وعملت خلال السنتين العدم المرات وعملت خلال السنتين المراكبة وفي جامعة اوتريخت مشتغلاً على دراسة التاريخ العثماني. ومنذ ١٩٨١ بعد إشتغلت على أبحاثي المتعلقة بأندونيسيا، أمّا الآن فأعمل باحثاً في المعهد الملكي للدراسات اللغوية والانثروبولوجية، في ليدن. وقد أمضيت سنتين في اندونيسيا، وأحاول دائماً متابعة ودراسة المتغيرات والأحداث، لاسيما في كردستان ، وفي الشرق الأوسط عموماً

واستكمالاً للتعريف بالكردلوجي بروقنس أضيف ما يلي استناداً إلى مقدمة د. كوردق علي لنرجمته (الآغا، الشيخ والدولة) عن الالمانية الى الكردية/ ج١ ، ط١ ، ١٩٦٦ – السويد (ج.ز): { يتكلّم المستكرد م. ف. بروقنسن بتسع لغات والكردية بلهجتيها الرئيسيتين، ويعمل استاذا في الإستكراد والإستتراك، في جامعة اوتريخت ، وهو عضو في هيئة تحرير ثلاث مجلات تعنى بالدراسات الكردية:

- 1. Studia Kurdica (Paris).
- 2. Journal of Kurdish Studies (Urbania Italia).
- 3. The International Journal of Kurdish Studies (Brooklyn, New York).

#### ومن كتبه:

- الآغا، الشيخ والدولة ١٩٧٨ اطروحة دكتوراه باللغة الانكليزية اصلا. وقد ترجمت الى الالمانية ١٩٨٩ والتركية ١٩٩١ والكردية ١٩٩٦، كما ظهرت بين دفتي كتاب منقح ومزيد بالانكليزية بلندن ١٩٩٦.
  - ٢. الاسلام والسياسة في تركيا ١٩٨٩
- ٣. أوليا چلبي في ديار بكر/ فقرات مهمة من سياحتنامه مع الترجمة والتعليق والتقديم ١٩٨٨
- ٤. (عن الدين والسياسة والحركة القومية الكردية) مجموعة مقالات مترجمة الى التركية ١٩٩٢.

وله العديد من المقالات والدراسات المنشورة في المجلات واكثرها مترجمة الى الكردية وغيرها، ومنها: العلماء الكرد وتلامذتهم الاندونيسيين/ النسوة الحاكمات في التاريخ الكردي/ الطريقة النقشبندية في كردستان، خلال القرن السابع عشر/ الجينوسايد في كردستان، قمع انتفاضة درسيم في تركيا (١٩٨٨- ١٩٨٨) والحرب الكيمياوية ضد كرد العراق (١٩٨٨) الحاج بكتاش، السلطان سهاك، شلمينا، صاحب. العشائر الكردية والدولة الايرانية، عن ثورة سمكو/ الكرد بين ايران والعراق/بين حرب العصابات والاغتيال السياسي}

\* يعد كتاب (الآغا والشيخ والدولة) احد افضل الأبحاث عن الكرد وكردستان؛ فهل لأنه حديث التأليف ، ام لأنك استقرأت واستنتجت ماهو جديد؟

- ليس الكاتب نفسه بأنسب شخص؛ ليوضح ما هو الجيّد في كتابه وما الذي يستلفت النظر. ارى ان الذين استحسنوا كتابي، لم يجئ استحسانهم؛ لكوني قدمت العديد من الآراء والأفكار الجديدة؛ إنّما لاختلاف أسلوب المعالجة عن أكثريّة الكتب المؤلّفة عن الكرد؛ لأن أكثرية الكتب التي تتناول الكرد تعرض بصورة رئيسية صنوف الاضطهاد، التي يعاني منها الكرد، ولا تعدو كونها مسارد صحافية، سياحية، أو روايات تاريخية، حيث تقدّم وصفاً كرونولوجيا للتنظيمات الكرديّة، والحكومات والنزاعات... أمّا كتابى فلا يتناول هذه الأمور بشكل مباشر، وإنّما يتناول العمليات والتفاعلات في المجتمع الكردي، والتي تشكّل البنية، التي تقع فيها الأحداث وتحصل التطوّرات. لقد كتبت عن العشائر ورؤسائها، وعن الشيوخ والزعماء الدينيين وعن طبيعة العلاقات وطرق التعامل مع الدول ومدى تأثيرها فيهم، كما بينت- على سبيل المثال- كيف استطاع الرؤساء الطموحون الأذكياء منهم، بعلاقتهم مع الحكومات أن يوستعوا سلطاتهم وتأثيراتهم التقليدية، وكيف انتهت بعض الإدارات الكردية، بتأثير سياسات الحكومات؛ فحل الشيوخ محلّ رؤساء العشائر، في الحال بمثابة ساسة، بل أصبحوا قوميين طليعيين. ويبدو ان خصوصيّات الحركة الكردية قد بلورت في هذه الحالة ملامحها في هذه البنية، حيث نرى تكرر دور بعض جوانب السياسة العشائريّة (التقليدية) في الحركة الكر دبّة

لا ريب في ان هذا ليس كل القصة؛ فليست السياسة القومية للكرد بهذه البساطة واليسر وهي ليست بديمومة السياسة العشائرية القديمة، لكنني حاولت أن أبين مدى قوة وتماسك هذه القوالب والأشكال القديمة، التي لم يزل لها الدور المؤثر في الواقع. وحاولت أيضاً أن أجد جواباً لهذا السؤال: كيف وفي أيّة ظروف يفسح الموقف العشائري، المجال للوعى القومى والطبقى؟

\* من الملحوظ ندرة الدراسات والبحوث الانثروبولوجية عن الكرد، فما السبب، يا ترى هل ضجر الانثروبولوجيين من هذا الشعب؟!

- لاشك في إن ندرة الدراسات والبحوث الانتروبولوجية الجديدة عن الكرد؛ لها علاقة مباشرة بالأوضاع السياسية، حيث لا يمكن الآن أن يحصل المرء على سماح للقيام بأيّ بحث، في أيّ جزء من الدول المتقاسمة لكردستان. وحين أجريت معظم بحثي الميداني في كردستان، خلال السنوات (١٩٧٤ - ١٩٧٦) كان السفر إلى أجزاء كردستان ميسراً، لكنما بصورة نسبية طبعاً، أمّا الآن فذلك عسير، ناهيكم عنْ إنّ حكومات تركيا وإيران والعراق تخشى الكرد أكثر ممّا كانت قبل عشر سنين ، وهي لا تحبّذ السماح للمراقب الأجنبي... و رغم ذلك هنالك بضع در اسات جديدة، وستنشر بضع أخرى؛ إذا ما تحقق صدق ما سمعته هنا و هناك.

ثمّ لا شك في إن العراقيل والعوائق التي تواجه الانثروبولوجيين (الغربيين) لم تعد تقتصر على كردستان وحدها، وإنّما راحت تشمل العديد من دول اسيا وافريقيا، التي أغلقت حدودها في وجوه الانثروبولوجيين؛ لأسباب عدة، منها: إن الانثروبولوجيا، من حيث يدري أو لايدري الانثروبولوجيون انفسهم، نموذج للمخططات الامبريالية، وإن القائمين بالأبحاث جواسيس وعملاء للإمبريالية، وثمة حقيقة لا يمكن تجاهلها، ألا وهي إن دراسات وأبحاث الانثروبولوجيين الأوربيين عن الشعوب الأسيوية والأفريقية تفوق غيرها في عددها، تلك التي يجريها أبناء تلك الشعوب، ولا يمكن فصل الأمر هذا- طبعاً- عن العلاقة غير المتكافئة بين أوربا وتينك القارتين.

#### \* كيف، وما الذي دفعك إلى دراسة المجتمع الكردي والقضية الكردية؟

- إنها قصة طويلة، اعتقد انها بدأت يوم كنت طالباً أنتهز فترات العطل للسفر الى الشرق الأوسط، وعلى طريقة الـ (hitch-hike) حيث كنت استوقف هذه السيارة العابرة أو تلك، لتنقلني مسافة ما. ولقد اجتذبت جبال كردستان الشامخة والمنيعة خيالي (وأنت تعرف أن لا جبال في هولندا) وقد احببت الكرد الذين التقيتهم وأحبوني، ثمّ رحت أقرأ الكتب التي تتناول الشرق الأوسط عموما، كما درست في جامعتى عدة كورسات انثروبولوجية وسوسيولوجية.

حدث ذلك في او اخر الستينات. وعلى ما يبدو كانت فترة، كان الناس جميعا محبذين للشأن السياسي، وكان اكثرنا يساريين، وطالما كنا نتناقش في مواضيع الامبريالية والثورة والقومية والاشتراكية، ونعبر عن تعاطفنا مع نضال الشعب القيتنامي ومع شعوب المستعمرات البرتغالية، التي كانت تخوض آخر المعارك ضد المستعمرين، كذلك مع الفلسطينيين والظفاريين (ظفار في سلطنة عمان) وكان الكرد يقاتلون أيضا آنذاك ، ويبدون كما لو إنهم في ما وراء الأسوار، وعلى ما يبدو كانت القوى الرجعية مهيمنة على حركتهم. وكنت قد رأيت ابناء الشعب الكردي، واعرف ما كانوا يلاقونه من إضطهاد في أجزاء كردستان. وكنت أشعر بتعاطف معهم، مع

انني لم أكن مع الأفكار السياسيّة لأحزابهم؛ وقد دفعني ذلك إلى أن أدرك وأفهم النزعة القومية (التقدمية) وأفرّق بينها وبين غيرها. ولهذا ابتغيت دراسة المجتمع الكردي؛ لكي أعرف السبب الذي أدّى بالحركة الكردية الى أن تكون على هذه الشاكلة، وإذْ أتحدّث الآن بهذا الشكل؛ فالمشهد واضح جدّاً ومفهوم للسامع. كذلك كان هنالك دافع آخر؛ لكي أختار الكرد موضوعاً للبحث والدراسة، ألا وهو الإنجذاب والإفتتان الرومنتيكيّان في الخيال الأوربي لـ (كردستان الوحشية) ١

\* لقد بدأت أبحاثك عن الكرد من منظور انثروبولوجي، لكنّك الآن منشغل بدراسة الجانب السياسي؛ فهل يعود السبب إلى الطبيعة الخاصة بالقضية الكردية نفسها؟

- كلا، لا علاقة للأمر بطبيعة القضية الكردية؛ فقد كنت في السابق شغوفاً بدراسة الحركة الكردية، ثمّ من الطبيعي بعد تفرّغي من البحث السوسيولوجي عن كردستان، أن أتابع التطورات السياسية في المنطقة واكتب عنها. ولم تكن دراساتي في السنوات الأخيرة مقتصرة على المتغيّرات السياسية، وإنّما تناولت أيضاً التاريخ الإجتماعي، الإقتصادي لكردستان منذ القرن السادس عشر ولاحقاً ، وآمل أن تنشر حصيلة ذلك البحث في السنة القادمة.

\* يرى عدد من الساسة الاوربيين ان المطالبة بدولة قومية للكرد غير واقعية، في وقتنا الحاضر على الاقل؛ فمن الذي اخطأ في فهم الدرس التاريخي، الساسة الكرد أم غيرهم؟ - يختلف رأيي في هذه النقطة عن آراء أصدقائي الكرد؛ لأنني لا أعتقد بإمكانية قيام دولة كرديّة مستقلة في الوضع العالمي الراهن؛ إلاّ إذا تزلزل وتضعضع هذا الوضع؛ جرّاء ما يشبه الحرب العالمية الاولى، وأن يشمل سائر أرجاء الشرق الأوسط بالأخص. أمّا في وقتنا الحاضر فإن كلتا القوتين العظميين (المعسكر الشيوعي والرأسمالي) لا تساعد على تأسيس مثل هذه الدولة. فضلاً عن ذلك أخشى ألا تتأسس تلك الدولة الكردية المستقلة، المرجوّة لمصلحة الشعب الكردي متسائلاً: أيّة طبقة أو فئة ستحكم الدولة الكرديّة المنشودة؟! أجلْ؛ إذا ما تمعّننا في العداوات الشديدة السّائدة لأوساط التنظيمات الكردية المختلفة حاليّاً؛ لتراءت لنا-كاحتمال- صورة لمستنقع دموي؛ من جرّاء الصراع على احتكار السلطة في كردستان المستقلة مستقبلئذ! ثم إن الدولة المنتظرة ستُحاصر حتماً من قبل الدول ا المناوئة لها والمحيطة بها، وسينعزل الشعب الكردي عن الشعوب الجارة: التركية والفارسية والعربية، ومن العسير ان تعيش مثل هذه الدولة اقتصاديا؛ فلا بدّ من أن تجرى تعاملاتها التجارية عبر أراضي الجوار الذين لن يكونوا أصدقاء لها حبنذاك

من الممكن الخلاص من الاضطهاد القومي الراهن؛ بقيام مثل هذه الدولة ، لكنّما يبدو لي أن اللامساواة الاقتصادية ستتفاقم، ثم ماذا سيكون مصير ملايين الكرد المتواجدين في مدن تلك الدول مثل: أنقرة، اسطنبول بغداد وطهران؟!

أعرف أن مثل هذه العبارات قد قيلت مرات عديدة للكرد من طرف الترك والعرب والفرس، ومراراً بقصد شوفيني، وأفهم جيداً طبيعة ردّ الفعل العاطفي (الكردي) الداعي غير مرة الى الإنفصال، وأنا لا أعني الطلب من الكرد ألا يطالبوا باستقلالهم؛ فذلك الأمر يخصهم. وليس لأحد أنْ يقول لهم بأن لا حق لهم بذلك، لكنني أرى أنّ مثل هذه المطالبة غير حكيمة الى حد ما، ناهيكم عن اعتقادي بعدم وجود أيّة امكانيّة في الظروف الراهنة لقيام دولة كردية مستقلة.

أعتقد أن أكثر الساسة الكرد يدركون جيّداً هذه الحقيقة، أمّا أولئك القلائل الذين يتحدثون عن الاستقلال؛ فإمّا انهم عاجزون عن رؤية الظروف، او انهم يريدون تسخير اتباعهم لمآرب اخرى. ان القادة الذين يدعون اتباعهم الى ان يحاربوا في سبيل الاستقلال؛ يتحملون مسؤولية جسيمة، فكل واحد منهم يعرف انه يضحي بالكثير من الأرواح الكردية؛ من اجل لا شيء، أو من أجل ما ليس فيه مصلحة تُذكر للشعب الكردي.

#### \* يقال ان سنة ١٩٧٥ كانت نقطة انعطاف في تاريخ كردستان فهل انك مع الرأي نفسه؟ وماذا تسمى المرحلة الجديدة؟

- ..نقطة انعطاف؟! قد تكون الى حدّ ما، في تاريخ كردستان العراق. غير ان كردستان دون شك اكبر منها (اي من كردستان العراق) بكثير، ففي البداية ساد الاعتقاد انه لا يجوز ان تستمر السياسة الكردية كالسابق، حيث لم تفلح التجربة الأخيرة للحركة في سائر اجزاء الأخيرة للحركة في منتصف السبعينات ؛ وعليه ستكون الحركة في سائر اجزاء كردستان مختلفة جداً. لكننا الآن نفهم انه لم يحدث في الحقيقة تغيير كبير؛ فهاهم بعض قادة الكرد يكررون الممارسات والأخطاء السابقة.

وإذا ما أردت رؤية نقطة انعطاف ما؛ فيمكنك ان تأخذ سنة ١٩٨٠ في الحسبان، فهي قد تكون الضالة المنشودة؛ لكونها سنة تراجيديا كبيرة لكل اجزاء كردستان، وما تزال الأوضاع تتردى لحد يومنا هذا؛ فقد كان الانقلاب العسكري في تركيا ضربة كبيرة للحركة الكردية في تركيا، حيث قضى العسكر على كل الحقوق الثقافية المتحققة، برغم انها لم تثبت بصورة رسمية، وإنما أتاحتها إلى حدّ ما سنوات الحكم الليبرالي (١٩٧٥- ١٩٧٨)، ثمّ إن الحرب العراقية الايرانية قد جلبت المزيد من الموت والدمار لكردستان، وصعب على المرء أن يميّز لمن تحارب التنظيمات الكردستانية المختلفة!

كانت العمليات العسكرية للأنظمة الثلاثة في اجزاء كردستان، في غاية الهمجية؛ فلا نبالغ إنْ قلنا بان الظروف الراهنة هي اسوأ ما واجهت الكرد عموماً، منذ الحرب العالمية الاولى، ولا يبشّر افق المستقبل بالأمل، بلْ يتضح الآن للكثيرين بأن استراتيجيات زعماء الكرد في السنوات الماضية لم تحقق مكاسب كبيرة

لتحسين ظروف الشعب الكردي، لكنما العلامة الايجابية الوحيدة والباعثة للأمل، والتي أراها، إنّما هي شروع الكثيرين من الكرد بالإستفسار من انفسهم: يا ترى ما هو الخطأ في هذه الستراتيجيات، أو لماذا اخطأوا؟

\* باعتبارك احد العلماء الاوربيين القلائل، الذين يجيدون لهجتي - اللغة الكردية - الرئيسيتين، فكيف ترى وضع الأدب الكردي؟

- عن الأدب، لا أجرؤ التحدث عمّا في اللهجة الأدبية السورانيّة، التي لي إلمام بسيط بها. إن الأدب المدوّن بها (أي باللهجة الكردية الوسطى، المسماة خطأ بالسورانية/ ج. ز) قد نال الفرص أكثر من نظيره الكرمانجي (اي الأدب المدون باللهجة الكردية الشمالية. ج. ز)؛ لكي يزدهر. وعلى ما يبدو ظهرت فيه بعض الاعمال، التي تتفوق- في الأقل- في قيمتها الفنية على الكثير من الأعمال بالكرمانجية، ليس الأدب الكرمانجي لافتاً للنظر كثيراً، من وجهة النظر الأدبية، ما عدا استثناءات قليلة كـ (ديوان الملا الجزيري)

إنني اقرأ الأدب الكردي لمقاصد سوسيولوجية؛ لأنه يتيح لي الإطّلاع على الوضع الاجتماعي للكرد، وليس لمقاصد ادبية.

للآداب التركية والفارسية والعربية مستويات أعلى من الأدب الكردي، ولا ضير في ذلك، ما دام الأدب الكردي موجوداً على الأقل. ونحن أيضاً في لغتنا الهولندية (دچ) عندنا معضلة شبيهة بما عندكم؛ فليس بالإمكان أن نقارن الأدب الهولندي بالآداب الانكليزية والأمريكية والألمانية أو الفرنسية، وأنا شخصياً اقرأ الآداب الأجنبية أكثر ممّا أقرأ الأدب الهولندي، ومع ذلك يظل للأدب الهولندي دوره المهم في تقدم وتطوير اللغة الهولندية، وهو يعبّر دائما عن الآراء والأفكار بأشكال جديدة؛ وبذلك يثير تفكيرنا، فبقراءة هذا الأدب وحده؛ يمكنني تطوير اسلوبي التعبيري.. وكلّما هيمنت على لغتي أكثر؛ يمكنني التفكير بصورة أوضح، ولا شك في ان للأدب الكردي، الدور نفسه للكرد، وربّما يكون دوره أهمّ من الناحية النظرية ؛ لأن اللغة الكردية- بسبب الظروف السياسية- لم تنل حظها من الإنماء؛ ولهذا فإن مسعى عدد من الادباء الكرد الذين شرعوا بنشر الكتب باللغة الكردية بعيد جداً، ومن المأمول أن يتواصل مسعاهم ويتضاعف، وينشروا هذه الكتب بشكل أفضل في أوساط الكرد المتواجدين في أوربا. ومطلبي الرئيسي في هذا الوقت هو ان تدوّن هذه الكتب بلغة واضحة وجميلة، وحين يتكاثر النتاج الأدبي لاحقاً ؛ سيمكن التفكير في مطالب أعلى في الجانب النوعي من الأدب.

\* تحدث احمد خاني، في القرن السادس عشر، عن دولة قومية للكرد، ولم يسبقه في ذلك الطرح اي كردي او غير كردي؛ فكيف تفسر هذا الامر؟

- تبدو النزعة القومية لخاني حداثية جداً، لكنني أراها عبر تفسيرك أكثر حداثوية أ، في رأيي ان خاني لم يتحدث عن الأمة الكردية والدولة القومية الكردية؛ فهو لم يطالب بقيام دولة كردية، وإنما بحكم ملك كردي! وهو حين يتحدث عن الكرد ، إنما يتحدث عن الأمراء الكرد وحدهم، حسب فهمي. وليس هنالك فارق كبير بين مفهومه هذا ومفهوم شرفخان، الذي ألف (شرفنامه) قبل تأليف (مم وزين) بأكثر من قرن؛ فشرفنامه ليس تاريخاً للكرد، كما يحلو للبعض الحديث عنه أحياناً، وإنما هو تاريخ الأسر الكردية الحاكمة، حيث لم يلتفت شرفخان للجماهير الكردية ولم يبد اهتماماً يُذكّر بها. ولقد اسست بعض تلك الأسر وحكمت دولاً كبيرة.

لقد شكا خاني من كون القادة الكرد خدماً مطيعين للعثمانيين أو الفرس، بل حدث احياناً انقسام أفراد الأسرة الحاكمة إلى زمرتين، تحارب الأولى مع العثمانيين والأخرى مع الفرس إبّان الحروب العثمانية – الفارسية. ولعل هذه الحقيقة تساعد في البحث عن علة تمني خاني، بان يحكم أحد الأمراء الكرد (قد يكون أمير بوتان) سائر أرجاء كردستان، وربّما مساحة أوسع منها بقليل؛ لكي لا تُداس كردستان من قبل قوات الامبراطوريتين الجارتين المتحاربتين.

\* إنك تعلل الانقسامات الحاصلة في قوى حركة التحرر الكردية بهيمنة الحياة العشائرية في كردستان، وبهذا تتجاهل عدة عوامل أخرى؛ فهل طورت منظورك السابق في كتابك، ام هو باق كما كان؟

- يجب عليك ألا تنظر إلى كتابي كما لو انه بحث عن الحركة الكردية، وإنّما حسب عنوانه؛ فهو بحث عن الآغوات (رؤساء العشائر) الشيوخ (الزعماء الدينيين) والدول، ودورهم وتأثيرهم في المجتمع الكردي، فقد بينت وبالأمثلة أن للعاملين القبلي والديني تأثيراً كبيراً في الحركة الكردية، ولمْ أنف وجود عوامل أخر، وإنّما لكي أبين بأنّ ما تسمى عادة بالعوامل التقليدية ما زالت عالقة بالحركات (الحديثة). لقد راقبت وتمعنت في حيثيات ومجريات الحركة الكردية خلال العقد الماضي؛ فتأثرت كثيراً، لما وجدت الشبه الكبير بين ممارسات القادة السياسيين الكرد وممارسات اسلافهم من الرؤساء القديرين للقبائل الكبيرة، وهذا لا يعني ان هؤلاء القادة عتيقون ومتخلفون. ويبدو لي الى حد كبير ان طبيعة المجتمع الكردي نفسه؛ تضطرّهم إلى مثل هذه الممارسات، بعدما توضح لهم بأنها أفضل السبل لتحقيق نجاح مساعيهم في هذا المجتمع.

\* وطن محتل، شعب يقتل ويُباد (كردستان والكرد)، لكنّما لا توجد أية قوة عظمى أو قوة ديمقراطية أو غير ديمقراطية، تشجب وتستنكر وتدين هذه الممارسات؛ أجلُ؛ يبدو أن رائحة النقط اشد حدّة من رائحة الدم!

- فعلاً، حتى إن يول يوت، الذي دمر بلاده كمبوديا وأباد شعبها، لم تكن هنالك سوى بضع دول مستعدة لإدانته، وحينما اسقط القيتناميون يول يوت؛ أدينوا على

نطاق واسع؛ على انهم محتلون اجانب؛ بينما كانت هنالك العديد من الأسباب؛ ليُعَدّوا محررين!

لقد اتفقت حكومات الدول كافة فيما بينها على عدم التدخل في الشؤون الداخلية لبعضها البعض، علنياً في الأقل. وهنا لا تُعَد كردستان دولة، لكن تركيا وايران والعراق تُعدّ دولاً معترفة بها. وفي ارجاء القارتين اسيا وافريقيا قاطبة، كل الحدود القائمة بين المستعمرات مصطنعة وغير طبيعية، فلكل دولة معضلتها مع الأقليات داخل حدودها، حتى وان كانت المعضلة خامدة الآن، أو لها مشكلة مع دولة جارة تطالب بقسم من اراضيها؛ ولذا فان هذه الدول ترى مصلحتها في الإبقاء على حدودها كما هي عليه الآن، وقد تكون المشكلة الكردية أعقد بسبب وجود الثروة النفطية في كردستان، لكنما ليس بسبب النفط وحده، بل أكثر من ذلك بسبب الموقع الاستراتيجي لتركيا وايران والعراق، وهو موقع حسّاس تتداخل وتتقاطع في مصالح القوى الكبرى، التي لن يخدم إعلاؤها لشأن المشكلة الكردية أية مصلحة اقتصادية او سياسية لها. أجل ؛ لماذا تفعل ذلك؟! وهل تظن ان للسياسة الدولية (العالمية) علاقة ما بالأخلاق؟!

إن الكرد في نظر حكومات المنطقة والقوى الكبرى يصلحون لشيء واحد فقط، وهو ان يكونوا بيادق شطرنجية في لعبة السلطة! وإذا ما حدث هكذا دائماً وبيسر مع متطوعين من الكرد؛ أليس ذلك من أخطاء الكرد أنفسهم؟ أمّا إذا ابتغيت من الحكومات الأوربية موقفاً مغايراً لهذا ، فذلك يحدث فقط بتعبئة الرأي العام، لكنّما الكرد كانوا فاشلين جداً في هذا المضمار. يبدو لي ان أكثر الكرد يشعرون انه يجب على الأوربيين ان يهتموا بمشكلتهم؛ ولذا فهم يعاتبونهم لأنهم ليسوا كذلك، في حين يستطيعون إجتذابهم إلى جانبهم بعد تعلّم كيفية التقرّب من الأوربيين وكيفية التعامل بأسلوب أوربي معهم. أجلٌ؛ إن أكثرية الكراريس والكتيبات الكردية، المقدمة الى الأوربي الذي يبتغي معرفة أكثر عن الأوضاع؛ يلتقي بممثّلي مجموعة التنظيمات المختلفة، المعادية لبعضها البعض!

ينبغي على كرد أوربا أن ينحوا النزاعات الصغيرة جانباً، من أجل مصلحة القضية الكردية عموماً، وأن يسعوا إلى تكوين (لوبي)؛ فذلك كفيل بالتأثير في الرأي العام، وسيكون سبباً في خلق الحوار المرجو المتعلق بالقضية الكردية.

\* هَلْ لَكَ نَيَة بمواصلة أبحاثك عن الكرد وكردستان؟ وفي أيّ المجالات ستبحث اكثر؟ - أجلٌ؛ فقد انشغلت في السنوات الأخيرة بدراسة المصادر التاريخية العثمانية؛ بُغية الإحاطة بالتاريخ الاجتماعي والسياسي لكردستان في الحقبة (١٥٠٠- ١٩٠٠) وأحد المصادر المهمة جداً هو (سياحة نامه) اوليا چلبي، السائح التركي، الذي

امضى سنتي ١٦٥٥ - ١٦٥٦م في كردستان، وهو يقدم لنا ثروة معلوماتية هائلة عن سائر جوانب الحياة في عصره، وقد اعددت مع من ساعدني قسماً من هذا النص للطباعة مع ترجمته المشفوعة بالحواشي وبمقدمة طويلة. وأنا الآن منشغل بأقسامه الأخرى. ولي مشروع آخر بدأت بإنجازه، وهو بحث يتعلق بنشوء ونمو الوعي القومي لدى الكرد والأفكار والايديولوجيات الأخرى في كردستان خلال هذا القرن. وآمل أن يكون لي وقت للبحث في العقائد الدينية التي نمت وازدهرت في كردستان الجنوبية وخصوصاً في شهرزور خلال القرون المنصرمة؛ فشهرزور معروفة كموطن للتصوف حصراً، ونعلم أن عدداً من شيوخ كردستان المهمين منها، ومع ذلك فهي أيضاً موطن لبضع طوائف ونحل هيترودوكسية "ك

إشارات:

1. Durchs Wilde Kurdistan (عبر كردستان الوحشية) عنوان كتاب شهير (رواية خيالية) للكاتب الالماني كارل ماي (١٨٤٢- ١٩١٢).

٢. يشير م. بروفنسن هنا الى دراسة فرهاد شاكلي (الكوردايتي في مم وزين خاني) /
 ١٩٨٣.

٣. Hetrodax ؛ هي المعتقدات والممارسات (الدينية خاصة) المناوئة والمخالفة للسائد والمألوف بين الناس.

<sup>\*</sup> في أواخر ١٩٨٥ لـ (المجلة السويدية- الكردية Svenck Kurdisk Journal).

ثم ترجمه إلى الكردية باسم مستعار (ههوراز) عن الانكليزية إلى الكردية ونشره في مجلة (ماموستاى كورد- المعلم الكردي) ع ٨ شتاء ١٩٨٩- ١٩٩٠/ السويد. والعنوان الحالي من وضع المترجم (ج. ز).

### حوار مع الكردلوجية الأستاذة جوانا بوخنسكا

أجراه: جان دوست \* ترجمه عن الكردية: غياث حسين

(١) من أجل الكرد الذين لا يعرفون جوانا بوخنسكا هلّا تعرفونهم بنفسك؟

- حسناً، جواز سفري بولوني، لكنكم تعلمون أن الجواز لا يعبر بالضرورة عن هوية المرء. و جواز سفري كذلك لا يعبر بدقة عن هويتي. فأبي كان بولونياً، أمّا أمي فكانت تترية.

في الحقيقة، لقد عاش التتار منذ أكثر من ٢٠٠ سنة على أرض بولونيا و ليتوانيا و روسيا البيضاء. لقد أتوا من الشرق بطلب من أمراء و ملوك ليتوانيا و بولونيا وعملوا كجنود لديهم و بفضلهم استرجعوا أراضيهم و بلغ تعداد التتار في بولونيا ١١ ألف نسمة بين عاميّ (١٩١٨ – ١٩٣٩) حينما ظهرت كدولة مستقلة على خارطة العالم، بعد ٢٠٠ عام من الغياب. لكن بعد تغييرات الحدود سنة ١٩٤٥ بقى في بولونيا حوالي ٥ آلاف تترى فقط بالنسبة لوالدتي فقد ولدت في روسيا البيضاء، التي كانت عضواً في الدولة السوفيتية. لكن جدى لم يرد العيش في بلد السوفييت؛ فهاجر إلى بولونيا ( التي ظلت تحت التأثير السوفيتي حتى سنة ١٩٨٩ لكن ليس كعضو في الاتحاد السوفيتي بل كعضو في المعسكر الاشتراكي)؛ و هذا يعنى أننا نشكل الآن أقلية قومية صغيرة جداً في بولونيا، لكننا مستمرون في العيش. فيما يتعلق بلغتنا أقول إنها ضاعت، لكن بقى الإسلام فقط، و هو ما يميّزنا عن البولونيين و الروس. لكن إسلامنا هذا له خصائص معينة، فلسنا مسلمين بالمعنى التقليدي، إذ لا نطبق كثيراً من أحكام شريعتنا. في الواقع نحن لا نريد العيش بهدف الالتزام الكامل، لكن فقط بهدف محبة الإنسان، بموجب معنى قوله (تعالى): "بسم الله الرحمن الرحيم" ؛ فلهذا السبب لم نترك هذه العقيدة مدة ٠٠٠ سنة. بالنسبة لي فإن هذا الإيمان ينبع من وحي عينيّ أمي التي فقدتها و أنا طفلة. فبفضل عينيها اللتين قدمتا لى الحب و الإيمان أستطيع الآن القول: "أنا مسلمة" لكنْ هناك دينان و تقليدان قد شكّلا حياتي و إنني أحيا بينهما كل يوم. بالإضافة إلى هذا فقد أصبحت بدر استى ابنة لغات وآداب متنوعة: بولونية و روسية وانجليزية وتركية و كردية (كرمانجية إلى الآن و قليلاً من السور إنية )؛ كنتيجة لهذه التجربة كنت كل يوم بصدد اجتياز حدود متباينة متنوعة و في أحد الأيام دخلت حدود كريستان، و الآن أنا منشغلة بهذا بكل جوارجي و بكل حب. عدا هذا أريد أن أذكركم بشيء ما. و هو أننا إذا رجعنا إلى سنوات ولادة القوميات المختلفة في عصر الامبراطورية العثمانية؛ فسنجد أن بعض آباء القومية التركية التي أصبحت سببا للظلم، الذي لا مثيل له، الواقع على الأرمن و الكرد والأقوام الأخرى - ملفتون للنظر. على سبيل المثال: بولوني يدعى كونستانتي بوجنسكي، أي (مصطفى جلال الدين باشا) (١٨٢٦-١٨٢١) و هو (جد ناظم حكمت) والذي ألف (الترك القدماء و المعاصرون)، و تتريان من روسيا هما: إسماعيل غاسبراله الف (السياسة ذات الأنماط الثلاثة) و أيضاً ضياء كوك الب (١٨٧٦-١٩٢٤) الذي ألف (السياسة ذات ضياء كوك الب، لأنه ليس من (عائلتي)، لكنني سأتحدث قليلا عن (أجدادي) طونيا موجودة بسبب سياسة كل من ألمانيا و النمسا و روسيا، و كانت سياسة بولونيا موجودة بسبب سياسة كل من ألمانيا و النمسا و روسيا، و كانت سياسة فشلت، فر منها إلى اسطنبول، أمّا أكجورا و غاسبراله فقد كانا يشعران طوال حياتهما بعداوة روسيا للتتار والإسلام.

قصارى القول أن كل هؤ لاء الناس قد وصلوا إلى اسطنبول تملؤهم الخشية و القلق. لم يكن ذاك خوفاً على خسارة حياتهم بل خوفاً على خسارة قومهم و أوطانهم، لهذا اعتبروا اسطنبول محجة لآمالهم. أرادوا أن تكون الإمبراطورية العثمانية و الأفكار الجديدة المميزة ترياقاً لكل ما عانوه. و أن يشكلوا خطراً و سلاحاً يهدد روسيا، التي كانت تفترس أهلهم. لم يبصروا أي شيء غير خوفهم هذا؛ لذلك لم يستشفوا من الاناضول موزاييكها و ثرائها؛ انصب جل تفكيرهم على هواجسهم و مخاوفهم فقط. إن هذا الذي أقوله الآن مثالي بدون شك؛ لأن حياتهم لم تكن بتلك السهولة و الأحادية، لكنني أريد القول بأنني أنتمي إليهم، و أطلب منكم الصفح و السماح. كنا على خطأ؛ لأن ثمة خوفاً كبيراً قد أعمى أبصارنا و قلوبنا. إن الذنب ذنبنا. سامحونا.

على أية حال فإن هذا الذنب الآن يشكل دافعاً لرغبتي و عملي و نشاطي. و بحسب قول محمد أوزون و بعض المفكرين البولونيين أيضاً، يعتبر الماضي ميراثا ومصدراً للمسؤولية. و أنا أريد اليوم أن أنظر إلى ذاك الماضي المثقل كونه عملاً شريراً.

(۲) قصتكم أنتم و الكرد! كيف تعرفتم على الكرد؟ و من كان أول كردي شاهدتموه أو تعرفتم عليه؟ عليه؟ - لقد عرفت الأكراد في موسكو، منذ سنة ۲۰۰۰، عندما كنت أدرس الأدب الروسي، حيث درست لاحقاً في أكاديمية السينما (VGIK). شاهدت أول وجه

كر دى في صورة كان قد التقطها طبيب عيون تركي في مخيم للاجئي كرد العراق. كان قد خدم لفترة في ذاك المخيّم و أتم در استه في موسكو. في تلك الصورة كان ثمة فتاة شقراء، قال لي طبيب العيون حينها أن في عينيها تساؤلاً حزيناً. وقد انتبهت إلى هذا التساؤل المهم؛ فاجتذب كل جوارحي. و بسبب هذه الحادثة عرفت كثيراً من الكرد في موسكو. و عندما رجعت إلى كراكوف تبيّن لي أن الكرد موجودون هنا أيضاً بالإضافة إلى بروفيسورين مهمّين كانا قد كرّسا جزء من حياتهما للقضية الكردية. الأول كان الإثنوغرافي البولوني (د. ليشك جنغييل) الذي أجرى أبحاثاً في كردستان العراق في السبعينيات، حيث صدر له كتاب (المسألة الكردية) سنة ١٩٩٢ و هو أول كتاب باللغة البولونية عن الكرد. و الثاني هو البروفيسور (آنجى بيسوفيج) الذي لا يزال مستمراً في عمله. لقد عمل كلا الأستاذين في جامعة (ياغيلونسكي) (تأسست سنة ١٣٦٤) التي أتابع فيها نشاطاتي الآن. يعد الأستاذ أنجى عالماً لغوياً قديراً، متخصصاً باللغات الإيرانية و الأرمنية. و لقد قدم أول درس له عن اللغة الكردية (الكرمانجية) و قواعدها في بداية الألفية الثالثة. لم يكن يتحدث الكر مانجية، لكننا اعتبر نا در وسه اللغوية حدثاً على قدر كبير من الأهمية. بعد ذلك و تحت رعاية مبعوث بولونيا، السيد زياد رؤوفي (و هو في كراكوف) عند حكومة إقليم كردستان العراق، قدم أستاذ اللغة الكردية، فرهنك محمد من جامعة صلاح الدين في هولير، و باشر في إعطائنا دروساً في السورانية. لقد تعلم الأستاذ بيسوفيج السورانية بشكل جيد جداً و هو الآن بصدد إصدار كتاب لتعلم السور إنية بالبولونية شاركه في تأليفه كل من فرهنك محمد و (أنجى بارتجاكي). بالنسبة لي فقد عملت على كتابة رسالة الدكتوراه منذ سنة ٢٠٠٤ و التي بحثت في الهوية الكردية و الأدب الكردي لأكراد تركيا على وجه الخصوص. لذلك، و ككل مرة؛ كنت أتأرجح بين حدود لهجتين إثنتين. لهجتي الكرمانجية أفضل من السورانية، لكنني آمل أن أوصلها إلى المرتبة الأولى. لدينا هنا عدد من الباحثين الشباب و لقد بدأنا معا مشر وعنا من أجل التقدم

بالأبحاث المتعلقة بالكرد في بولونيا، تحت عنوان: How to make a voice audible? Continuity and change of Kurdish

How to make a voice audible? Continuity and change of Kurdish culture

and of social reality in postcolonial perspectives

أي (كيف نجعل الصوت مسموعاً؟ الاستمر ارية و التغيّر في الثقافة الكردية و في الواقع الاجتماعي من منظور ما بعد الاستعمار) (١). نأمل و بمساعدتكم أن نكون قادرين معاً على إنجاز شيء مهم و جميل.

(٣) الكردلوجيا موجودة منذ (القرن ١٨م) و يقال أن غارزوني هو أبو الكردلوجيا. و ثمة كردلوجي مشهور جدا من الشعب البولوني ألا و هو ألكسندر زابا! ترى هل توقف نهج الكردلوجيا عند زابا أم أنه مستمر في بولونيا؟

- كان ألكسندر زابا أو جابا ( زابا تعني ضفدع ) حقا كردلوجياً بولونيا. فقط في بلدي الذي استقل آخر الأمر فإن استذكار أشخاص كهؤلاء لا يعد شيئا محبذاً. إن المستشرقين على علم بهذا، لكن هذا ليس ملفتاً لانتباه أحد غير هم. في فترة الاستعمار الروسي كان جابا قد أصبح موظفاً و دبلوماسيّاً روسيّاً. فقبل كل شيء كان يقوم بوظيفة معينة مبتعداً عن وطنه و مشاكله. كان أشخاص كهؤلاء يدعون برالخونة) و لم يكن أحد يرغب في إحياء ذكر اهم. لكنني أرغب في ذلك؛ لأنه لا يمكن أبداً أن يكون لحياة المرء جانب أحادي. فلربّما تُظهر لنا أحداث و حياة جابا بالإضافة إلى أبحاثه، جانبا آخر من شخصية هذا الإنسان. يمكن أن يكون اهتمامه بالكرد نابعاً من أوضاع وطنه و قومه؟ من يعلم؟ إن هذا أمر حِدَّ ملفت للانتباه و قد نتمكن اليوم معاً من رؤية حياته من منظور آخر. إنني أتأسف فقط على عدم تمكني من قراءة نصوصه؛ لأني لا أجيد الفرنسية و ليست هناك كتابات له بالبولونية أو بالكردية ...

(٤) إنكم تعملون في مجال اللغة و الأدب الكرديين، فما هي أبحاثكم بصدد هذا الموضوع؟ - في الآونة الأخيرة أعمل على تقديم العون للاجئين الكرد، ذاك العون الذي لاتقدمه لهم بلادي الحرة. إنني لا أوافق حكومتي على قراراتها و أقول كمختصة رسمية في الشأن الكردي أن علينا مساندتهم و ألّا ننسى قيام كثير من الشعوب بمساندتنا. و أحيانا أكتب تحليلات في سياسة و موقف تركيا و العراق من الكرد.

لكن ينبغي أن تعلموا أن بولونيا ليست بلداً غنيّاً، فمجرد تأمين التمويل من أجل أبحاثي عن الأدب و الثقافة الكردية، التي أكن لها إعتزازاً خاصّاً؛ كان يعد مشكلة كبيرة (أي تلك الأموال التي تمكن المرء من قراءة الكتب دون القلق بشأن قوت عياله اليومي). مؤخراً لقي مشروعي قبولاً من مؤسسة حكومية؛ فاستطعت العمل بفضلها و بشكل لا بأس به . . . لا داعي للشكوي.

لكنني لا أيأس، ولم أتخلَّ عن عملي في أيّ وقت من الأوقات. الشكوى فقط هي من ضعف نتائج ما أقوم به. لقد أنهيت رسالة الدكتوراه سنة ٢٠٠٩ وفي سنة ٢٠١١ أصبحت هذه الرسالة كتابا بعنوان: (بين الظلمة و النور، عن الهويّة والأدب الكرديين) في كتابي المبني على النظريات المختلفة للهويّة و الهويّة القوميّة، تناولت بالبحث اللهجات و الأدب الكلاسيكي و المعاصر، بشكل عام وبالتفصيل. كنت أرغب في أن يتمكن الدارس البولوني من رؤية الصيرورة التاريخية لتطور الأدب الكردي بالإضافة إلى إطلاعه على بعض الأسماء والنتاجات عن كثب. فمن الأدب الكلاسيكي اخترت للتحليل ملحمة (مم و زين) لأحمدى خاني، و من الأدب المعاصر بعض الأسماء المميزة من كردستان تركيا:

محمد أوزون و حسنى متي اللذان كتبا باللغة الكردية و سعيد آلب و روشن آرسلان اللذان كتبا باللغة التركية. عدا هذا تطرقت أيضاً إلى الحديث عن يشار كمال، لكننى قمت بتحليل نتاجه بالإستعانة بكتاب (روهات آلاكوم) الرائع:

#### (Yaşar Kemalın Yapıtlarında Kürt Gerçeği) (2)

ولقد تركزت تحليلاتي على أن تقييم الكتاب من حيث هوية المؤلف؛ لا ينبغي أن يتم فقط على أساس اللغة، بل على أسس من الزمان و المكان و هدف و فن الكاتب، و بتعبير آخر، فإن الهدف من تأليف الكتاب يكمن في سؤال خاص جدّاً: بأي مكان و زمان ترتبط كل من اللغة و الأرض و الناس؟ ولأي أناس أبدعها مؤلفها؟ وقد دعوت ذلك بموضوع تحديد الهوية. وفي رأيي أن يشار كمال يضع أبطاله و نتاجه في منطقة الأناضول، لكن أولئك الكتّاب الأربعة يختارون كر دستان بطرق متباينة. إن اللغة شيء ضروري و هي تشكّل مستقبلاً لأدبكم، لكن من الضروري أن نأخذ بعين الإعتبار ظروف اختيار اللغة وحالة و إمكانيات المؤلف و بحسب آراء البروفيسور هاشم أحمد زاده و نظريات باختين التي استخدمها من أجل أعمال بختيار على (٣) فإنني أقول أن الكاتب يعتبر أيضا "بطلاً كرونو توبياً"؛ وينبغي تقييم نتاجه و حياته وفقاً لهذه الكرونوتوبيا. و إذا لم يلق الدارس و الناقد بالا لهذا الأمر؛ فمن السهل عليه وضع الكاتب بحجة (اللغة الممنوعة) في سجون النسيان؛ لذلك أعتبر أن سعيد آلب كان كاتباً كرديّاً عظيماً، فقد ولد على حدود كردستان؛ ولهذا السبب لا يمكن نسيانه، و من الضروري أن تحيوا ذكراه في كل مرة. إنني أجهل اللغة التتريّة، لكنني أشكّل هويّة نصف بولونية و نصف تتريّة وفقاً لعواطفي. فلْيتفضل شخص آخر و يأتي ثم يقرر فيخبرني من أنا، لكن هذا لا يمت إلى ر غبتي و اختياري اللذين يعدان أهمّ شيئين في هذه المسألة.

عدا كتابي هذا هناك الكثير من النصوص الأخرى عن الكرد و كردستان و ثقافتهم. لا يمكنني الآن أن أتحدث عنها كلها هنا. إن أغلب تلك النصوص باللغة البولونية، لكنني دوّنت أيضاً نصوصاً بالروسيّة و الانكليزيّة. وقد دأبت مؤخراً على دراسة القيم الأخلاقية للثقافة و الأدب الكرديين و دراسة محتوى و معاني أفلام بهمن قبادى أيضاً.

### (٥) شيء في الكرد قد لفت انتباهكم كشخص غربي؟ و ما هي الخصائص التي تميّز الكرد عن بقية الشعوب؟

- لست شخصاً غربيّاً فقط، فأحيانا آتي إلى كردستان مع الجيوش التترية (المغولية) الجرّارة. في رأيي، ينبغي على الكرد أن يبحثوا بأنفسهم عمّا يميّزهم عن بقية الشعوب، لا أن يأتي أصحاب جنكيز أو تيمورلنك ليجيبوا الكرد عن هذا السؤال،

لكنني أرى أيضاً أن خصائص كل إنسان و كل قوم لا نهاية لها؛ وينبغي فقط على الإنسان أن يفتح ذهنه و قلبه لهذا.

# (٦) يبلغ تعداد الكرد الملايين، لكنهم حتى الآن لم يتمكنوا من ترك علامة بارزة عظيمة في تاريخهم و يؤسسوا دولتهم الخاصة بهم، ما هو السبب في رأيكم، هل من تفسير؟

- سأرد على سؤالك بأسئلة: ما هي العلامة البارزة العظيمة، هل تعرفها؟ و من قال أن الكرد لم يتركوا علامة بارزة في تاريخهم؟ و هل ترى أن العلامة البارزة هي إحدى أهم أهداف حياة الإنسان؟ (إنني أعرف أهدافاً أكثر جاذبية!) نستطيع هنا أن نقتبس جملة من كتاب حسنى متي فنقول: "أن هذا الغرور ما هو إلا مرض ورثناه من الأزمنة الغابرة. . "(٤) و الدولة؟ ربّما لا تكون الرغبة في بناء دولة ما سبباً وجيهاً لتأسيسها؟ هل بإمكان اللذين يهدفان للزواج فقط أن يخلقا الحب في حياتهما؟ ألم يكن أمير آغا في كتابك (مر آباد) ينظر إلى النهر و يقول أن الدولة لا تُبنى بدون بحر؟ فتعالوا الآن ننظر إلى ذاك البحر سوية.

مُفكّر ونا البولونيون من أفضل المفكّرين، و كانت نتاجاتهم تمدّنا بالقوة و الأمل في فترة الحرب مع النظام الشيوعي حتى سنة ١٩٨٩ و ما بعدها؛ فكان هؤلاء الأشخاص يقتلون أو يعتقلون أحياناً لهذا السبب. و وفقاً للبعض منهم فإن الحرية يمكن أن تكون إمّا "من شيء" أو "لأجل شيء"؛ فالتحرر من شيء ما ليس إلّا بداية الاستقلال، و هو في الواقع لا يحقق السعادة. ينبغي على المرء أن يبصر هدف الرغبة في تحرّره؛ ماذا يريد أن ينشىء باسم الحرية و بأيّة قيم سيربطها؟ واليوم أستطيع القول أن وطني حر، لكنني أشاهد كثيراً من الناس العبيد الذين لايعلمون لأجل ماذا كان استقلال البلاد و ما هو هدفهم من الحياة، فيقبعون في سجون أفكار هم المتباينة، و هي أسوأ السجون. للأسف إن الناس اليوم، في زمن الحريّة، لا يصغون جيّداً إلى أصوات مفكّرينا؛ لذلك أرى أن الاستقلال لا يعني كلّ شيء، فبدون القيم الأخرى كالمسؤولية؛ لا تنشأ الحرّيّة الحقّة (ه) ، لكنني لم أقصد بكلامي أنه لا يحق لكم بناء دولة مستقلة! بلْ يحق لكم ذلك كلّ الحق!

# (٧) تقولون أنكم مع تأسيس دولة للكرد، حسناً، ترى كيف تنظرون إلى الحرب من أجل استقلال الأوطان؟

- ليست الحرب حلّاً جيّداً على الإطلاق، لكنني أتفهّم حينما لا يسمع طرف صوت طرف آخر أحياناً؛ فيقتل، و لا يوجد حلّ آخر. و هنا يكون رفع الصوت ضروريّاً، و ينبغي أن ننظر إلى كل ثورة حسب الزمان و المكان. فالثورة أيضا تنشب من غياب الحوار، لكنني آمل أن نتعلم طرق الحوار الصحيحة. في بلدي الآن ثمة كثيرون ممن ينتقدون ثوراتنا. أحيانا يقولون أنها "كانت ضرورية" و أحياناً أخرى يقولون "كلا، لم تكن كذلك". أعتقد لو أنها كانت ضرورية؛ فينبغي أن نوافق على

ذلك، لكن تقييم الماضي و نقده أمر مهم و ينبغي على المرء (المؤرخ) الخوض فيه.

(٨) إن ما قصدته من "العلامة البارزة" أن الكرد لم ينشئوا حضارة عظيمة مثل الأقوام الأخرى كالفرس و اليونان و الآشوريين. يقول البعض بأن أغلبية الكرد كانوا بدواً؛ لذلك لم يقتربوا من المدن و المدنية. و إذا كان لهم دور في التاريخ فسيكون دور صلاح الدين الأيوبي!

- لماذا تصرون على مسألة العظمة و لا تتركونها؟ من الذي يقول أن حياة البدو لاقيمة لها؟ إذا بقينا نتعامل مع المجريات هكذا؛ فسنظل في سجننا (سجن الغرور) لو كان تأثيركم بذلك الضعف؛ فلماذا تبعث موسيقاكم وأدبكم و أفلامكم، و الكثير من الأمور الأخرى، تبعث الحياة في نفوس الناس (في نفسي مثلا و في نفوس آخرين أعرفهم)؟ إن السؤال ليس في محله، إنه سؤال مرتبط بفترة الإستعمار، لكنكم لا تلبسونه ذلك الثوب. علينا فقط أن نرفع درجة صوت ثقافتكم أكثر قليلاً. صحيح أن الناس لا يؤمنون بها في أوروبا، لكن هذه ليست مشكلة، فهي بحاجة فحسب إلى أن نعمل عليها و بحاجة إلى الوقت و الجهد و التعاون. و ليس حلاً عندما يقول بعض الكرد: "ثقافتنا عظيمة جدّاً، أعظم من شكسبير حتى!" أحيانا يتناهى إلى سمعى أقوال كهذه، و هذا بحد ذاته نفس المرض!

إن العمل و التعاون و الإيمان و . . لأمور كافية؛ لكي ننظر بعيون أخرى إلى هذه الحضارة، و صلاح الدين ليس ضروريًا كي نفعل هذا. كلا، ربّما هو ضروري، لكنه لا يعني كلّ شيء.

## (٩) بما أنكم مطلعون أيضاً على الأدب الكردي؛ فكيف تصنّفون هذا الأدب؟ أين يقف الأدب الكردى من الأدب العالمي؟

- أرى الأدب الكردي قريباً من أدب أوروبا الشرقية، و بالأخص الأدب الروسي و ربما البولوني أيضاً (مع الأسف لا أعرف أدب بلدي حق المعرفة)، لكنني لا أقصد أن الأدب الكردي قد وصل إلى مستوى الأدب الروسي في بداياته! هناك فقط إمكانية كبيرة في أدبكم بقدر إمكانية الأدب الروسي في القرن التاسع عشر وبداية القرن العشرين، و ممّا لا شك فيه أن أساسه هو تجارب الناس التي تنبع من الهموم و من التحرر منها. و إحدى طرق التحرر هذه هي الكوميديا (الهزل والمفارقة و السخرية)، والآخر هو العنف بحد ذاته، و الثالث هو تقاليد الديانات المتنوعة و إرثها المتجانس الذي يختبئ تحت كلمة (الإيمان) هل تعلمون أن دوستويفسكي قد قرأ القرآن و أحبه؟ و أن ميخائيل بولغاكوف قد اطلع على حكايات الديانات الشرقأوسطية المختلفة من أجل كتابه (السيد و مرغريتا) ألا يشبه شيطانه الذي يدعى (فولاند) طاووس ملك و شخصية بكر عند أحمد خاني، إلى حدّ ما، إذ

يأتي مع اصحابه إلى موسكو في عشرينيات القرن العشرين؛ لكي يسخر و يلحق الأذى بأولئك الذين ينشغلون بآثامهم الصغيرة، لكنها كبيرة في الوقت نفسه؟! ألا يمكن توظيف حكايات الديانتين الإيزيدية و الإسلامية بالإضافة إلى أدبكم الكلاسيكي و الحديث، والتي تعتبر الشر و الشيطان (الملاك الذي لم يتخل عن إيمانه بالإله) ممثلًا للإله، أقول ألا يمكن توظيفها لفهم مشاكل عالمنا الكبرى؟ ترى ألا يعتبر كل أولئك (المجانين) الذين ينتحرون من أجل أشخاص آخرين (شياطين الإله)؟!

لماذا يستطيعون بإسم الشر أن ينظّموا أنفسهم و يستمروا بالنجاح في أمور هم بسم الله الرحمن الرحيم؟! في حين نحن مثقفو و متنورو البلدان المتنوعة المشارب، لانستطيع ذلك! هل أن أساس نجاحهم هو الشر فقط؟ ربما لا -نستطيع هذا أن نطرح سؤالاً ثورياً – ربما ليس الشر هو أساس نشاطاتهم؟ ربما لا تخلوا قلوبهم من المحبة و الإيمان! و نحن المثقفون و المتنورون بكل مشاربهم، تائهون و مغيبون و مشتتون؟ كيف هو إيماننا بالإحسان و المحبة؟ أليس من العار اليوم أن نقبل بكل سهولة بموت أو لادنا على رؤوس الجبال و بين الطائرات و الدبابات؟ إذا قلنا كل يوم لأنفسنا: "لا نستطيع فعل شيء!"، "إننا تائهون و مشتتون ومغيبون!"، "نحن نموت!"، "ما من أحد يسمع نداءاتنا" لا أعلم ما هو رأيكم؟ لكن برأيي أن هذا عار و أيما عار! عارٌ علينا و بالأخص عار على المثقفين و المتنورين! ما السبب في كوننا ضعفاء و مسلوبي الإرادة و عديمي المبادرة؟ سأورد، مرة أخرى، أفكار الأستاذ هاشم أحمد زاده التي لا تخص الأدب فحسب، و أقول أن علة ضعفنا أفكار الأستاذ هاشم أحمد زاده التي لا تخص الأدب فحسب، و أقول أن علة ضعفنا هو انعدام الاصغاء إلى أصوات الأبطال المختلفين، أي غياب الموار. برأيي أن هذه حقيقة، لكن ثمة مساوئ أخرى. ترى هل الأمر في غياب الثقة و الرأي الأخر ...؟

(١٠) ثمة مشروع من أجل اللغة الكردية، أو المعلومات عن الكرد، أو الكردلوجيا لديكم. والسؤال هو: كيف بدأ و لماذا أصبحت (بايزيد) مركزاً للثقافة بالنسبة لكم؟ يا ترى ما الذي يميّز بايزيد؟

- إن بايزيد ليس مكاناً مميّزاً بالنسبة للكرد فقط، بل بالنسبة لي أيضاً؛ فهو أولى البقاع التي شاهدتها و أحببتها في كردستان، وثمة اليوم الكثير من الأشخاص والأمكنة التي أشتاق إليها والتي عليّ زيارتها كل سنة. لا يمكنني العيش دون بايزيد. تلك المدينة المنفتحة على الدنيا، حيث يتواجد مختلف الناس كباراً و صغاراً يلتقون يوميّاً في الشوارع المغبرة، إلى جانب العديد من السيّاح الأجانب الذين يرتادونها لوقوعها على الحدود و بفضل جبل آغري و قلعة بهلول و الحفرة النيزكية و الينابيع الحارة في ديادين و الكثير من الأماكن التي تتميّز بروعة الطبيعة فيها؛ فمثلا يعتبر ضريح أحمد خاني في أعلى قلعة بهلول أحد الأماكن ذات

الخصوصية، فيومياً يأتي الناس و يهمسون بأمانيهم في أذن (خاني بابا) و أشهد في بايزيد كل سنة كيف يصنع الناس المعجزات بأيديهم من التراب و الغبار المحيط بهم و يبذلون لأجل ذلك أنفسهم و أموالهم اليسيرة؛ فبفضلهم يمكنني أن أعود إلى بلدي و أن أحارب (في الفراغ و في متاهات النسيان). لكلّ ماسلف؛ أعتبر بايزيد رمزاً لكردستان بجمالها و طيبتها و تواضعها، بل ليس لكردستان فحسب، وإنّما هي رمز للمكان الذي ينبغي علينا جميعاً أن نرجع إليه؛ لكي نستمع إلى أنفسنا و نفهمها. و إنني آمل كما ولداي أن تتحول الثكنة العسكرية، التي تشغل حيّزاً أخضر و جميلاً وسط المدينة، ذات يوم، إلى منتزه للصغار و الكبار!

## (١١) كثيراً ما تتداخل الكردلوجيا و المعلومات الملمومة عن الكرد مع سياسات الدول، ترى هل توجد أي كردلوجيا بعيدة عن السياسة؟

- كلا، لا توجد. وإن وجدت؛ فهي فارغة من مضمونها و لا تمت بصلة إلى الواقع و الخير و الجمال. من الضروري التفكير، دائما، في هدف السياسة. فإذا أمكننا إيجاد معنى مناسب؛ فنحن نسير في الطريق الصحيح. أرد وأسألكم ثانية: ما الذي ينبغي علي قوله حينما يطلب الناس العون من أجل لاجئ فار من الأوضاع السيّئة؟ هل من المعقول أن أقول: ليس لي علم بشؤون اللاجئين، و إنما أعمل في مجال الأدب الكردي فقط و لا يمكنني فعل شيء؟! أم هل ينبغي عليّ الإهتمام بسياسة بلدي ضد اللاجئين؟ و ما الذي يجب قوله لأولئك الجنود العاملين على الحدود عندما يريدون معرفة ثقافة الكرد (و الشرق) و أوضاعهم بشكل أفضل؛ لكي يتخذوا قراراتهم تجاه حياة الناس بروية و تعقل؟ و ماذا سأقول؛ عندما تطلب مني يتخذوا قراراتهم تجاه حياة الناس بروية و تعقل؟ و ماذا سأقول؛ عندما تطلب مني يتخذوا قراراتهم تعليها؟ هل أرد قائلة: كلّا، اقصدوا شخصا آخر (شخصا لم ير الكرد و كردستان طوال حياته) فليكتب هو؟! خلاصة القول: لو كان الأدب ير الكرد و كردستان طوال حياته) فليكتب هو؟! خلاصة القول: لو كان الأدب والعمل البحثي و السياسة بعيدة عن الإنسان و همومه و مشاكله؛ فستبتعد بذلك عن معانيها أيضاً و تكون ضعيفة و مزيفة.

لقد اشتركت في هذا الحوار باسم أمراء الحرب المحتلين. و أرى أن في عيونهم تساؤلاً حزينا يشبه تساؤلات ضحاياهم. لقد خطر هذا على بالي ذات مرّة؛ فكتبت قصيدة في خريف عام ٢٠٠٢ في المسرح الذي على دوبروفكا في موسكو.

في العيون الشاخصة لججين المقتولة، أنا الذي قتلتها؛ لكي لا يتسنى لها أن تقتلنا! لكن لماذا لم نبصر مأساتها من قبل؟ أم أننا أبصرنا و لم نقل أو نفعل شيئا؟ و الآن أخبروني أيّ شرّ أشدّ من الآخر؟

جان دوست: في نهاية هذا الحوار سأتذكر محتلة معاصرة؛ لكي أنادي الآن و من عمق البحر بعيوني الخاوية الرانية إلى السماء التي تطل منها، أنادي و أقول: تعالوا فلنؤسس (القاعدة) الجديدة. لكي لا تنبني على الخوف و الإرهاب. سنتخلى عن همومنا و نتأمل هموم الإنسان الآخر. و لأجل هذا لن نخسر و سنحيا إلى الأبد. فلنطلق إسما آخر على أسس القاعدة الجديدة. إسما تردده حكايات و أقوال الإيزيدية و أحمد خاني من بداية مم و زين حتى نهايتها. إسما لا يقال بصوت عال، لكن بهمس أمام النار.

أسر عوا بالمجيء فحسب! فلقد نفد الوقت! \*\*

\_\_\_\_\_

١- يمكنكم الاطلاع على هذا المشروع باللغة الكردية على هذا الرابط:

<u>http://beroj.com/projeya-poloni-ji-bo-pesxistina-zanisten-li-ser-kurdan-2/</u>

- 2- Firat Yayınları, Stenbol, 1992
- 3- Haşem Ahmedzade, Roman û
- 3- 2013http://files.chawdernews.com/411/r5.pdfDiyalog,
- 4- Hesenê Metê, *Gotinên gunehkar*, Apec förlag AB, Stokholm 2008, r. 147
  - ٥ ـ ثمة تحليلات لهكذا مسائل في كتاب الفيلسوف البولوني جاجك فيلكي مثلاً

: Filozofia jako etyka, Wydawnictwo Znak, Kraków 2001

\* جان دوست: روائي، باحث ومترجم من غربي كردستان، مقيم في ألمانيا. وهنا أقدّم شكري الجزيل للمحاور والمترجم وموقع (مدارات كُرد)؛ للسماح بنشر الحوار في هذه الموسوعة.

المصدر:

http://www.medaratkurd.com/?p=295

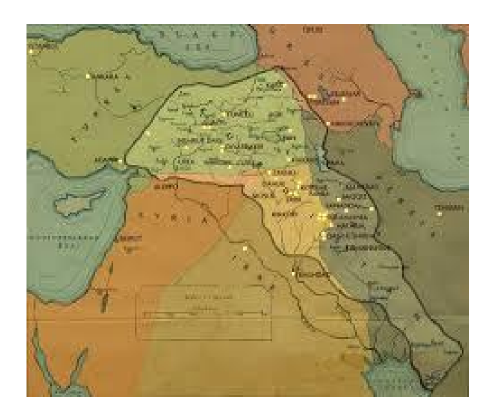
(٥) ألبوم

(خرائط، صور عامة، صور كردلوجيين وكردلوجيّات، أغلفة كتب)

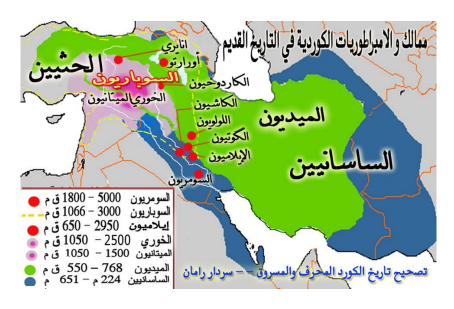
### فهارس الألبوم

### (أ) الخرائط:

- ١ كردستان الكبرى
  - ٢- أسلاف الكرد
- ٣- الإمبراطوريّة الميديّة في أوج توسّعها (٩٤٥ ق.م)
  - ٤ الدولة الإيلاميّة
  - ٥- لرستان الكبرى
  - ٦- اللُّغاتُ الإير أُنيَّة
  - ٧- ديار الكرد، حيث يشكّلون الأكثريّة
    - ٨- الديانات في كردستان
  - ٩- خارطة كردستان في العهد العثماني
    - ١٠ خارطة إتفاقيّة سايّكس- بيكو
- ١١- كردستان المعاصرة ومستوطنات الكرد خارجها



(1)



**(Y)** 



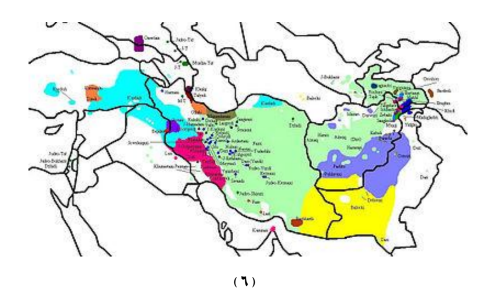
( 🕇 )



( **\$** )

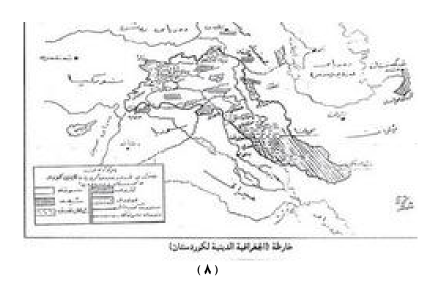


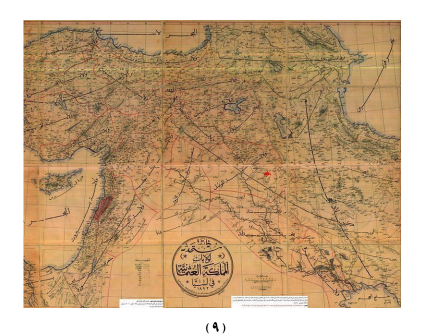
( 4 )

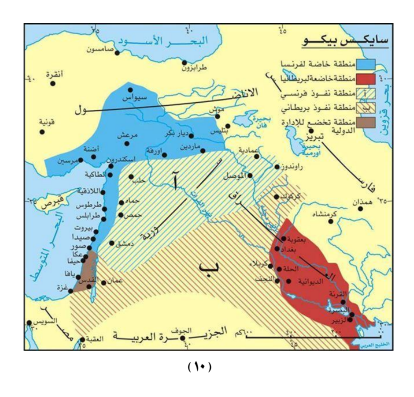




**(Y)** 







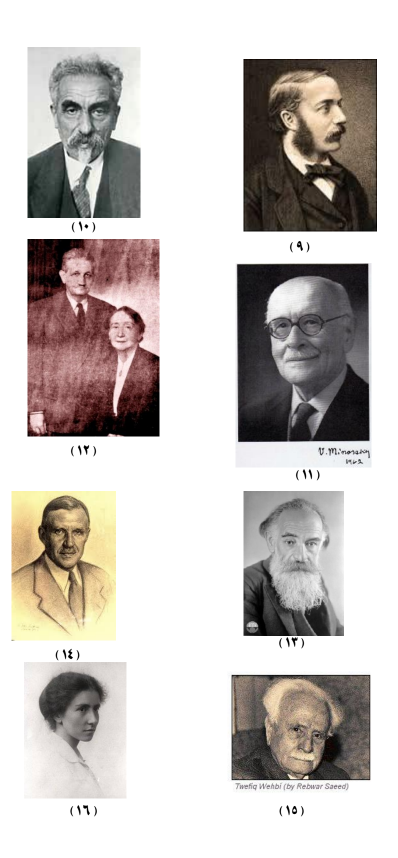


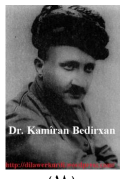
## (ب) صور مستشرقین وکردلوجیین و کردلوجیّات:

```
١- زينوفون (؟ ٤٣٠-؟ ٢٥٤ ق.م)
     ۲- هير و دو ت (؟ ٤٨٤ - ؟ ٢٥٥ ق.م)
         ٣- ستر ابون (؟ ٦٤ ق.م-؟ ٢٣م)
      ٤ - كار ستن نيبو ر (١٧٣٣ - ١٨١٥)
 ٥- هيلموت فون مولتكه (١٨٠٠- ١٨٩١)
   ٦- الكسندر خودزكو (١٨٠٤- ١٨٩١)
    ٧- خاجاتور أبوفيان (١٨٠٥- ١٨٤٨)
 ۸- ثیودور فون نویلدکه (۱۸۳۱-۱۹۳۰)
    ۹ ـ فیردیناند ژوستی (۱۸۳۷ ـ ۱۹۰۷)
     ١٠- نيكولاس مار (١٨٦٥- ١٩٣٤)
۱۱- فلادیمیر مینورسکی (۱۸۷۷- ۱۹۶۳)
     ۱۲- باسیل نیکیتین (۱۸۸۰- ۱۹۶۰)
 ١٣ ـ بوسف. أ. أوربيلِّي (١٨٨٧ ـ ١٩٦١)
١٤ سِسيل جون ادموندز (١٨٨٩ - ١٩٧٩)
      ١٥- توفيق و هبي (١٨٩٠ - ١٩٨٤)
     ۱۱- دورثی کارود (۱۸۹۲ - ۱۹۹۸)
   ۱۷ - جلادت بدر خان (۱۸۹۳ - ۱۹۵۱)
  ۱۸ ـ کامیر ان بدرخان (۱۸۹۰ ـ ۱۹۷۸)
       ۱۹ عرب شمو (۱۸۹۷ - ۱۹۷۸)
       ۲۰ ـ تو ماس بو ا (۱۹۰۰ ـ ۱۹۷۰)
٢١ ـ هينْني هارالد هانسن (١٩٠٠ ـ ١٩٩٣)
       ۲۲ ـ بيير روندو (۲۰۰۰ ـ ۲۰۰۰)
      ٢٣ - امين عودال (١٩٠٦ - ١٩٦٤)
      ۲٤- حاجي جندي (۱۹۰۸- ۱۹۹۰)
  ٢٥ - جاسم جليل أوسى (١٩٠٨ - ١٩٩٨)
       ۲۲ ـ قناتی کُردو (۱۹،۹ ـ ۱۹۸۰)
     ۲۷- روژیه لیسکو (۱۹۱۶- ۹۷۰)
۲۸- اِیکُورِ م. دیاکونوف (۱۹۱۵-۱۹۹۹)
    ۲۹ ـ د. محمد مُکري (۱۹۲۱ ـ ۲۰۰۷)
     ۳۰ د. کریم ایّوبی (۱۹۲۴ - ۱۹۹۰)
  ٣١- ماركيت رودينكو (١٩٢٦- ١٩٧٦)
   ۳۲ - دیفد نیل مکنزی (۱۹۲۹ - ۲۰۰۱)
  ٣٣ - اليساندر و كوليتي (١٩٢٨ - ١٩٨٥)
        ٣٤ - ايرايدا سميرنوفا (١٩٢٨ - )
   ٥٥ ـ م. س. لازاريف (١٩٣٠ ـ ٢٠١٠)
        ٣٦- د. شاکر خصباك (١٩٣٠-)
      ٣٧ ليژك ژيكيل (١٩٣١ - ٢٠٠٥)
            ٣٨ - كيث هيجنز (١٩٣١ - )
```

```
٣٩ ـ جويس بلو (١٩٣٢ ـ )
                                                   ٤٠ إسماعيل بيشكجي (١٩٣٩ - )
                                                        ٤١ - جميلة جليل (٤٠ ٩٤٠)
                                                      ٤٢ - امير حسن بور (١٩٤٣ - )
                                                 ٤٣ ـ مارتن فان بروفنسن (١٩٤٦ ـ )
                                                    ٤٤ - كنياز ميرزويف (١٩٤٧ - )
                                                  ٥٤ ـ فيليب كرين بروك (١٩٤٨ ـ )
                                                     ٤٦ - كليم الله توحّدي (١٩٤٨ - )
                                                 ٤٧ ـ ميريلا كَاليتي (٩٤٩ ـ ٢٠١٠)
                                                      ٤٨ ـ فر هاد شاكلي (١٩٥٠ ـ )
                                                   ٤٩ ـ جورج غريغوري (١٩٥٨ ـ )
                                                      ٥٠ مهرداد إيزُدي (١٩٦٣ )
                                                               ٥١ - كريس كوجيرا
                                                               ٥٢ زاري يوسبوفا
                                                         ٥٣ - جاكلين. س. موسيليان
                                                              ٤٥- كريستين اليسون
                                                              ٥٥ ـ ميشيل ليزينبيرغ
                                                              ٥٦ شهر زاد موجاب
                                                               ٥٧ ـ جو انا بو خنسکا
٥٨- آل جليل: جاسم أوسى، أورديفان جليل (١٩٣٢- ٢٠٠٧)، جليلي جليل (١٩٣٦-)،
                                                          جميلة، زيني (١٩٤٧-) ...
```









( 17 )



( 🕶 )



(14)





( 11 )



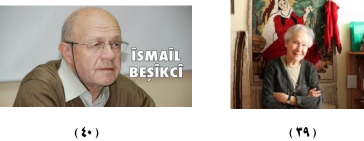
( } ( )



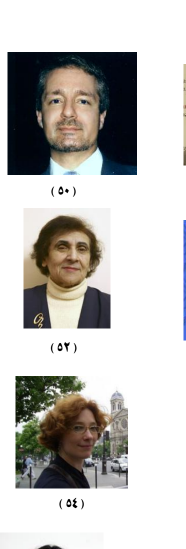
( 22)













( **٤٩** )



## (ج) أغلفة كتب:

۱ - کتاب گارزونی

۲- کتاب لیر خ

٣- قاموس ژ آبا

٤ - كتاب لروستي

٥- رواية كارل ماي

٦- كرد، ترك وعرب لإدموندز

٧- قاموس ادموندز و توفيق و هبى

٨- الكرد لتوما بوا

٩ ـ ممي آلان/ ليسكو

١٠ - كتَّاب لرْيكيل

١١- تاريخ اردلان وبابان لفاسيليفا

١٢ ـ كردستان، المطبخ وتقاليد الشعب الكردي لكاليتي.

١٢- الثقافة الكردية والهويّة لكرين بروك

١٤ - الكردلوجيا خلال (١٧٨٧ - ١٩٨٧) لروهات

٥١- الكرد لكنياز ميرزويف

١٦- مقالات وأبحاث كردلوجيّة لأنور قادر محمد

١٧- التراجيديا الكرديّة لريرار شاليان

١٨- الموسيقي و الرقصات و الأغاني الكردية (بالتركية) لمحمد بايراك

١٩ يهود كردستان لمردخاي زاكن

۲۰ ـ كتاب لشهرزاد موجاب

۲۱- کتاب لزاري يوسبوفا

٢٢- الدر اسات الكرديّة لمحسن احمد عمر

٢٣ - مجلّة الدر اسات الكرديّة





(1)

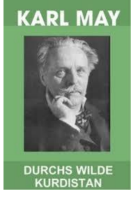
### DICTIONNAIRE KURDE-FRANÇAIS

M. Aronn Jan.

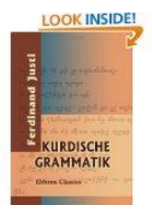
na oute si coordia sebuar da ocuca M. FERDINAND FORM

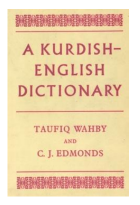
o PETERBOOTER, 101% on to Charlest State on common of S. S. S. Santon, S. Santon Tools on S. S. S. Santon, S. Santon Tools on S. S. S. Santon, S. Santon Tools

( )

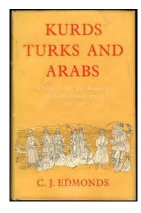


( **\$** ) (0)

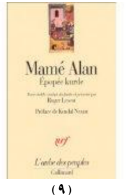


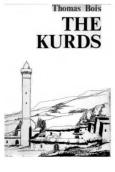


**(Y)** 



**(1)** 



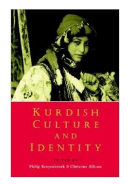


**( \ )** 

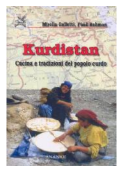


(11)

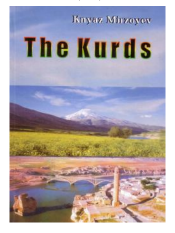




(17)



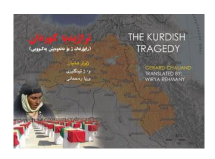
(11)



(10)



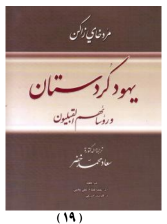
(11)



(11)

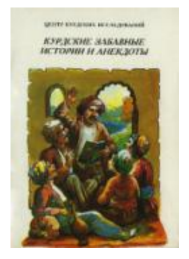


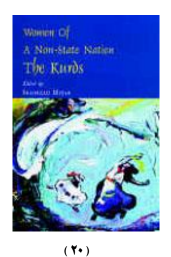
(11)





( '



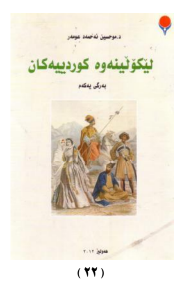


The International Journal of Kurdish Studies

History & Poetry

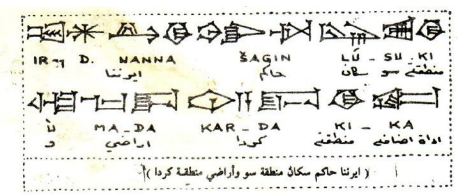
The Kurdish Library
Volume 18, Nos. 1 & 2
2004

**( TT )** 



## (د) صور عامة:

```
١- ظهور كلمة (كردا) لأوّل مرّة بالكتابة المسماريّة في عهد (شوسين) (٢٠٣٦- ٢٠٨ ٢ق.م)
                                        رابع ملوك سلالة أور الثالثة (٢١١١- ٢٠٠٣ ق.م)
                                                              ٢- تمثال رجل من الميديين
                                                                       ٣- النّبي زرادشت
                                                        ٤ - آثار نمرود في شمال كردستان
                                                       ٥- كتابة باللغة الإيلاميّة (العيلاميّة)
                                                                      ٦- تمثال من إيلام
                                                           ٧- تمثال من برونزيات لرستان
                                                       ٨- جدارية داريوش قرب كرماشان
                                                            ٩ ـ طاق بستان قرب كرماشان
                                                                       ١٠ معبد إيزيدي
                                             ١١ ـ قلعة (فلك الأفلاك) في خرّم آباد ـ لرستان
                                                                      ۱۲ ـ کریم خان زند
                                                                    ١٢- لوحة إستشراقيّة
                                                     ٤ ١ - شابّات كريتات بعدسة سوروكين
                                                             ١٥٠ مقاتلون كرد في ١٩١٠
                                    ١٦- نصب تذكاري للمقبرة الجماعية لأكراد كاز اخستان
                                                          ١٧ - ليلي بدر خان ر اقصة الباليه
                                                                  ۱۸ ـ کر دیّة من لر ستان
                                                                        ١٩ ـ كر دبّة تغز ل
                                                          ٢٠ من أكر اد قوجان - خر اسان
                                                     ٢١- عازفة يارسانيّة (من أهل الحق)
                                                          ٢٢ - فرقة موسيقية نسوية كردية
                                                           ٢٣ ـ لرّيات بختياريّات في دبكة
                                                                        ۲۶ ـ دبکة کر دبّة
                                                      ٢٥ ـ نصب الشهداء الفيليين في بغداد
```



(1)

المعالمة في المعا

**( T** )

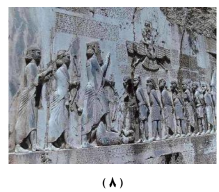
(**\xi**)

(0)







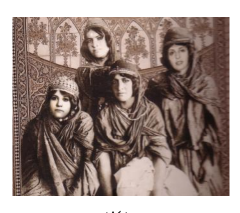








(11)





( 1 )



(10)





( ) ( )









(**Y•**)



( 27 )



( 11 )





( 22)



( 40 )

# شكر و تقدير

قامت وزارة الثقافة والشباب في اقليم كردستان العراق بتعضيد تأليف وترجمة هذه الموسوعة الموجزة؛ فوجب تقديم الشكر والتقدير لها، والإشادة بدورها المشهود.

# شکر خاص

إمتناني الجزيل للإبن البار إباء الأنباري (نجل الفنّان والأديب المعروف صباح الأنباري) فلولاه؛ لتأخّر إنجاز هذه الموسوعة أكثر من سنة، وكذلك للأخ الحميم فرسد هاجاني الّذي نور عزلتي بلطف زياراته، مؤجّجاً حماسي...؛ فكثّر الله من الشباب المتنورين الغياري من أمثالهما.

## جلال زنگابادي Jalal Zangabady

- \* جلال حسين محمد زنكابادي لُرستاني (١ ديسمبر ١٩٥١ كردستان العراق)
- \* شاعر، مترجم وباحث عراقي باللغتين العربيّة والكرديّة ، ويترجم إليهما عن: الفارسية، الإنكليزية، الإسبانية والتركيّة... وهو من دعاة سلطة الثقافة وحوار الثقافات بين الشعوب والأمم...وقد إختار النضال الثقافي منذ فتوته بصفته ديمقر اطيّاً راديكاليّاً مستقلاً...
- \* تثقيف ذاتي موسوعي. إبتدأ القراءة الجادّة منذ (١٩٦١) والكتابة منذ (١٩٦٣) ثمّ النشر في المجرائد والمجلاّت منذ (١٩٦٧) لكنّه لم ينشر حتى الآن إلا القليل من كتبه المؤلّفة والمترجمة ، وهي بالعشرات ، بل أكثر...
- \* يكتب بلغة كرديّة شبه موحّدة ؛ لكونه من الأدباء القلائل الذين يجيدون اللهجات الكرديّة الخمس الرئيسة. ويعرّب أحياناً مايكتبه بالكرديّة ، ويكرّد مايكتبه بالعربية ، ويترجم أحياناً النصوص الأجنبيّة إلى الكردية والعربية كلتيهما في الوقت نفسه.
  - \* نشر، وينشر باسميه (ج ورده) و (ج زنكابادي) وأكثر من عشرة أسماء مستعارة.
- \* عصامي النشأة؛ فبعد اغتيال والده في أواخر ١٩٦٠ لنشاطه الوطني ، إسترجل مبكّراً وانخرط في شتى الأعمال والحرف : صانع تنانير، عتّالاً، عاملاً في مكافحة البعوض وعامل بناء... ثمّ بائع كتب على الأرصفة في السنوات (١٩٨٧-١٩٩٧) وقد تعرض للترحيل والتبعيد وفقد دارين له حجزاً ونسفاً في العهد العفلقي البائد.
- \* تخرّج في دار المعلّمين الإبتدائية بكركوك سنة ١٩٦٩ وعمل معلّماً في التعليم الإبتدائي الخرر ١٩٦١ وعمل معلّماً في الأقسام والملفات المرائد والمجلات محرراً ، مشرفاً ثقافياً ولغوياً ، في الأقسام والملفات الأدبية والفنية والثقافية ، وسكرتيراً ومديراً ورئيساً للتحرير لبضع مجلات في اقليم كردستان العراق.
- \* راجع ونقّح المئات من النصوص الأدبية والبحثية والكتب المؤلفة والمترجمة لأدباء وباحثين كرد وعراقيين ومنهم أساتذة جامعيون .
- \* ساهم في الهيئات التأسيسية لـ (جمعية مترجمي كردستان ١٩٩٢)، (الحركة الشعبية الكردستانية ١٩٩٦)، (المركز الثقافي والإجتماعي لكركوك ١٩٩٨)، مجلّتيّ (نَوشَفَق = الفجر الجديد) و (مندالاني باباكركر = أطفال باباكركر) ٢٠٠٣ في كركوك
- \* شارك بدور شاهد رئيس في الفيلم التسجيلي (الأراضي الضائعة) عن سياسة الأرض المحروقة (تدمير البيئتين الطبيعية والبشرية في كردستان العراق)/ ٢٠٠٠

#### صدرت كتبه الآتية ورقياً:

- (۱) أوتار التنائي.../ فرهاد شاكلي/ ترجمة عن الكرديّة / دار الحصاد دمشق/ سوريا ٢٠٠٤ (٢) ظلّ الصّوت و قصص أخرى/ حمه كريم عارف ، ترجمة وتقديم عن الكرديّة/ كركوك -
  - كر دستان العراق ٢٠٠٥
  - (٣) قصائد تأبي أيَّ عنوان و .... / جلال زنكابادي / مؤسّسة الرعد كركوك / ٢٠٠٩
  - (٤) ها هي معجزتي (قصائد حب)/ جلال زنكابادي / دار الجمل- بيروت/ بغداد ٢٠٠٩
- (٥) سنة في الجحيم / مذكّرات : مهاباد قررداغي/ ترجمة عن الكرديّة / ٢٠١٠ وزارة الثقافة والشباب/ إقليم كردستان العراق- أربيل

- (٦) ديوان عمر الخيّام/ دراسة وترجمة منثومة عن الفارسيّة / منشورات الجمل بيروت/ يغداد ٢٠١٠
- (٧) الثقافة الكرديّة ، مشكلات ، معضلات و آفاق... / منشورات مؤسسة سردم السليمانية
   ٢٠١٠
  - (٨) الخادمة (رواية) كَالاويج / (ترجمة) مؤسسة المدى ٢٠١٢
  - (٩) أسطورة كَلي ناوكَردان (رواية للفتيان) كَلاويج / (ترجمة) مؤسسة المدى ٢٠١٢
    - (١٠) ثلاث قصص للفتيان / كَلاويج / (ترجمة) مؤسسة المدى ٢٠١٢
  - (١١) خورخيه مانريكي شاعر عصره ... / الدار العربيّة للعلوم ناشرون بيروت ٢٠١٢
    - (١٢) الرحيل الدّامي (رواية) / حمه كريم عارف (ترجمة)/ اربيل ٢٠١٢
    - (١٣) ٨١ قصيدة مُختَارة لسركون بولس / ترجمة إلى الكردية / السليمانيّة ٢٠١٢
    - (١٤) رباعيّات الخيّام / ترجمة: عوني / تحقيق ودراسة بالكرديّة / اربيل ٢٠١٢
  - (١٥) محنة زرادشت وقصائد أخرى لبرهان شاوى / ترجمة إلى الكرديّة / بيروت ٢٠١٣
    - (١٦) هكذا شطح الكائن مستقبلئذ ، ملحمة مضادّة ، جلال زنكابادي / أربيل ٢٠١٣
- (١٧) لنعرف الخيّام جيّداً / بالعربيّة: جلال زنكابادي/ ترجمة: حمه كريم عارف إلى الكرديّة / أربيل ٢٠١٣
- (۱۸) موسوعة الخيّام: رسائله العلميّة ، الفلسفيّة والأدبيّة/ تحقيق وتقديم: د. رحيم رضازاده ملك/ ترجمة ، تحشية وتقديم: جلال زنكابادي/ دار أرجوان و دار التكوين ٢٠١٣
- (۱۹) عبر شبّاك تاج محل/ قصائد محمود كيانوش/ ترجمة وتقديم: جلال زنكَابادي/منشورات مهرجان كَلاويج السابع عشر- السليمانية ۲۰۱۳

## \* شارك في ترجمة الكتب الآتية:

- (۱) عشرون قصّة كرديّة / لعشرين كاتباً كرديّاً/ ترجمة مشتركة: (۷ منها لجلال زنكابادي ، والبقيّة لفيصل مصطفى حاجي وعبدالغني على يحيى ومحمّد صابر مولود) مع دراستين للأستاذ : حسين عارف و د. عزالدين مصطفى رسول) (۲۱۰ صفحات /قطع كبير)/ الأمانة العامّة للثقافة والشباب لمنطقة كردستان- اربيل ۱۹۸۰
- (۲) ساعات من قصب / ۲۰ قصیدة مختارة الشیر کو بیکس/ ترجمة مشترکة: (۵۰ قصیدة منها لجلال زنگابادي، والبقیة لمحمد موکري و کریم دشتي) تقدیم: سعدي یوسف/( ۱٤۰ صفحة / قطع متوسط) مؤسسة المدی- دمشق/ بیروت ۱۹۹۶
- (٣) تأبى المنفى أينما رحلت / ١٠ قصص : فاضل كريم احمد / ترجمة مشتركة (٥ قصص من ترجمة : جرز) ٢٠٠٩
- \* نشر أيضاً أكثر من عشرة كتب مؤلّفة ومترجمة على صفحات المجلاّت بمثابة (كتاب العدد) وعلى صفحات المواقع النتية .
- \* له قيد اإنجاز والنشر أكثر من (١٠ كتب) منها: ديوان الخيّام ، تحقيق وترجمة كرديّة/ تالبحر لأشطحنّ وقصائد أخرى/ هكذا أبيدكِ، أبيد نفسي، مجموعة شعريّة/ الخيّام ماليء الدنيا وشاغل المترجمين/ رباعيّات الخيّام، ترجمتا: جميل صدقي الزهاوي / تحقيق ونقد/ التركمان تاريخاً وثقافةً ...
  - \* له مساهمات متواترة على صفحات بضعة مواقع إنترنتية منذ ١٩٩٩
    - \* له صفحة فيسبوكيّة:

http://www.facebook.com/jzangabady1

\* لمْ يحظ طوال مشواره الثقافي (لحد الآن) بأيّة إيفادات داخليّة أو خارجيّة من قبل الأجهزة و المؤسسات الثقافية العراقيّة (ومنها الكردستانيّة) و لمْ يلق غير بضع محاضرات ، و لمْ يُدْعَ لإلقاء الشعر سوى بضع مرّات : مهرجان المربد ببغداد (١٩٨٥) ، أسبوع المدى الثقافي – أربيل (١٩٩٦) ، مؤسسة الرعد والبيت الثقافي العراقي في كركوك (٢٠٠٨) ، البيت الثقافي العراقي في بابل (نيسان ٢٠٠٩) وقد حالت إصابته بالجلطة القلبيّة دون ذلك ، مهرجان الفجر الشعرى بطهران (٢٠١١) ومؤسسة الرعد واتحاد الأدباء العراقيين في كركوك (٢٠١٢)

\* لمْ يلتُّفت لعطائه شبه الموسوعي (الشعري والترجمي والبحثي) إلَّا القليل من الأدباء والنقاد

والإعلاميين المنصفين.

\* قدّمت مجلّة (كلاويج) الصادرة في مدينة السليمانيّة ملفاً خاصّاً عنه في (١٤٠ صفحة / قرابة ٠٤ قصيدة ، حوار معه و سبع مقالات عن شعره) في (ت ٢ / ٢٠٠٨)

\* كرّمته نقابة صحافيي كردستان في (۱۹۹۳) و (۱۹۹۸) ، مهرجان كَلاويز في (۲۰۰۰) و جريدة (بارزان) في (۲۰۱۱).