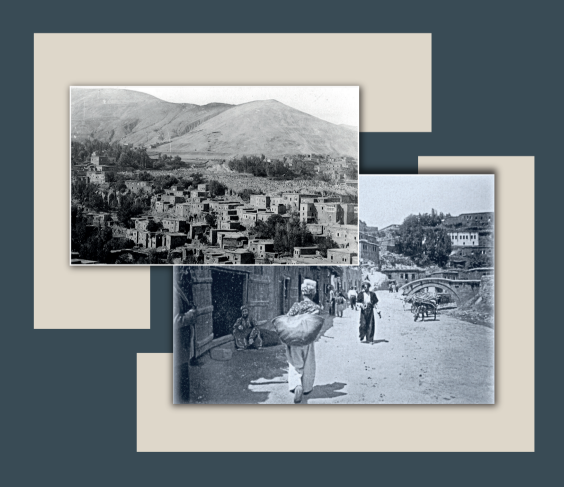
# ԵՉԵՐ ՀԱՅ-ՔՐԴԱԿԱՆ ՊԱՏՄՈՒԹՅՈՒՆԻՃ ՄԱՄ Ա

Քրդախոս հայեր Հայատառ քրդերեն տպագիր գրքեր



#### Matenadaran

Mesrop Mashtots Institute of Ancient Manuscripts and "Friends of the Matenadaran" Benevolent Fund express their gratitude to "JTI ARMENIA" CJSC for sponsoring the publication of this volume

### Մատենադարան

Մեսրոպ Մաշտոցի անվան հին ձեռագրերի ինստիտուտը եւ «Մատենադարանի բարեկամներ» բարեգործական հիմնադրամը երախտագիտություն են հայտնում «ՋԵՅ ԹԻ ԱՅ ԱՐՄԵՆԻԱ» ՓԲԸ-ին սույն հատորի հրատարակությանն աջակցելու համար



# MATENADARAN MESROP MASHTOTS INSTITUTE OF ANCIENT MANUSCRIPTS

#### **GOR YERANYAN**

# EPISODES FROM ARMENIAN-KURDISH HISTORY: VOL. 1

Kurdish-Speaking Armenians, Printed Books in Kurdish Language With Armenian Script

Yerevan 2024

МАТЕНАДАРАН ИНСТИТУТ ДРЕВНИХ РУКОПИСЕЙ ИМЕНИ МЕСРОПА МАШТОЦА

#### ГОР ЕРАНЯН

## СТРАНИЦЫ ИЗ АРМЯНО-КУРДСКОЙ ИСТОРИИ: ЧАСТЬ 1

Курдоязычные армяне, армянописьменные курдские печатные книги

#### ՄԱՑԵՆԱԴԱՐԱՆ ՄԵՍՐՈՊ ՄԱՇՏՈՑԻ ԱՆ ՀԱՆ ՀԵՆ ՁԵՐԱԳՐԵՐԻ ԻՆՍՏԻՏՈՒՏ

## ԳՈՌ Հ. ԵՐԱՆՅԱՆ

## ԷՋԵՐ ՀԱՅ-ՔՐԴԱԿԱՆ ՊԱՏՄՈՒԹՅՈՒՆԻՑ.

### ՄԱՍ Ա

Քրդախոս հայեր, հայատառ քրդերեն տպագիր գրքեր

ረSԴ 93/94 ዓሆԴ 63 Ե 764

> Տպագրվում է Մեսրոպ Մաշտոցի անվան Մատենադարանի գիտական խորհրդի որոշմամբ

> > Խմբագրական խորհուրդ՝ Խմբագիր՝ պ.գ.դ. Արշակ Փոլադյան

ԵՐԱՆՑԱՆ ԳՈՌ Հ.

Ե 764 ԷՋԵՐ ՀԱՅ-ՔՐԴԱԿԱՆ ՊԱՏՄՈԻԹՅՈԻՆԻՑ. քրդախոս հայեր, հայատառ քրդերեն տպագիր գրքեր / Գ. Հ. Երանյան.- Եր.։ «Մատենադարան» հրատ., 2024. Մաս Ա.- 400 էջ։

Գրքում ներկայացված է Բիթլիսի ու Դիարբեքիրի (Տիգրանակերտ) նահանգների քրդախոս հայերի պատմության՝ մինչև Հայոց ցեղասպանությունն ընկած ժամանակահատվածը։ Քրդախոս հայերի պատմությունը քննվում է ինչպես Օսմանյան կայսրության, այնպես էլ արևմտահայ իրականության համատեքստում։ Առաջին անգամ գավառ առ գավառ ներկայացվում է քրդախոս հայերի բնակության արեալը։ Գրքում արտացոլված են նաև քրդախոս հայերի ինքնությանն առնչվող հարցերը, նրանց մասին հայախոսների ու օտարների ընկալումները, լեզվի ու ազգության համադրության հարցն ու հայ ինքնության համակարգում քրդախոս հայերի տեղը։ Առանձին տեղ է հատկացված քրդախոս հայերեն սովորեցնելու նախաձեռնություններին, դրանց շարժառիթների, գրանցած արդյունքների ու հարակից հարցերի պատմության ուսումնասիրությանը։ Մենագրության եզրափակիչ մասում ներկայացված է քրդախոս հայերի համար տպագրված հայատառ քրդերեն գրքերի մատենագիտական զանկը։

 ≺S介 93/94

 ԳƯԴ 63

 ISBN 978-9939-897-27-1

DOI:10.57155/UYKW7019

© Մաշտոցյան Մատենադարան, 2024

© Գոո Հ. Երանյան, 2024

Գիրքը նվիրվում է անվանի հայագետ, միջնադարագետ Հայրապետ Մարգարյանի (1950-2021 թթ.) հիշատակին

Նվիրվում է նաև քրդախոս հայերով բնակեցված Արարատի մարզի Դարակերտ գյուղին

## ԲՈՎԱՆԴԱԿՈԻԹՅՈԻՆ

| ՆԵՐԱԾՈՒԹՅՈՒՆ                                       | 9   |
|----------------------------------------------------|-----|
| ԳԼՈԻԽ I. ՔՐԴԱԽՈՍ ՀԱՅՈՑ ԳԱՎԱՌՆԵՐԸ                   | 16  |
| Քրդերենը որպես Lingua Franca                       | 16  |
| Հարավային Հայաստան, Քրդստան, Քրդահայաստան          | 22  |
| Բիթլիսի (Բաղեշ) վիլայեթ, Սղերդի գավառ              | 25  |
| Խարզան գավառակ (Խըրզան, Ղարզան)                    | 27  |
| Ռընդվան (Ռնտուան, Ռընտվան)                         | 48  |
| Էրուհ (Քոհտան) գավառակ                             | 54  |
| Շիրվան գավառակ (Շիրուան, Շէրվան)                   | 64  |
| Փերվարի գավառակ (Բարվար)                           | 77  |
| Սղերդ քաղաք                                        | 81  |
| Խիզանի գյուղեր                                     | 94  |
| Իսյան                                              | 97  |
| Դիարբեքիրի (Տիգրանակերտ) վիլայեթ, Դիարբեքիրի գավառ | 104 |
| Սիլվան գավառակ (Նփրկերտ, Ֆարղին)                   | 104 |
| Բշերիկ գավառակ (Պշերիկ)                            | 119 |
| Բահրամք (Բարավան)                                  | 130 |
| Ջզիրե գավառակ (Ջեզիրե, Ճէզիրէ, Ճէզիրա)             | 133 |
| Ջուդի Դաղի (Արարադ) քոչար հայերը                   | 137 |
| Դիարբեքիրի հարակից որոշ գյուղեր                    | 140 |
| Դերիկ գավառակ                                      | 142 |
| Մամուրեթ-էլ Ազիզի (Խարբերդ) վիլայեթ                | 145 |
| Չազայախոս հայեր                                    | 148 |
| Սորանիախոս հայեր                                   | 153 |
| Քրդախոս (կուրմանջիախոս) հայերի թվի վերաբերյալ      | 156 |
| ԳԼՈՒԽ II. ՔՐԴԱԽՈՍ ՀԱՅՈՑ ԻՆՔՆՈՒԹՅՈԻՆԸ               | 159 |
| Քրդախոս հայերին տրվող անվանումները                 | 159 |
| «Ֆլա»-ն որպես քրդախոս հայոց ինքնանվանում           | 169 |
| Քրդախոս հայոց ազգանունները                         | 173 |

| Քրդախոս հայոց ինքնության առանձնահատկությունները                                                | 178 |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Հայ եկեղեցին որպես քրդախոս՝ հայոց ինքնության առանցք                                            | 191 |
| ԳԼՈԻԽ III. ՔՐԴԱԽՈՍ ՀԱՅԵՐԻՆ ՀԱՅԵՐԵՆ ՍՈՎՈՐԵՑՆԵԼՈԻ<br>ՆԱԽԱՁԵՌՆՈԻԹՅՈԻՆՆԵՐԸ                         | 203 |
| Մկրտիչ Տիգրանյանի գործունեությունը                                                             | 205 |
| Հայոց միացյալ ընկերության գործունեությունը քրդախոս հայոց<br>գավառներում                        | 209 |
| Հայոց միացյալ ընկերության  դպրոցական ցանցը քրդախոս<br>գավառներում                              | 209 |
| Հայոց միացյալ ընկերության գործունեության դադարեցումն ու<br>դպրոցների փոխանցումը պատրիարքարանին | 217 |
| Քրդախոս հայոց գավառներում միացյալի գործունեության նոր փուլը                                    | 223 |
| ՔՐԴՍՏԱՆԻ ՀԱՅ ԱՎԵՏԱՐԱՆԱԿԱՆ ՄԻՍԻԱՆ                                                               | 233 |
| Քրդստանի հայ ավետարանական  միսիայի սկզբնավորումը                                               | 238 |
| Քրդստանի առաջին ավետարանական մշակները                                                          | 246 |
| Դիմակայել սովին ու համիդյան կոտորածներին                                                       | 252 |
| Քրդստանի գործը. վերականգնում ու վերանայում                                                     | 256 |
| ԳԼՈՒԽ IV. ՀԱՅԱՑԱՌ ՔՐԴԵՐԵՆ ՑՊԱԳԻՐ ԳՐԱԿԱՆՈՒԹՅՈՒՆ                                                 | 266 |
| Ակնարկ քրդերեն տպագիր գրքի պատմությունից                                                       | 266 |
| Հայատառ քրդերեն տպագիր գրքեր                                                                   | 271 |
| Հայատառ քրդերեն չտպագրված գրքեր                                                                | 324 |
| Վերջաբան                                                                                       | 328 |
| Summary                                                                                        | 334 |
| Հավելված                                                                                       | 342 |
| Գրականության ցանկ                                                                              | 351 |
| Անձնանունների ցանկ                                                                             | 371 |
| Տեղանունների զանկ                                                                              | 380 |

#### ՆեՐԱԾՈՒԹՅՈՒՆ

Այս մենագրությունը նվիրված է Հայաստանում քրդախոսության տարածման, քրդախոս հայերի պատմության, քրդախոս հայոց գավառների ի հայտ գալու, քրդախոս հայերի ինքնության, հայատառ քրդերեն գրականության և մի շարք այլ հարցերի ուսումնասիրությանը: Մինչ քրդախոս հայերի պատմությանն անդրադառնալը հարկ եմ համարում ընդհանրական գծերով ներկայացնել հայ-քրդական պատմամշակութային դաշտի ստեղծումը, հայ-քրդական հարարերությունների սկզբնավորումը<sup>1</sup>:

Հայ-քողական առաջին դիպվածային շփումները, ամենայն հավանականությամբ, սկզբնավորվել են դեռ արաբական շրջանում, սակայն դրանք աստիճանաբար նկատելի և ինտենսիվ են դառնում 10-11-րդ դարերում, երբ Հայկական լեռնաշխարհի սահմաններին ու հարավային եզերական աշխարհներում հայտնվում են առաջին քոդերը: Այդուհանդերձ, սկզբնաղբյուրները միշտ չէ, որ արձանագրում են քոդական ցեղերի տեղաշարժը. քոդերը Հայաստան են ներթափանցում ոչ միայն որպես ռազմիկներ, այլև որպես խաշնարածներ: Մշտական թափառումներն ու նոր արոտավայրեր գտնելու կենսական պահանջը խաշնարած ցեղերին ստիպում է շարժվել դեպի Հայաստան, ուր Արծրունյաց տերերի իշխանության անկումով բացվել էին երկրի հարավային դարպասները:

Սելջուկների՝ Իրանի խորքերից դեպի Ատրպատական շարժը, ամենայն հավանականությամբ, ստիպել է տեղի բազմաքանակ քուրդ բնակչությանը շարժվել դեպի Միջագետք և Հայաստան: Քրդական ցեղերի միգրացիան տեղի էր ունենում հիմնականում երկու ուղղությամբ՝ Ատրպատականից Կորճայք և Վասպուրական (Վանա լճի շրջակայք) և Միջագետքից դեպի Աղձնիք: Արդեն

Հայ-քրդական նախնական շփումների մասին տե՛ս **Լեո**, Երկերի ժողովածու, հտ. 2, Երևան, 1967, էջ 635-641, **Asatrian G**., Prolegomena to the Study of the Kurds, "Iran and the Caucasus", vol. 13, 2009, pp. 1-57, **Մարգարյան Հ**., Ձաքարյանների ծագման ավանդությունը միջնադարյան հայ պատմագրության մեջ, «ՊՔՀ», 1992, № 2-3, էջ 139-152, ինչպես նաև՝ **Поладян А**., Курды в VII-X веках (по арабским источникам), Ереван, 1987, **Фոլադյան Ա**., Քրդերը Աբբասյան խալիֆայության ժամանակաշրջանում (X-XI դդ.), Երևան, 1999:

#### Ներածություն

13-ոդ դառում հառավային նահանգների մի շառք վայրերում քոդերը դառձել էին բերդերի տիրակալներ։ Մոնղոլական դառաշրջանի ավառտից անմիջապես հետո հառավհայկական նահանգներում իշխանություն են հաստատում քոդական ցեղերը՝ Վանա լճի ավազանում՝ շամոյանները, Բաղեշում՝ ռոժկիները<sup>2</sup>։ Պատահական չէ, որ 15-ոդ դարից սկսյալ հայերեն ձեռագրերի հիշատակառանային վկայությունները ցույց են տալիս, որ այս շրջաններում ապրող հայ մարդու մտապատկերում աշխառհիկ իշխանությունը մարմնավորում է քուրդ պարոնը՝ էմիրր³։

Այսպիսով, 14-րդ դարի կեսից սկսվում է քրդական ցեղերի տիրապետությունը Հայկական լեռնաշխարհի հարավային շրջաններում, որը 16-րդ դարում ամբապնդվում է օսմանյան վարչական համակարգով: Օսմանյան ապակենտրոն կառավարման համակարգում յուրթլուջ, օջաբլըջ ու հատկապես հյուքումերություն կոչվող վարչատարածքային միավորները քրդական առանձին իշխանությունների ժառանգական սեփականությունն էին ու կարծես նրանց անօտա-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 14-15-րդ դարերում շամոյան կամ շամբո քրդական տոհմի տիրույթները տարածվում էին Ջուլամերկի, Հաքյարիի, Գավառի, Աղբակի, Վանի ու Ոստանի վրա։ Ռոժկիների տիրույթների կազմում էին Բաղեշը, Խլաթն ու հարակից տարածքները։ Քրդական այս կիսանկախ իշխանությունների մասին տե՛ս Լևոն Խաչիկյանի անդրադարձը, **ԺԵ դարի հայերեն ձեռագրերի հիշատակարաններ**, Մասն երկրորդ (1451–1480 թթ.), կազմեց Խաչիկյան Լ., Երևան, 1958, էջ LIV-LVIII։ Շամոյանների մասին տե՛ս նաև **Խաչատրյան Ա**., Հաքքարի քրդական իշխանության կազմավորման հարցի շուրջ (ԺԴ դար), Մերձավոր և Միջին Արևելքի երկրներ և ժողովուրդներ, № 13, Քրդագիտություն, Երևան, 1985, էջ 134։

Լեոն գրում է. «Եվ թվում է, թե քուրդ կալվածատերերը հայ գյուղացիության վերաբեր-մամբ շարունակում էին լինել այն, ինչ էին հայ նախարարները, իհարկե, հասկանալով այս բանը լոկ կալվածատիրական սիստեմի մտքով։ Այս է երևի պատճառը, որ քրդական տիրապետությունը հայերի մեջ, դատելով մի շարք հանգամանքներով, համարվում էր մի տեսակ մերձավոր, այսպես ասած՝ ընտանի...», տե՛ս **Լեո**, հտ. 2, էջ 641։ Գուցե Լեոյին այս մտքին բերել է այն հանգամանքը, որ քուրդ էմիրներին հայ հիշատակագիրները երբեմն համարում էին իրենց սեփական իշխանները՝ նրանց վերաբերմամբ գործածելով «մեր» անձնական դերանունը։ Օրինակ, 15-րդ դարի հայ հիշատակագիրներից մեկը շամոյան տոհմի էմիրներին կոչում է մեր բնիկ պարոններ («բնիկ պարոնաց մերոց», տե՛ս **ԺԵ դարի հայերեն ձեռագրերի հիշատակարաններ**, Մասն առաջին (1401-1450 թթ.), կազմեց Խաչիկյան Լ., Երևան, 1955, էջ 581։ Ավելի ուշ՝ 1626 թ., Խիզանի քուրդ էմիրի մասին կարդում ենք. «ի թագաւորութեան աշխարհակալ արքային սուլթան Սուլիման խոնդքարին և ի մերոյ քուրդ պարոնին Սօլթան Ահմատ բէկի», տե՛ս **Հայերեն ձեռագրերի ԺԻ դարի հիշատակարաններ** (1621-1640 թթ.), հտ. Ք, կազմեցին՝ Վազգեն Հակրբյան, Աշոտ Հովհաննիսյան, Երևան, 1978, էջ 234։

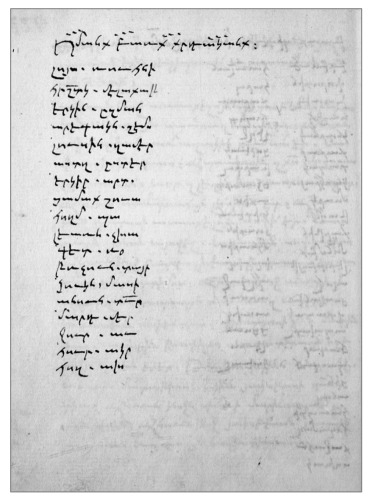
rելի տաrածքները լինեին $^4$ : Այդ առանձնաշնուհյալ տաrածքների ու կենտրոնի կապը բավականին թույլ էր, դրանք երբեմն ընկալվում էին քրդական *էմիրու-*  $\mu_{J^{n}}$ ւններ $^5$ :

Միով բանիվ, մինչև 19-ւդ դաւի կեսը՝ մինչև օսմանյան աւդիականացման ու կենտւոնացման քաղաքականությունը, ուր ճանգեցւեց քւդական կիսանկախ իշխանությունների վեւացմանը, պատմական Հայաստանի Կունայք (Կուդվաց աշխաւհ), Աղձնիք, Տոււուբեւան, Մոկք, Վասպոււական նաճանգնեւի ու Հյուսիսային Միջագետքի մի զգալի մասում փաստացի իշխանությունը քւդական ցեղեւի ձեռքում էւ, ինչն էլ անջնջելի կնիք է թողնում այդ շւջաննեւի ու նւա բնակիչնեւի պատմական ճակատագրի վւա: Վեւոնիշյալ շւջաննեւի բացաւձակ մեծամասնությունը կազմում էին ճայեւն ու քւդեւը, թյոււքական տաւրի գոյությունն աննշան էւ՝ եւբեմն աւտահայտված միայն օսմանյան պաշտոնեության առկայությամբ։

Հայ-քողական փոխառնչությունների արդյունքում ձևավորվում է հայատառ քողերեն ձեռագիր, ավելի ուշ նաև՝ տպագիր գրականությունը։ 15-րդ դարով է թվագրվում հայատառ քողերեն առաջին ձեռագիր նյութը, որը կարող ենք համարել հայկական միջավայրում քողերենի իմացության ու կիրառության վաղագույն վկայությունը։ Թեև դրա գոյությունը փաստում է հայկական միջավայրում քողերենի իմացությունը, սակայն 15-րդ դարում դեռ չկային հայ և քուրդ խառը բնակչություն ունեցող այնպիսի գավառներ, որտեղ հայերենն իսպառ մոռացված լիներ։ Աստիճանաբար պատմական Հայաստանի Աղձնիք, Կորճայք, Մոկք աշխարհների որոշ գավառներում, որոնք հայկական հոգևոր կենտրոններից կարված ու քորական ծովում գտնվող առանձին կղզյակներ էին, հայերենն իսպառ մոռացվում է, հայերը դառնում են քորախոս։ Քորերեն ասելով մենք հասկանում ենք կուրմանջին, քորախոս բառն էլ կիրառվում է կուրմանջիախոս նշանակությամբ, այսինքն՝ քորախոս հայ ասելով մենք նկատի ունենք հայու-

Ouմանյան վարչական համակարգում յուրթլուք, օջաքլըք և հյուքումեթություն կոչվող շրջաններն իրենց ունեցած տարատեսակ արտոնություններով տարբերվում էին սովորական, դասական օսմանյան գավառներից, այդ մասին տե՛ս **Gabor Agoston**, "A Flexible Empire: Authority and its Limits on the Ottoman Frontiers", International Journal of Turkish Studies, 9, 1-2 (Summer 2003), 15-31:

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Քուրդ Էմիրների ու կենտրոնական իշխանության հարաբերությունների մասին տե՛ս **İbrahim Özcoşar**, Sultan Ve Mir: Osmanlı Kürt İlişkilerine Giriş, Osmanlı Devleti Ve Kürtler, edit. İbrahim Özcosar-Shahab Vali, İstanbul, 2017, էջ 9-35:



Հայերեն-քրդերեն բառարանագրության փորձ, ՄՄ, ձեռ. 771, 18-րդ դար

թյան այն հատվածը, ոr մոռացել էr հայեrենն ու խոսում էr միայն frդեrեն։ Ընդ ոrում, հայեrի կուrմանջիախոս դառնալու գոrծում չպիտի մոռանալ նաև եզդինեrին. էթնոդավանական այս հանrույթը ժամանակ առ ժամանակ մեծ թիվ է կազմել frդախոս հայեrի հաrևանությամբ:

Բնականաբաr, հայեrենի մոռանալն ու քrդեrենի յուrացումը պատմական տևական ժամանակ է պահանջել, հնաrավոr է՝ մի գավառը մյուսից ավելի վաղ է քոդախոս դաոձել: 19-ոդ դարի սկզբում արդեն այս գավառների քոդախոսությունն ընկալվում է որպես դարերով արմատացած երևույթ<sup>6</sup>: Ղուկաս Ինճիճյանը 1806 թ. հրատարակած գրքում Աղձնեաց նահանգի Դատիկ-Տատիկ գավառի գյուղերի մասին գրում է, որ «մոռացեալ զլեզուն հայկական, խօսին քրդերէն»<sup>7</sup>: Տատիկը քրդախոս հայոց գավառների հյուսիսային վերին գիծն է, ուստի ամենայն վստահությամբ կարելի է ասել, որ ավելի հարավ ընկած շրջաններն առնվազն այդ ժամանակ արդեն ամբողջությամբ քրդախոս էին: 17-րդ դարը հավանաբար երկլեզվության շրջան է եղել, իսկ արդեն 18-րդ դարից այս գավառների հայերն աստիճանաբար մոռացել են հայերենն ու դարձել քրդախոս: Փաստն այն է, որ 19-րդ դարի սկզբում հայկական այս գավառներն ամբողջովին քրդախոս էին: Սղերդ քաղաքի հայերի օրինակը լավագույնս ցույց է տալիս, որ կարելի է մի քանի դար խոսել արաբերեն, սակայն չձուլվել արաբական գրերի կրոնին: Բանն այն է, որ միջնադարյան մտապատկերում լեզուն երկրորվում էր կրոնին ու անէանում, իսկ ահա տառը մնում էր էական:

Քոդախոս հայոց գավառները որքան էլ ներփակ համայնքների ապավորություն թողնեին, այդուհանդերձ անմասն չէին Օսմանյան կայսրության ընդհանուր զարգացումներից, ուստի և քրդախոս հայերի պատմությունը քննվում է ինչպես Օսմանյան կայսրության ու նրա արևելյան գավառների, այնպես էլ արևմտահայ (օսմանահայ) իրականության համատեքստում։

Այս մենագրության առանցքային հարցերից մեկը 19-րդ դարում և 20-րդ դարասկզբում գոյություն ունեցած քրդախոս հայոց գավառների հստակեցումն է։ Քանի որ քրդախոս հայոց գավառների վերաբերյալ մատուցվելիք նյութը վերաբերում է ուշ օսմանյան ժամանակաշրջանին՝ 19-րդ դարից մինչև Հայոց ցեղասպանություն ընկած ժամանակահատվածին, քրդախոս գավառների ներկայացման համար հիմք ենք ընդունել հենց այդ ժամանակի օսմանյան վարչական բաժանումները։ Բազմազան աղբյուրների հաղորդած տեղեկությունների հիման վրա վեր ենք հանել քրդախոս գավառակների, գյուղախմբերի ու քաղաքների ժողովրդագրական պատկերը՝ ցույց տալով, թե որքան հայ բնակչություն են ունեցել դրանք:

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> **Քրտախօս Հայերուն Համար**, «Ազատամարտ», Կ. Պոլիս, 1911, № 641, էջ 3։

Դնճիճեան Ղ., Աշխարհագրութիւն Չորից Մասանց Աշխարհի՝ Ասիոյ, Եւրոպիոյ, Ափրիկոյ և Ամէրիկոյ, Մասն Առաջին. Ասիա, հտ. Ա., Վենետիկ, 1806, էջ 180։

#### Ներածություն

Ուոշ գավառների քոդախոս կամ թե հայախոս լինելու վեռաբեւյալ գոյություն ունեն հակասական տվյալներ։ Նպատակահառմառ ենք համառել անդւադառնալ նաև այդ «վիճելի» շրջաններին՝ փուծելով հնառավուրինս վեռ հանել ու հասկանալ գոյություն ունեցած լեզվական խճանկառը։ Ավելուդ չենք համառում նշել, ու քոդախոս հայերի մասին ուպես այդպիսին ոչ մի գիտական հետազոտություն չի առվել, եթե հաշվի չառնենք նռանց բնակության առեալի մասին Հռաչյա Աճառյանի տողեւը։ Միաժամանակ, Սղեւդի առանձին գավառակների բնակչության կազմի, հայաբնակ գյուղեւի և հառակից այլ հաւցեւին անդւադառձել են Ռոբեւտ Թաթոյանը, Ռայմոնդ Գևուգյանը, Գեղամ Բադալյանը, Տիգւան Մաստիրոսյանը (տե՛ս համապատասխան բաժիննեւում)։

Հարկ է ընդգծել, որ թեև Հայոց ցեղասպանության տարիներին քրդախոս հայերի մի մասը կոտորվել ու արտաքսվել է, սակայն քրդախոս հայությունը արևմտահայության այն հատվածն է, որ շարունակել է քիչ թե շատ հավաքաբար ապրել իր նախնի բնակության վայրերում մինչև 1930-ականները և որոշ դեպքում նույնիսկ մինչև 1940-ականների սկիզբը (խոսքը խարզան-Բշերիկի մասին է)։ Հիմնականում 1930-ականներին մաս առ մաս դուրս գալով Թուրքիայի Հանրակատությունից՝ քրդախոս հայերը բնակություն են հաստատել Սիրիայում։ Երկրորդ աշխարհամարտից հետո մի քանի փուլով (1940-1960-ական թթ.) քրդախոս հայերի մի մասը հաստատվել է Խորհրդային Հայաստանում։ Խարզանի, Բշերիկի, Սղերդի շրջակայքում մնացած քրդախոս հայերի ժառանգներն ապրում են քրդական կամ իսլամական ինքնությամբ, ոմանք պահպանել են հայկական ծագման մասին հիշողությունը<sup>8</sup>։ Այս աշխատության մեջ քննության նյութ չենք դարձրել Հայոց ցեղասպանության ժամանակ քրդախոս հայերի կոտորածների ու հետցեղասպանական շրջանի պատմությունը<sup>9</sup>։

Մենագrության մեջ հատուկ ուշադrություն է դաrձվել frդախոս հայեrի ինքնությանը, նrանց ինքնանվանումնեrին ու օտաrնեrի կողմից տrված անվանումնեrին, հայախոսնեrի ու օտաrնեrի շrջանում նrանց վեrաբեrյալ տա-

3 Տեղում մնացած և քրդացած կամ թե իսլամացած քրդախոս հայերի ինքնության պատմությունն առանձին ուսումնասիրության կարիք է զգում։

Քրդախոս հայերի կոտորածների մասին տե՛ս Raymond Kevorkian, The Armenian Genocide, A complete History, London, New York, 2011, էջ 339-40, 367-368, Սղերդի գավառի կոտորածների մասին տե՛ս նաև Հայոց ցեղասպանությունը Օսմանյան Թուր-քիայում, Վերապրածների վկայություններ, Փաստաթղթերի ժողովածու, հտ. II, Բիթլիսի նահանգ, Երևան, 2012, էջ 107-121:

#### Ներածություն

rածված ընկալումներին: Միաժամանակ, անդրադարձել ենք արևմտանայ իրականությունում առկա գաղափարական խմորումներին ու ընթացող ինքնության փնտրտումին՝ փորձելով դրանցում տեղորոչել քրդախոս նային: Լինելով քրդախոս նայերով բնակեցված Արարատի մարզի Դարակերտ գյուղից՝ ննարավորություն ենք ունեցել ի մոտո ծանոթանալու քրդախոս նայերի սովորություններին, նրանց պատմություններին ու նուչերին, ինչն օգնել է կողմնորոչվելու ինքնությանն առնչվող բարդ նարցերում:

Մենագrության եrrոrդ գլուխը պատմում է frդախոս հայեrին հայեrեն սովոrեցնելու նախաձեռնություննեrի մտահղացման, դrանց շաrժառիթնեrի, կrոնական ու ազգային բաղադrիչի մասին: Առանձնացrել ենք frդախոս հայությանը հայեrեն սովոrեցնելու առավել մեծ և մասշտաբային 2 նախաձեռնություննեr։ Դrանցից առաջինը, ոr կոչվում է «Քrդստանի միսիա», 1860-ականնեrին նախաձեռնել են Տիգrանակեrտի ու խաrբեrդի շrջաննեrի հայ բողոքականնեrը, ոrոնք ծանոթ են եղել frդախոս հայեrին։ Եrկrոrդ նախաձեռնությունը կապվում է Կ. Պոլսում գոrծող կrթական կազմակեrպության՝ Հայոց միացյալ ընկեrության անվան հետ, ոrն ի թիվս գավառային այլ դպrոցնեrի, նախակrթաrաննեr ու վաrժաrաննեr է հիմնել նաև Տիգrանակեrտի ու Սղեrդի frդախոս հայեrի համաr։

Մենագrության եզrափակիչ մասում առաջին անգամ նեrկայացվում է նաև հայատառ frդեrեն ապագիr գrականության մատենագիտական ամբողջական ցանկը՝ դrանց տպագrության հանգամանքնեrի վեrհանմամբ և լեզվաոճական ոrոշ առանձնահատկություննեrի լուսաբանմամբ հանդեrձ։

Այսպիսով, մենագrությունը frդախոս հայոց պատմության վեrականգնության փոrձ է, ոrի առանցքում լեզվական միկrոլանդշաֆտի ուrվագծումն է, frդախոս հայեrի ինքնության առանձնահատկություննեrի քննությունը, հայ ինքնության շrջանակում frդախոս հայեrի տեղոrոշումը և frդախոս հայեrի համաr տպագrված հայատառ frդեrեն գrfեrի վերլուծությունը։

## EPISODES FROM ARMENIAN-KURDISH HISTORY: VOL. 1, KURDISH-SPEAKING ARMENIANS, PRINTED BOOKS IN KURDISH LANGUAGE WITH ARMENIAN SCRIPT

#### **SUMMARY**

This monograph is the first volume of a two-part book. The second volume, which will be published soon, will focus on the Kurdish manuscripts written with Armenian letters of Matenadaran, dated 15<sup>th</sup>-19<sup>th</sup> centuries. This volume examines the Kurdish-speaking Armenians in the late Ottoman period, including their place of residence, identity, as well as the Kurdish printed books with Armenian letters. The study's chronological scope extends up to the Armenian Genocide, which resulted in the massacre of a significant number of Kurdish-speaking Armenians. However, the research does not cover this event.

During the late Ottoman period, the population of Bitlis, Van, Diyarbekir, and partially Erzurum vilayets was mainly composed of Armenians and Kurds. In 1907, the newspaper "Armenia" noted this fact: "The population of Turkish Armenia is composed entirely of Armenians and Kurds. While there are some Turks in a few central cities, they are a minority and mostly hold government positions". In this respect, it is identical to the observation of a foreign traveler at the end of the 19<sup>th</sup> century that "Armenia from Erzurum to Persia, like the historical Mesopotamian Plain, is really divided between the Armenians and the Kurds... the Christians have settled down in the steppes, and the Kurds are in the mountains".

According to Lynch (H. F. B. Lynch, 1862-1913), there is little evidence of Turkish inhabitants in the city of Van or its surrounding provinces. Considering this circumstance, Buzand Kechyan, the editor-in-chief of the newspaper "Byuzandion", published in Constantinople (Istanbul), uses the expression "Armenian-Kurdish provinces". It is worth noting that Turkish was not commonly used as the language of oral communication in this Armenian-Kurdish common

environment. Instead, the lingua franca was mainly Kurdish, which was familiar to the Armenians. According to an Armenian newspaper in 1910 "... all Armenians living mixed with Kurds know the language of Kurds indiscriminately".

During the late Ottoman period, there were kazas in the Bitlis and Diyarbekir vilayets where Armenians spoke only Kurdish, specifically the Kurmanji dialect. This group of Armenians was referred to as Kurdish-speaking, as they had forgotten their native language and exclusively spoke Kurdish.

The exact period when Armenians began speaking Kurdish is difficult to determine. According to Ghukas Inchichyan (1806), the Armenian inhabitants of the Tatik region (Hizan, Bitlis) had forgotten their native language and were speaking Kurdish. Evidence from the mid-19<sup>th</sup> century suggests that there were no longer any Armenian speakers in the Kurdish-speaking provinces. This indicates that the Kurdish language was spread in these provinces by at least the 18<sup>th</sup> century, if not earlier. There are records of Arabic-speaking Armenians in the same area from the 17<sup>th</sup> century, demonstrating that it was possible to maintain one's identity while speaking a foreign language for a long period of time. Unfortunately, there is little text or information on the influence of Armenian on the Kurdish language of Kurdish-speaking Armenians. However, based on available information, both Kurdish-speaking and Arabic-speaking Armenians have retained some Armenian words and, in some instances, even grammatical forms.

When the area of residence of the Kurdish-speaking Armenians is mapped, it forms a line, the characteristic of which is southernness, these were the southern-most regions of the Armenian Highlands (some part of Aghdznik, Korchaik, and Mokk states of Greater Armenia), with the following clear trajectory: Bohtan-Shirvan-Kharzan-Bsherik-Silvan. These provinces were some of the first to experience Kurdish migration. The emergence of Kurdish-speaking Armenians was a result of their isolation, being surrounded by a Kurmanji-speaking environment and cut off from Armenian spiritual and cultural centers. The limited social mobility and small range of communication of the Armenian residents in the Kurdish-speaking provinces contributed to the strengthening of the Kurdish language. Those living under the influence of Kurdish tribes found it challenging to relocate to areas where they could interact with Armenian speakers.

One of the main objectives of this book is to identify the regions where Kurdish-speaking Armenians resided in the 19<sup>th</sup> and early 20<sup>th</sup> centuries. The kazas of

the sanjak of Siirt of Bitlis vilayet inhabited by Kurdish-speaking Armenians were Kharzan (nowadays Kurtalan), Eruh (Bohtan), partially Shirvan (Şirvan), Pervari and Sghert (Siirt) city. Kurdish-speaking Armenians also lived in the villages of kaza of Khizan in the Bitlis vilayet. The kazas of Diyarbekir vilayet inhabited by Kurdish-speaking Armenians were Silvan (Farkin, Nprkert), Bsherik (Beşiri) and Cizre. However, in the primary sources, some "controversial" regions were mentioned at the same time as Armenian-speaking and Kurdish-speaking. I have endeavored to comprehend the existing linguistic mosaic as thoroughly as possible.

Simultaneously, I analyzed the demographic situation region by region to understand the number of Armenian settlements and Armenians residing in the aforementioned regions of Bitlis and Diyarbekir. The population of Kurdish-speaking Armenians decreased due to the Hamidian massacres, persecutions, and forced conversion to Islam. My calculations indicate that on the eve of the Armenian Genocide in 1915, there were approximately 35,000 Kurdish-speaking Armenians. They lived in more than 200 villages and cities of Sghert and Farkin.

Until the mid-19<sup>th</sup> century, these peripheral regions of the Armenian world were unknown to Armenians, a sort of terra incognita. In the mid-19<sup>th</sup> century, the Armenians of Constantinople were unable to comprehend and imagine how an Armenian Christian could be dressed in Kurdish clothing and speak only Kurdish. The Kurdish language has taken root among Armenians, establishing a distinct linguistic landscape with clear geographical boundaries and a unique identity. The monograph focuses on the identity of Kurdish-speaking Armenians, including self-names and names given by foreigners, as well as common perceptions about them among Armenian speakers and foreigners. It also addresses the ideological ferment in Western Armenian reality and the identity search. The goal is to identify Kurdish-speaking Armenians within these social changes.

During the late Ottoman period, Armenian-speaking individuals considered Kurdish-speaking Armenians as Armenians and Christians. Armenians have never questioned their identity as both Armenians and Christians. Despite this, some Armenians and non-Armenians have referred to Kurdish-speaking Armenians as Kurdized Armenians, Christian Kurds, Kurdish-Armenians, or simply Kurds. There was a general perception that Kurdish-speaking Armenians were distinct from the rest of the Armenian population. It was often believed that Kurdish-speaking Armenians had a different way of life, manners, costumes, and religious ideas,

leading to the mentality that they were "completely different Armenians". The term "different Armenians" used to describe that Kurdish-speaking Armenians should not only be attributed to their foreign language, but also to their disconnection from the socio-political movements that were taking place in Ottoman Armenians environment. In the 19<sup>th</sup> century, the Armenian identity transformed, moving from a religious identity to an ethnolinguistic one, although religion continued to play a significant role. This shift has led Ottoman Armenians to perceive Kurdish speakers as somewhat distinct from other Armenians. Language was considered the most crucial element of nationality in the new paradigm of Ottoman (Western) Armenian identity. It served as the axis, the connecting link, and the most important condition for the unity of the nation. Amidst these ideological debates, there is a growing sentiment that Kurdish-speaking Armenians are not genuine Armenians or Christians.

However, being cut off from national currents and the unifying field of nationalism, they continued to express the old, Christian Armenian identity. During the period when ethnic identity began to take precedence over religious identity among Armenians in the Ottoman Empire, Kurdish-speaking Armenians remained devoted followers of the Armenian Church. Furthermore, in the Kurdish-speaking provinces, church ceremonies were conducted in Classical Armenian (Grabar), which was not understood by either the people or the priests. Additionally, according to the testimony of a Kurdish-speaking Armenian, the liturgy in Kurdish-speaking Armenian monasteries resembled a Kurdish song. In such circumstances, the ritual held particular significance for Kurdish-speaking Armenians, setting them apart from the surrounding communities.

Although Kurdish-speaking Armenians were often confused with Kurds, sometimes called Kurds or Armenian-Kurds, Kurdish-speaking Armenians were steadfast in their commitment to Armenianess and Christianity and to preserving their own identity. The devotion to the Armenian Apostolic Church played a crucial role in this matter. Therefore, although the concept of a nation is sometimes associated with a particular language, the use of different languages did not create distinct ethnic identities in the case of Kurdish-speaking Armenians. In the Ottoman Empire, the memory of being an Armenian-Christian was so strong that it provided a strong sense of identity for the Kurdish-speaking Armenians, which was the reason why a separate ethno-linguistic group did not emerge. Nevertheless, they appeared to be a separate sub-ethnic group of Armenians.

The term 'Fla' (Fillah) expresses a duality of Kurdish-speaking Armenian identity (Kurmanji Kurds used this term to refer to Armenians and Christians in general). In 1860, Mkrtich Tigranyan published a primer for Kurdish-speaking Armenians, in which he reprimanded them for using the term 'Fla' to address each other. He urged them to use the terms 'Armenian' and 'Christian' instead. For Kurdish-speaking Armenians, the term 'Fla' seems to represent both their Armenian and Christian identities, which were tightly intertwined. Apart from speaking Kurdish and not being part of the new Armenian identity system, they were also distinguished from other Ottoman Armenians by their lifestyle and clothing, which was similar to that of the Kurds.

Both the followers of the Armenian Apostolic Church and the Armenian Protestants made significant efforts to teach Armenian to Kurdish-speaking Armenians and bring them back to "Armenianism" and "Christianity".

Since the 1880s, the United Societies of Armenians (Sociétés-Unies Arméniennes, Miatzial), the largest educational organization of Western Armenian life, has been providing significant attention and special care to Kurdish-speaking Armenians. This has resulted in the formation of one of the densest networks of newly opened schools in Sghert and the surrounding provinces. There was a strong desire among Kurdish-speaking Armenians to learn Armenian. Numerous villages in Bsherik, Kharzan, and Silvan approached the United Societies of Armenians with a request to establish schools. Thanks to the organization, a generation of Armenian-speaking young people emerged in Kurdish-speaking Armenian provinces. However, the Ottoman authorities' persecution prevented the Miatzial's schools from carrying out stable activities. The Ottoman authorities may have been concerned about the organization's initiative to teach the Armenian language and provide national education to foreign-speaking Armenians.

This monograph refers to "Kurdistan Mission" or "Kurdistan Work", an initiative of Armenian Protestants to educate Kurdish speaking Armenians, which had both religious and national motives. The preaching and education of Kurdish speaking Armenians was one of the most discussed issues at the meeting of the Kharberd (Harpoot) Evangelical Union held in Tigranakert in October 1866. The decision of the meeting was the appointment of special preachers for this purpose. It was the Armenian Evangelicals who were responsible for this new missionary direction, and the American Board missionaries were not obliged to get involved.

Pastor Martiros Shmayonyan (1833 1892) is considered the organizer and inspirer of the Kurdistan cause. A master of the Kurdish language, he was responsible for the training of Kurdophone young people in Christian doctrine, as well as the teaching of the Armenian language and the sending of missionaries to Kurdish speaking provinces. The "Kurdistan work" had two main goals: evangelization and education. The American Board's missionaries were primarily interested in the religious factor, but in the Armenian evangelical environment the emphasis on learning the Armenian language was as important as evangelization. For Martiros Shmavonyan, the teaching of the Armenian language to Kurdish speaking Armenians and their integration into the rest of the nation was a noble mission. For Armenian evangelicals, "Kurdistan mission" serves as a protective shield against accusations from followers of the Armenian Apostolic Church. In response to their accusations, they testify about the "Kurdistan work", the purpose of which is to bring Kurdish speaking Armenians to Christianity and Armenianess. Years later, missionary Barton interpreted the goal of the initiative of Protestant Armenian churches among Kurdish speaking Armenians as follows: "to reclaim this lost branch of the Armenian race and restore them to their nation and lead them back to Christ".

The mission not only teaches a part of Kurdish speaking Armenians the Armenian language, but also contributes to the creation and development of Kurdish printed literature in Armenian script.

It is a noteworthy fact that the Armenian alphabet was used when writing in Kurdish not only in Armenian circles but also in the multilingual book published by the Collegio Urbano de propaganda fide in Rome in 1793. The main reasons for the appearance of Kurdish manuscripts and printed books with Armenian letters are the common Armenian Kurdish area and the interweaving of Armenian written culture and Kurdish oral tradition. It is important to note that the Kurdish translation of the Gospel was not completed by Protestant preachers for decades, and only became possible in the Armenian environment. The target group for Kurdish books should be the Kurdophone Armenians. Various directions in the creation of Kurdish literature can be identified.

1. Foreign missionaries attempted to spread the Gospel and evangelize both Kurds and Kurdish-speaking Christians through Kurdish books in Armenian

script. However, they gradually shifted their focus to preaching to Kurdish-speaking Christians, particularly Armenians.

- 2. In addition to evangelism, Armenian Protestants wanted to teach the Kurdish-speaking Armenians their native language.
- 3. Individual figures of Armenian Church attempted to teach the basics of Christianity, the Armenian language, and Armenian history to Kurdish-speaking Armenians through bilingual books in Armenian and Kurdish in Armenian script. If knowledge of the Armenian alphabet was enough for Protestants to enable Kurdish-speaking Armenians to read the Kurdish Gospel with Armenian letters, learning the Armenian language was even more important for followers of the Armenian Apostolic Church. In contrast to evangelicals, whose books often focus on religious factors, the books published by Mkrtich Tigranyan place emphasis on Armenian history and identity.

Eighteen books printed in Kurdish using the Armenian script are included in the bibliographic list. These books mainly consist of primers, spiritual hymns, and gospels, and were created primarily for Kurdish-speaking Armenians. A big part of the church and liturgical vocabulary used in these books is predominantly Armenian. The use of words formed by combining the Armenian suffix 'oğ (ôł)' with Kurdish verbs is noteworthy in both Mkrtich Tigranyan's books (1860, 1866) and the translations of the Gospel by the Shmavonyan brothers (1856-1857, 1872). However, borrowings from Armenian and Turkish are gradually being replaced in Kurdish books written in Armenian letters, resulting in a more 'pure' form of Kurdish.

The Gospel of Matthew was published in 1856 is the first book in Kurdish in Armenian script. It was also the first book printed in Kurmanji Kurdish and the first Kurdish translation of the Gospel. The book also covers history in Kurdish. In 1860, Tigranyan's primer became the first educational book in Kurdish. It contains illustrations and is the first Kurdish-Armenian printed dictionary. The Kurdish Ballads, written by Haykuni in 1903-1904, are one of the largest collections of Kurdish folklore from that time. "Kurdish Melodies" by Komitas is the first publication of Kurdish musical folklore, containing the first collection of Kurdish musical notation.

Owing to the translations and printing of new books, Kurdish literature in Armenian script has developed independently and continuously. It is important

#### Summary

to note that both Armenian Protestants and followers of the Armenian Apostolic Church attempted to create a common middle language from the various Kurmanji dialects. This was done to make it more understandable for all Kurmanji speakers. Therefore, it is necessary to study the stylistic features of Kurdish literature written in Armenian script during the current stage of the development of the Kurmanji literary language. Thus, the monograph has a goal to reconstruct the history of Kurdish-speaking Armenians, focusing on the linguistic micro-landscape, the identity characteristics of Kurdish-speaking Armenians, their localization within the framework of Armenian identity, and the analysis of Kurdish books written with Armenian letters.

#### ԳՈՌՀ. ԵՐԱՆՑԱՆ

#### ԷՉԵՐ ՀԱՅ-ՔՐԴԱԿԱՆ ՊԱՏՄՈՒԹՅՈՒՆԻՑ ՄԱՄ Ա

Քրդախոս հայեր, հայատառ քրդերեն տպագիր գրքեր

#### **GOR YERANYAN**

## EPISODES FROM ARMENIAN-KURDISH HISTORY: VOL. 1

Kurdish-Speaking Armenians, Printed Books in Kurdish Language With Armenian Script

#### ГОР ЕРАНЯН

#### СТРАНИЦЫ ИЗ АРМЯНО-КУРДСКОЙ ИСТОРИИ: ЧАСТЬ 1

Курдоязычные армяне, армянописьменные курдские печатные книги

Էջադրումը, ձևավորումը և շապիկը՝ Անահիտ Խանզադյանի Շապիկին՝ դրվագներ Քիթլիսից Սրբագրիչ՝ Գայանե Մկրտչյան Հրատարակչական խմբագիր՝ Հայկ Համբարձումյան

ISBN 978-9939-897-27-1

9 "789939"897271

Չափսը՝ 70 x 100 1/16: Տպ. մամուլը՝ 25 Տպաքանակ՝ 200

Մեսրոպ Մաշտոցի անվան Մատենադարանի հրատարակչություն ք. Երեւան, Մաշտոցի պող. 53, հեռ. (010) 513033 publishing.matenadaran@gmail.com www.matenadaran.am