
1 
 

 دوین، هێدیاب، ئادیابێن 
(Dwin, Hediab, Adiaben) 

 

 نووسیویەتی کەریمی ئازاد 

 

 

Incloudes English, Kurmanji and Persian versions 

Written by Azad Karimi 

 

 

 



2 
 

 

 

 

 

 ئەم بابەتە: 

 مێژوویی لێکۆڵینەوەیەکی

 ەوەورد و  دروست خوێندنەوەیەکی بە

 . کوردییەکان سەرچاوە  بنەمای لەسەر 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 مافی بڵاو کردنەوەی ئەم نامیلکە دراوە بە کوردیپێدیا.

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 
 

 

 

 

 

 

 

 سوپاس بۆ ئاهوڤا بۆ هەبوونی لە جیهانی مندا.

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5 
 

 پێشەکی 

 ێنەری هێژا! خو

 زانیاریەکانتان زیاتر بکات.بەختەوەرم بابەتێکی تازە پێشکەشی ڕای ئێوە ئەکەم، هیوادارم 

نەورۆزەوە پیرۆزباییتان لێئەکەم و لە خوا داوا ئەکەم یارمەتیمان    جەژنیسەرەتا بە بۆنەی هاتنەوەی  

  یش بە ئاسایشیئێمە  با بدات دەوڵەتێکی ئازاد و سەربەخۆمان ببێ بێ ئەوەی کەس بتوانێ ئازارمان بدا

و کامەرانی یەوە ژیان بکەین و شانازی بکەین بە خۆمانەوە وەک هەموو گەلانی سەربەخۆی ئازاد لە 

یە و نەورۆز یان جەژنی  ساڵەی ماردوخی ٧٠٠٠لە ساڵنامەی  ٦٣٧٩ئەمساڵ ساڵی  سەرانسەری جیهاندا.

 زوروانی ئەکەوێتە یەکەم ڕۆژی مانگی کامەران کە چوارەم مانگی ساڵە. 

لەو   ێنامەوێ بە گلەیی و بناشتەوە دەست پێبکەم بەڵام قسە دێ بە بەر قسەدا. ماوەیەک پێش ئێستا یەک 

عودی نامەیەکی ناردبووە خزمەت سەرۆک کۆماری ئەمریکا و دوای ئاه  ەشێخە عەگاڵ بەسەرانەی س 

شاخمان وایە و باڵمان وایە و   ی عەرەب ئێمە  ئەوە گوایە و ناڵە و سکاڵا و کوڕوزە کوڕوزێکی زۆر و

پێی ئەڵێن "هاژە و هووژە" ئەم ڕستەی نووسیبوو کە زۆر   ی کورد لەم جۆرە قسانە وا لە لای ئێمە

  یەوە هاتبوو نەک لە قووڵایی هزریەوە.گ م. دیارە قسە لە قووڵایی زاسەرنجی ڕاکێش

لەوانەیە مەبەستی ئەو کابرا ئەو کابرا نووسیبووی: ئێمە وەک خەڵکی تر فەرهەنگمان تێک نەچووە... 

  .داتاشین بۆی  (Thomas Edward Lawrence)ئەو فەرهەنگەیە وا سێر لۆرەنس

لەوەدا نەبوو بەڵام هەتا ئەو  هەر ئیتر ئەڵبەت نازانم مەبەستی کێ بوو، دیارە ئەو بافیشەی ئەو کابرا 

   داناڵد ترامپ هیچ وەڵامێکی نەداوەتەوە پێی. ۆمارجێگەی بزانم جەنابی س.ک

باس ئەوەیە ئەو چۆن ئەزانێ فەرهەنگی ئەوان تێک نەچووە؟ زمانی عەرەبی وەک خۆیان ئەڵێن هیچ  

دەقێکی نووسراوەی کۆنتر لە قورئان ی نیە. کام پاپیرۆسیان، کام پێستە ئاسک و کام تۆمار و کام  

کۆڵینەوەی لە  بەردەنووسیان لە مەکە و مەدینە و تایف و جەدە دۆزیوەتەوە و داویانە بە پسپۆڕان تا لێ

تەنانەت سێ ساڵ پێش ئێستا حەجەرەلئەسوەدیان نارد بۆ لێکۆڵینەوە وەڵام هاتەوە بەردێکی  ؟سەر بکەن 

بەدەر لەوانە زمانی عەرەبی زمانێکی پایە و ڕەسەن    ئاسایی یە و هیچ جۆرە کانزایێکی تایبەتی تێدا نیە.

نی قوبتی کۆن و ئامووری و فینیقی و  نیە، زمانی عەرەبی تێکەڵەیێکە لە عێبریێکی سواو لەگەڵ زما

 .  ەوەژێنێکی زۆر کۆن رمیتانی کۆن کە هەمان پاڵە و ئارامی و سریانییە بەڵام بە ڤێ

... عەرەبین و  و حنین  خەڵکی ئێمە وا ئەزانن وشەی شێخ ، شەخس و دەروێش و سۆفی و شلاق و

هاتوونەتە ناو زمانی ئێمەوە. نەخێر وانیە. هەمووی کوردین بەڵام بە عەرەبی کراون. دواتر  



6 
 

هاتوونەتەوە ناو کۆمەڵگەوە. هەر چەندە زمانی عەرەبی لە سەر زمانی کوردی کاردانەوەی زۆر کەم  

ەنە بەڵام  سبووە بەڵام بە دڵنیاییەوە زمانی عەرەبی وەک زمانی کوردی نیە. کوردی زمانێکی ڕە

 عەرەبی زمانێکی "اشتقاقی"یە. 

فەرهەنگی ئێمە تێک نەچووە، لە بەر ئەوە زمانی عەرەبی کە لە قورئاندا نمووی هەیە هەتا پەنجا 

شەست ساڵ پێش ئێستا نەکرا بوو بە کوردی کەواتە ئەو زمانە بێگانە نەیتوانیوە ڕەگ و ڕیشەی لە ناو  

بە خەڵکیان   فەرهەنگ و زمانی ئێمەدا هەبێ. مەلاکانیش هەزار و چوارسەت ساڵ چوونە سەر منبەر و

ووت عەرەبی زمانی خودایە و پیرۆزترین زمانە، خەڵکیش هەر ووتیان بەڵێ وایە بەڵام کەس نەبوو بە  

لەم سەت ساڵەی دواییشدا وا وڵاتانی ئێراق و سوریا بە دەستیی بریتانیا و فەڕەنسا بە نەخشەی  عەرەب. 

زمان و فەرهەنگی عەرەبی بە  کەس کە ئەوەندە ئازاری کوردیان داوە عەرەب جیهانەوە چەسپ کران 

. ئیتر باسی چی بکەین کاتێ ئەو کابرا و کەسانی وەک ئەو پوڵ و پارە کەوتووەتە  وێتەڕەتۆڵەش نا

 بەردەستیان و خۆیانی پێوە ڕا ئەدەن. 

چەند لینکم لە کۆتایی ئەم بابەتەدا داناوە یەکیان هی ویکیپێدیایە و سەبارەت بە بابەتی ئەدیابێن یان دوین  

خەڵکی ئەدیابێن تێکەڵەیەک لە   :نووسراوە. یەک شت زۆر دایچڵەکاندم یەک ڕستە بوو کە نووسیبووی

عەرەب و سریانی و ... بوون. دیارە ناوی کوردی نەنووسیوە بەڵام درووست کردنی ئەم قسە لە دێڕی  

بەڵگە بۆ ئەم قسە کە ئادیابێن عەرەبی تێدا بووە ئەوەیە کە یەکێ لە  : دواتردا زۆر قۆشمەترە وا ئەڵێ

 ە! بوو ە"ڕ فەڕمانڕەوایانی ئادیابێن ناوی "ئەبدیسە

...".... سەرم سووڕما لەو هەمووە نەزانکاری و خۆ لە نەزانین توندکردنە - هەر لە بەر وشەی "ئەبدی

ئێستاش لە کورمانجی  بۆ ئەوەی ئامانجی سیاسی وەپێش بدەن... ئەبدی بە واتای عەبد لە عەرەبی دا نیە.  

ئەخرێتە پێش زۆر وشەوە... ئەگەر ئەم وشە عەرەبی یە بۆ بە گوێرەی قسەکانی ناو    "ئە"و عێبری دا 

ئەو نامەی سەرەوەش بێ وا ئەڵێ زمان و کولتوری عەرەبی پایە و ڕەسەنە، هیچ ناوێکی عەرەبیمان نیە  

 ەوە؟ ڕنزیک بێ لە ئەبدیسە

واتای چیە. من لە چەند برادەری خەڵکی  "اصحاب فیل"تەنانەت عەرەبەکان نازانن " ئەبرەهە"ی ناو  

م پرسیار کردووە سەبارەت بە " نەجاشی" شای ئەو وڵاتە لە سەردەمی دەسپێکی ئیسلامدا، کەس ائێتیوپی

لە بەر ئەوە لە مێژووی ئێتیوپیادا کەسێ بە ناوی نەجاشی شا و فەرمانڕەوا  نەیئەزانی واتای چیە

 ... نەبووە

کەس نازانێ   -وەک خۆیان ئەڵێن -ئێستاش لە قاموسە کۆنە عەرەبیەکانی سەدەکانی دوای فتوحات دا 

 ایوان مداین واتای چیە؟ یان تاق کسرا لە کوێیە، یان تیسفون واتای چیە و لە کوێیە...  



7 
 

کوردی هەبووە. یان   ەکەیان بەغدا و شام و حەڵەب هەتا دووسەت ساڵ پێش ئێستا نیوە بە نیوە دانیشتووان

کتێبی هەزار شەو و یەک شەو و شارێ زاد و ...ئەوەی لە ناو ئەو کتێبەدایە وێژەی فۆلکلۆری کوردانی  

عەرەبەکان هەر نازانن ئەم کتێبە چۆن   دەقە ئایینیەکان.کۆن بووە. ئەم پەرتووکە جیاواز بووە لە 

   هاتووەتە ناو فەرهەنگی ئەوانەوە.

ئەم بابەتەم بە زاراوە کوردیەکانی سۆرانی و کورمانجی نووسیوە و هەروەها دەقە  کورتەی باس ئەوەیە

یشی تێدایە. دڵم نەهات لەیەکیان جیا بکەمەوە. پێم خۆش بوو ئەم بابەتە بەتێکڕایی  ەئینگلیزی و فارسیەک 

 بکەوێتە دەستی خەڵک. 

هی برای زۆر   نامیلکەلێرەدا پێش ئەوەی بابەتەکە بخوێننەوە ئەبێ ئەوە ڕابگەیێنم وێنەکانی ئەم 

کە خۆی سەرپەرشتی ئەکات  وەکە لە وێبلاگی هەڤاڵنامە  نخۆشەویستم کاک دوکتورهەڤاڵ نەژاد 

هەڵمگرتوون و زۆر سوپاسی ئەکەم، بەڕاستی یارمەتیدەرم بوون لە شیکاریی دا... دیارە ئەوەندە ڕام  

 . بنێمدیت کە بێ ئەوەی ئاگاداری بکەمەوە ئەم وێنانە دا

هەڤاڵ نەژاد پیاوێکی بوێر و دڵسۆز و وڵاتپارێزە. دوکتورای لە بواری یاسادا هەیە و لە هەولێر ئەژی،  

یەکێ لەو شارانەی وا ئەبدیسەر و نەبەز و ئازاد و شاژن هێلین دوو هەزار ساڵ پێش ئێستا دەستیان بە  

سەریدا ڕۆییشتووە و بەشێک بووە لە شانشینەکەیان. هەڤاڵ نەژاد سێزدە ساڵ پێش ئێستا پێی ووتم  

کات پێنج کتێبم بۆ  پڕۆفایلێک لە کوردیپێدیادا بۆ من درووست ئەکات با کتێبەکانم ئارشیڤ بکرێ. ئەو 

کتێب و بابەتی جۆراوجۆرم لە کوردیپێدیادا تۆمار کراون.   ٢٤٥نارد بۆ ئارشیڤ، ئێستا بەم بابەتەوە  

 خۆش بێ و منەتداریم.  ئەو کات کاک هەڤاڵ هاوکاریی کوردیپێدیای ئەکرد. دەستی

ئەوەندە ئەزانم ئاستی وریایی کۆمەڵایەتی زۆر بەرزترە لەوەی وا بیرم لێئەکردەوە.  لە کۆتاییدا ئەڵێم  

 ڕاشکاوانە بڵێم گەنجان و لاوانی کورد زۆر جیاوازن لەگەڵ گەنجانی دە، بیست و سی ساڵ پێش ئێستا.  

 لە خوا ئەپاڕێمەوە کچان و کوڕانی کورد سەرکەوتوو، دامەزراوە، حەساوە و بەختەوەر بکات. 

 بە هیوای سەرکەوتن! 

 ئازاد کەریمی 

 دراممێن، وڵاتی نۆروێژ 

 ٢٠٢٥ی ئاداری  ١٨

 



8 
 

 |||||||| 

 

  بە یت،گەڕێب دا ن ێئادیاب  شانشینی سەر لەبە دوای زانیاری  تردا  ماڵپەڕەکانی یان ویکیپیدیا لە ئەگەر

  لە بابەتانە وا ئەیاندۆزیتەوە  ئەم  بەڵام. دەکەوێت  دەست  سەرنجڕاکێشت  زۆر ی ان بابەت زۆرەوە ئەگەرێکی

  زمانی لە دەقانەش  ئەو ناو  شوێنەکانی و  کەسایەتییەکان ناوی و گیراونروە کۆنەکانەوە یەی ڕۆم دەقە

 کوردیدا زمانی  لە زەحمەتە بۆیە  .ئینگلیزی  زمانی یانگێڕاونەتەوە بۆوەر لاتینە، کە کۆنەوە یی ڕۆما

  و ڕابردوو نێوان پەیوەندی  واتە  ەوە،کرۆنۆلۆژیک  ڕوانگەی لە ییمێژوو  بوونێکی نەپساگی  بەردەوام

 سەرەتای لە شێوەزارەکانیەوە، هەموو بە کوردی، زمانی. بدۆزینەوە نامۆانەدا ناوە ئەم  نێوان لە ئێستا،

 .بووە  کوردستان خەڵکی هەمیشەیی زمانی قۆناغە ئەم تا  شارستانیەتەوە سەرهەڵدانی

  ئاماژە ڕابردوودا، ساڵی هەزار لە دیاریکراودا مێژوویی قۆناغێکی لە کوردی، زمانی و کورد  وشەی

 دا ڵەپا و  اد م خاکی مێژوویی رافیایغجو لە وا  انەقسەکردن ەشێواز یان زاراوانە  ئەو هەموو بۆ ئەکا

 .  هەبوون

  و  زاگرۆس بنارەکانی زنجیرە چیاکانی  واتە  ، Pʾlsy 𐎱𐎠𐎼𐎿 ڵەپاو    𐎶𐎠𐎭  Mādaاد م

 دیکەوە لایەکی لە و  قەزوێن دەریای اتەەگئ  کەوەێلای لە کە ،دیویەوە هەردوو ەب  تیتەنیش  دەشتەکانی

  دەریای ڕۆژهەڵاتی دەگەیشتە دیکەوە لایەکی لە و( فارس  کەنداوی)  وەرمز کەنداوی دەگەیشتە

   .ناوەڕاست 

 .ە بوو شپییەکانەک ،ەژیاو ناوچەدا لەم وا خەڵککۆنترین 

  مەڵبەندی حەوت   کە دێرین شارێکی بۆ ئاماژەیە و  دێت  مانگ کاسەی یان شمیەک واتای بە شپیەک 

ئێستا و    پێش ساڵ هەزار دوانزە ەکانمەری وس  دەقە بەپێی  و بووە(  لمونید - کور) ناوی شارە ئەم.  هەیە

 بە کە هەبوو پەرستگایەکی  شارە ئەم. بووە کۆن جیهانی شارستانیەتی ناوەندی گەورە لافاوی بەر لە

  زمانی بە  باخچە  ئەم. بووە ەدەنئ  باخی و مرۆڤ  دروستکردنی شوێنی سۆمەرییەکاننووسراوە  گوێرەی

ן־עֵדֶן- ەدەنئگەن  " بە یەکاندای  برێ ع دەقە لە دواتر و بووە" دنیا " ناوی شپیەکانەک  . کراوە تۆمار"  גַּ

  و چاکە ناسینی شوێنی  بە  ی زاناییدرەخت لای. ەبوو ژیان درەختی و زانایی ارید  ئەم باخە شوێنی

 . هەڵکەوتبوو "داتیشرێی"  واتە  دەیەم ئاسمانی نیشانەی  لە و ناسرابوو خراپە

  یان کوردی بە رەەیەهۆش   یان سانسکریت  بە زەردەشت  یان  ئەرمەنی بە ئارتوش یان بریێع  بە تیشرێی

تیشرێی  . ئینگلیزی بە  بەهەشت   یان پارادایس واتای  بە یە،ەرە ت-ە خش-هووە هەمان سریانی بە ئەتروش



9 
 

  و گەورە لافاوی  پێش  کانیفەرماندارە لەسەر سۆمەری دەقەکانی. گەردوونە هاوسەنگی شوێنی

  نێو لە هەڵەیە  ئەم.  دەنووسن لافاوەوە  ئەم بەهۆی(  جیهان)دنیا و  لمونید -کور  پەرستگای وێرانبوونی

  زەوی نوقم بوونی گۆی بە یان-( ەدەنئ باخی)دنیا  ژێر ئاوکەوتنی کە کراوە  کۆندا مێژوونووسانی

 زەوییش بەری یان جیهان پانتای واتای  بە "دونیا "   یان  "دونیاش" شپیداەک زمانی لە چونکە. ەکداوەتەولێ

 . هاتووە

  کە کلۆرۆفیل یەکەم  کە لمونید -کور پەرستگەی لە بوو بەشە  ئەو ش یان دنیا، دونیا ڕاستیدا لە

.  ووەناوبرد  نونناکیائ  بەهەشتی بە  یان لمونی د -کور ،ی کردووەگەشە تێیدا بوو  سروشت  سەرچاوەی

  حیکمەتی یان( مانووییگی خڕەتە) کتێبی بەگوێرەی". یقیناعە " دەگوت  یەکانیان  نونناکیا ئ بە  فینیقیەکان

  وبردووە    ناویان  ەوایچ  ئارینیم ی بامیک  خونیرە بە دواتر کە لموندی-کور خەڵکی ئەبەدی،

ئەوان   خوێ،بە ئاوی یان ۆرش  ئاوی کانگای واتە ،ێشوراو  و خارونا  دەگوت  پێیان ئاشوورییەکان

"  یانیە ک" یان" ینانیە ک" بە ئانونناکی ئەووترا: کوردیدا کۆنی زمانی لە .بوون   نازەبە و پتەو گەلێکی

  نێو لە. گەڕاندەوە  ئەوان بۆ خۆیانگەلی کەشپی کەسایەتی نەتەوەیی  و کانیاو واتای  بە" نانی ەک"  یان

 و"  شانیەئ " ،"ئەناشی" و"  هەناخی" دەگوترا  پێیان نونناکییەکانائ ،داکۆن  کوردستانی تری  کانیهۆزە

  پیرۆزدا کتێبی لە بووە، مانگ قاپی یان کاشپی هەمان کاشانی کەشانی یان ".شانی ەک" و"  ئەنشانی"

  زەوی چاوی"  واتای  بە ڕاستیدا لە مانگ کاسەی یان  کاشپی. کراوە تۆمار کوش  بە شانیەک  یان  شپیەک

  پێشتر وا هەبوو ڕەنگدانەوەی خوێدار)سۆڵاو، شۆراو، سوێراو(دا یی کان لە مانایە ئەم. دێت " مانگ بۆ

  ئەتوانێ زەوی لەسەرشوێنە  ئەم. مانگە چاوی یان می-ش ەچ یان می-شەک ڕاستیدا  لە کاشپی. کرد  باسم

 . زەویەوە لە دوورە زۆر کە بکات  یەکەم  شەوی  مانگی هەیڤ یان چاودێری

، تاجی تانجی، یان  تانگی. دەکرا پاسەوانی ەوە "وەر  تەنگی"  یان   تانجیسەگی   لەلایەن کانیاوە ئەم

  ئەزنو، ئەنزی، گەنجی، جەنگی، گەنجی، زەنگی، سەنگی، شەنگی، دەنگی، ناوەکانی  بە دواتر تاژی

 . کرایەوە دووبارە نوزە نوزی، سنو،ەئ

 گا،-گیەش بە خۆیان  ڕەچەڵەکی و  نووسیوە گیەش وەک یان  زەنگی یان  رەو-تەنگی  سۆمەرییەکان

  "خاوەن  یان  وان زەنگی زەنگینە، سەگوان، کا،ەس کۆ،ەس قۆ،ەس کۆ،ەچ کۆ،ەش شا،-شی ەک کا،-کیەش

  بە یان- "چوخا شوان"  نازناوی کۆن پێغەمبەرانی  و دێت  شوان واتای بە  سەگوان. دەدا سەگ" پەسن

  هەمان شوان ڕاستیدا لە. نونناکینائ  ئایینی ئاڵاهەڵگری ئەوان کە بیسەلمێنن ئەوەی بۆ  وەبەخشی خۆیان

 )ئەکشەنیەکان، ئەشکەنیەکان(شانیەکانەک. مانگە کانیاوی یان  شانیەک کە مانگە  چاوی یان" پا-چوی"

 گیویینوام " کتێبی پێی بە لمونیشید -کور خەڵکی بوون، تەژەباڵابەرز وخەڵکێکی بەخۆ و چوارشانە و 

:  دەنووسێت  بە لابەلا  کتێبەکە. ، وا بووننووسراوە  لەمەوبەر ساڵ هەزار  دوو لە زیاتروا   "تەڕەخ



10 
 

 ئێستا هەورامی شێوەزاری بە رەئوشید . بوون  خاکینە و خۆڵینە و دەروێش  واتە .بوون رەئوشید  ئەوان

  خەڵکی هەمان ئەوان کەواتە. دێت  کانیاو واتای  بە کە رەی- چەشمی یان رە د -چەشمی: دەخوێندرێتەوە 

 . شانینەک

 ەد پانز ئەوان . دابەش کراوە دا لمونید -کور یە پەرستگ لە ئەرکەکانیانەوە  گوێرەی بە نەتەوەیە  ئەم

  ئاگرێکی کە دەکرد   ەیپەرستگ ئەم  پاسەوانیپیشەوارانە  لەو یەکێک  شەوێک هەموو  و پیشەوار بوون

  ئاڵ  کوردی بە بوو، "ئاڵی ڕەنگ"  ئاگرە ئەم. یەوە هووژەی ئەکرد زەوی  ژێر ئەرخەوانی تێدا بوو وا لە 

  ناوی  بە ئاشوورییەکان. "ئەرخەوان "  یان "رخونا ائ"  دەگوترا پێی کە دێت، ینخوێن سووری واتای بە

  کوردی زمانی بە کە ڕەتە"خ یگیونو ا م" یان "زانایی بێ کۆتایی"  کتێبی و  کردووە تۆماریان( خارونا)

  و بوو  ئاڵی- سوور  هەم ئەرخەوانییە ئاگرە  ئەم. کردووە تۆماری "خونیرە "  ناوی  بە نووسراوە، اڵوییپ

 . بوو مەخرودا یان روهمە هەسارەی  ئاسمانی نیشانەی  لە هەم

ی  عەرەبەکان ڕاستیدا لە. دێت  مەریخ هەسارەی  واتای بە پاڵووییەکاندا  دەقە لە ماروخ یان مەخرو 

 ر،اخوم خورام،  مەروخ، ئەم وشانە:  .مەریخ ئەکووت   خیانومەڕ بە  سەدەی هەشت و نۆی زایینی

ە هاتوون هەمووشیان لە  زگۆ چۆڵەوانی، میدیا، قەڵای  پاسەوانی تاڵ، واتای بە  هەرکی ،ارخی، مارگیم

 مەخرو واتە بارام دان کە بە لاتین پێێ دەڵێن مارس.کاتێگۆری 

  جۆرەکانی تری ووتنەوەییم لە چاخە جۆراوجۆرەو  شپیەک وشەی ناساندنی بۆ  ڕادەیەک تا دەسپێکەم ئەم

  ئەشکی، شکی،ەم کۆماسی، کا،ەس شانی،ەک کوشی، کاشی،: وەک  دا نووسیوەدواتر مێژووییەکانی

 .هتد   و گوتیۆم نگوتی،ەم ئەنگوتی،  سەنگوتی، سەنگوپی، گویی،ەم مەنگویی، سەنگەنا، زەنگی،

 دازایین پێش یەکەمی  و دووەم سەدەی یڕۆمییەکان دەقە لە( Scythia) کاەس  وشەی هێشتا نێوەندەدا لەم

ێن نووسراون و ئادیابێن ئەو  ئادیاب  شانشینی  بە ەو دەقانەی وا سەبارەت ل  نمونە  بۆ.  ئەکەوێتە بەرچاو

دا   و زێ ی گەورە و زێ ی بچووک  خابوور کانیرەڕووبا ڕی  وروبە ده لە هەرێمە بوو وا

 ،کوک، کەربادینان، نینەوا، سۆرانێ، ڕواندز، ولێرهەڵکەوتبوو و برێتی بوو لە شارستانەکانی هە 

  جێنشینیشازادەی  و  شاژن و پاشا دەقانەدا لەم. ماردین  و  انداسن و شنگال، د ەئام ، ئامێدی، بۆتانا جزیر

. دەناسێنرێن کانەکاییەس تیرەی لە( سێ ئیزات) ئازاد   و هێلین و( ز ەبەمون )نەبەز  ناوەکانی بە  شانشینە ئەم

  یان تەریقەتی کەنعانی بۆ گۆڕائایینی   وەکەجوولە-خوسرەوانی یان میزراخی تەریقەتی لە هێلین شاژن

.  "رێعێز   لیئێ  بن  ەنانیا"خ ناوی بە جولەکەوە بازرگانێکی بانگەشەی ڕێگەی لە جوولەکەی ئورشەلیم

  خێرخوازییەکان ڕێکخراوە بە بەخشیوە و پوڵ وپارەی زۆری شاژن هێلین باری کردووە بۆ ئورشەلیم



11 
 

  دوایی کۆچی شلەوێهەر  و دروستکردووە" ئازاد "  کوڕەکەی و خۆی بۆ شایانی  بینای و  کۆشک و

 . کردووە

 ڵدی،ەک لەوانە بوون،  جۆراوجۆرەکانی مەزهەبە و بایی  کۆنی ئایینی پەیڕەوی شانشینە ئەم خەڵکی

  خاوەری، یان گاوری ئێلخاسی، یان  ییاخوز  کی،لاسو  ئاسوریگ،خیوینی،  ئەردەوانی، ئەشکوزی، 

  رتوشی،ەئ مەردی، رانی،ۆگ  یاری، کاکی،ەئ خوسرەوی، یان میزراخی مەشیاخی، چەرخی، شەماشی،

 .هتد  و ییڵەپا دەروێشی،

ومەزهەبەکانی لە  کەنعانی مەکتەبی لەگەڵ ییخی و مەزهەبەکانی لە ئایینی بامیزرا مەکتەبی جیاوازی

 بە باوڕی خیمیزرا ڕێبازی. بوو مردن دوای ژیانی پرسی  و ڕۆح سروشتی پرسی لە ئایینی بایی

و   کەنانی قوتابخانەی بەڵام  هەبوو، مردن دوای (ڕۆحسوڕ یان هوڕ) لەدایکبوونەوەی دووبارە

  بوون، قبتیدا مۆنیزمیائ ئایینی  کاریگەری ژێر لە کە مەزهەبەکانی وەک یەهوودی و مەزدی یەسنا

   .هەبوو  دیکە جیهانێکی بۆ مردن دوای ڕۆح کۆچی بە باوەڕیان

پیر" یان  - "زوو لە جەستە و  ڕۆح و یەهە  جەستەدا  لەگەڵ چارەنووسی و  هەبوونی بنەچەیەکی ڕۆح واتە

  کە ڕۆحەی ئەو و گرێدراون  بەیەکەوە ئەبەدیەت حادث یان وەر" واتە -"بوو تاهە  ئەزەلقەدیم ەوە واتە  

ئەوەی جارێکی تر    بۆ"خن" یان حلوول ناکات  دیکەدا جەستەیەکی لە مردن دوای جیابووەوە جەستە لە

  لە پاشان تر، جیهانێکی ئەڕوات بۆ دەبێتەوە، جیا  جەستە لە کاتێک ڕۆح، بەڵکو. لەم دنیادا ژیان بکاتەوە

  لە خن ئەبنەوە و دەگەڕێنەوە ڕۆحەکان هەموو ،ەکەی نازانێت  کەس کە دیاریکراودا، کاتێکی

  .ەکەنەوەئ ژیان بە دەست  و  هەڵدەستن وئەمجار ئەبووژێنەوە و دایانان جەستەک 

هوڕ یان ڕۆح دوای ئەوەی لە جەستە جیا   زیندووبوونەوەی  کە وابوو پێی  میزراخی ڕێبازی بەڵام

  پردی لەسەرئەبێتەوە ئەکەوێتە قۆناغی دەونادون یان تەناسوخەوە و ئەکەوێتە ژێر "پرس و جۆ"وە 

لێپرسینەوە  شوێنی پردە  ئەم".  بۆچی"  واتای بە کوردیدا، زمانی لە چمایە وشەی هەمان چنما". ما-چن"

 .خورشیدە یان "خدەرەەدوزخوارەوە بۆ ناو " ئەوەی ڕژگار بێ یان بکەوێتە   بۆ  ڕۆحە و لێکۆڵینەوەی

  پاسەوانەکەی و خۆرە ناوەندیتەنووری ئاگری   یان رەئوشید   هەمان دۆزەخیش دۆڵی یان دوزەخدەرە

 .ەوکراوە  پەنجەی  بە ئاسنییە دەستێکی هێماکەی کە فریشتەیەک. یەاسوریج یان  نێرگال

  هێمای سورەوەرد، بەردوشیر، ئەردەشیر، دیوارشیر،  یان ئەردیواسور  دەوترێت  پێی کە دەستە ئەم

. دەدرا نیشان( مردن هێمای)  واشەیەک  بە دەستە ئەم یقامک پێنج. نێرگالە یان ە، سوریجاسورەک دەستی

  دەستی هێمای. سوریگاش یان ئەووت پێ کاشپیدا  ئەدەبیاتی لە. ڕافائیل  بە عێبری بە سوریجا ئەڵێن

 ئەڵێن ەڵەشێرەک  ئەم  بە قووقەی بەیانیانی. وەەدیوارێک  سەربە  زێڕینە -سپی  ڵەشێرێکیکە سوریجا،



12 
 

  یان خشە هێمای  و ،(شاخە)خاتووشە گا ئەم ناوی. نمووی هەیە قوربانیدا گای شاخی لە کە شۆفار

 . ئەڵێنوشتر بە بەچکەی  کۆچەک. کۆچەکە

  یان  ردوخام یان  میزراخ. ە(زراخیم ) لمونید -کور یە پەرستگ نازناوی ەککۆچ یان  ساوا وشتری

  ئاماژەیە  و یە  شپیەک یان  ژیان ئاوی کانیاوی لە  ڕۆح کڵیشە کردنی شوێنی واتای  بە یان میترا خەسرەو

  ئاوی لە سپی بەردە چەخماخی  یپریشک لە او ،داژیان ئاوی  کانیاوی لە مەردوخ ڕۆحی دەرکەوتنی بۆ

  ەک بوو، حەوت ڕەنگەکەی ەڕەنگاڵە)منشور(  و ڕووناکی ماردوخ نمووی. بووە لەدایک داکانییە ئەم

  زمانی لە. بوو ۆڵەکەزێڕینەک  یان سوراکەسک نمووی تاوس  هەروەها هێمای ئەم ڕەنگاڵە بوو  تاوس

. گەشاوە واتە. سوخرا دەگوت  پێیان کانیشئەشکەنیە خشو،ەرەئ بە کۆڵەکەزێڕینەیان ئەووت  کاشپیدا

ۆڵەکەزێڕینە،  ک یان خشوەرەئ  هێمایە بە واتای بەردی ئاوپژێن. ژەئەپ هەروەها پێیان ئەووت ئەبەزە یان  

 مانگ دوانزە و( کات )دەم یان  وەرز چوار لە و  بوو،  یان ساڵدەور ساڵنامە واتای   بە چەرخ بوو، چەرخ

 . پێکهاتبوو

  بە کەشپی یەکانیان ئەووت سەکە  کۆن، کوردستانی بۆ کرد  گەشتی هێرۆدۆت  ەدا کەسەردەمو لە

  واتە گوردی یان  گورزی. بوون  گۆرزەوان یان گورزی و هاوێژتیر  و جەنگاوەر ئەوان(. یانسکیتی)

  بیست  سەرکردەکانی  کۆمەڵکوژی چیرۆکی و ئەوان  باسی هێرۆدۆت . دەکات  شەڕ گورز بە  کەسەی ئەو

  ماد  ئیمپراتۆری  لایەن  لە خارونا یان( ەکەس  پایتەختی سەقز،)ئەشکوز لە  یەکەیس هۆزی حەوت  و

   .دەگێڕێتەوە ەوە (Cyaxares) ەەیەرهۆش

  کە دەبین شانشینێک ناوی تووشی دازایین پێش دووەمی سەدەی ڕۆمییەکانی دەقە لە بەمانەیشەوە

  یان هێدیاب  یان نێ ئادیاب. هەبووە داسەردەمە ئەو  سیاسییەکانی هاوکێشە لەسەر گرنگی زۆر کاریگەریی

 سەردەمێکدا لە و بووە ەنستانئەرم و کوردستان پاشای مەزن ی تیگران هاوپەیمانی سەردەمێک دوین

   .دەدا بەهێزتری  خاکێکی دروستکردنی هەوڵی چالاکانە خۆی

  نەک باسکراوە نێ ئادیاب خاکی لە بەشێک وەک ئێستا هەولێری یان ێلائارب ڕۆماییەکاندا، دەقە لە

  پیرمام  چیای لەسەر بێنادیا ئ  یان دوین جبەخانەی و  قەڵا چونکە ڕاستە  ئەمە. ی ئەم شانشینەپایتەخت

  زۆر ناوچەیەکی  بەسەر  ئەڕوانێ  بەرزایی یە  ئەم. اهەولێرد  دەشتی بەسەر  زاڵە کە دروستکراوە

  موسڵەوە لە کیلۆمەتر سی وا  باکوور لە کە مەقلوب  چیای دەگاتە تا هەیەبەربازی  دیمەنێکی و فراواندا

  دەشتی ڕۆژئاواش لە و  ەواندزێڕهەتا ئەگاتە سنوورەکانی سۆران و دیانا و   ڕۆژهەڵاتەوە لە و دوورە

 . و بنارەکانی چیای سەفین  ئەسپان گۆم ی دەربەندی دەگاتە تا  باشوورەوە لە و  کەرکوک



13 
 

 مێژووییەکانداڵەوی یە پا دەقە لە وا  ئەبین کوردی دێرینی سەرنجڕاکێشی ناوی  تووشی کوێستانەدا لەم

ئەشکانی و چوخاییەکان)کوێخاکان، دیاکۆییەکانی مای و پاڵە(   سەردەمی فەرمانڕەواکانی  وان قارەمان

  پاشای برای و  وەزیر)لهور  چوخا کوڕی  زرێوار کوڕی ەستۆرەب وەک ،پێشتردا ناویان هاتووە

  لە سەر دەستی زاییندا پێش هەشتەمی سەدەی لە کە( هیستاسپ  چوخا ی، یچوخا  پیشەی بەناوبانگی

  بۆ گۆڕی ئایینی باوک و باپیرانی خۆی زەردەشت واتە   "پیرهۆشەیەرە" کورد خۆشەویستی  پێغەمبەری

 . ەسنا"ی  ی-مەزد " ئایینی

 ئەنونناکی  یان بایی ئایینی  بە سەر دێرینی غەمەرێکییەپ پیرهۆشەیەرەی چەرخی"  یان " زەردەشت 

  ئەنونناکی  ئایینی  نەریتەکانی  لە زۆرێک کە خستە ڕوو ئایینە  ئەم  بۆ نوێی شرۆڤەیەکی بەڵام بووە،

  بێ و  ناڕەوا  کاری بە ئاژەڵ  قوربانیکردنی ناساندنی  لەوانەش گۆڕی )هەناخی، مەخی، بەگی(

 ."ئەنوخی" یان "نییویخ"ان ئەووت پێی دائەشکانی سەردەمی لە . ئەم ئایینەڕەوشتانە

 سەرفەرازییەکی ڕەوشتبەرزانە وەک ئاژەڵداری و باخداری و  کشتوکاڵ" چەرخی  پیرهۆشەیەرە"

 خاتی، ئێلی) خەزاییزم. هەبوو سروشتگەرایی یان خەزاییسم بەرەو مەیلی مەزهەبەکەی وئەنرخاند 

 دووبارە بە باوەڕیان ئێلخاسی ئایینی   لایەنگرانی(. ئێلخەزایی  ئێلەخشی، ئێلیاسی، ئێلخەسایی، ، ئێلخاسی

 دوموزید  ڕۆحی یان هوڕ بووە، ڕزگاری دەونادون بازنەی لە کە ڕۆح یەکەمین  هەبووە، لەدایکبوونەوە

 .  کردووە تۆمار ناویان  تەموز  بە ئاشوور لە دواتر بووە،  زەوی یپارێزگار یئیزەد  دوموزیدیش بوو،

  یان  "رەدیساب"   لە بریتین ونما دا هێشتا دوین ناوچەی لە ئێستا کە دیکە ەکانیی مێژوویی ناوە

  دازایین پێش  ەمیهدوو  سەدەی لە ئەبدیساڕ .ناسێنراوە" ڕەبدیسائ " بە داڕۆماییەکان دەقە لە کە ،"بالیسان "

سەر   ەبڕاون ب  ئەو ناوانە  وڕاکێشن  سەرنج ئەو دوای تری یدەسەڵاتداران  ناوی. کردووە حوکمڕانی

 یەوان کورد  بێژەکردنی کە شێروان وەک. کوردستاندا بەناوبانگەکانی خانەدانە یان کانناوچە

 دەقە لە و نەێ ئادیاب  شای بەناوبانگترین ناوی  کە "بەزە ن"  یان ،واتە ئەرتەخشێر ەاخەرخەس ئارت

  بە ئێستا و نووسراوە"  ئیزاتێس" بە کە" ئازاد " هەروەها .کراوە تۆمار "زەبەمۆن" ناوی بە ڕۆماییەکاندا

  مێهرەسپ  بە کە" میراوا "  یان. دوین باکووری لە شارێکدا سەر بە بڕاوە ناوی و ناسراوە"  باتاس"

  شا ناوی  تووشی هەروەها. دوین دایە و لە بیر نەچووەتەوە نزیک گوندێکی لەسەر ناوی و  نووسراوە

. دا ناوی وەک بەحرکە بە سەر گوندێکدا ماوەتەوەهەولێر دەشتی ڕۆژهەڵاتی لە کە دەبین" ڕەقبەکت "

"  هەریر "  بە  ئێستا  کە" ەتیلوئ"  لە بریتییە بکەم پێ  ئاماژەی دەکەم حەز کە  سەرنجڕاکێش تری ناوێکی

 . مێینەیە ناوێکی و  دەخوێندرێتەوە" شارێ" بە ئێستا کە" شەهرات "  و دەخوێندرێتەوە



14 
 

 ناوەکەی و  لەناو چوو کوردەوە ساسانی یی ئیمپراتۆر  لەلایەن دازایینی ی٣ سەدەی لە شانشینە ئەم

 ".روانە ێش " مۆدێرن کوردی بە یان"  نەوشیرۆکە"  بۆ گۆڕدرا

 ئایینی  ،پیر هۆشەیەرەی چەرخی  فەرمایشی پێی  بە ناوچە، ئەم خەڵکی ئایینیهەر وەک پێشتر باسم کرد 

بەردی  و   بووە یان ئەلەخش شوێنی هاوسەنگی یان تەرازووی بایی  ئێلخاس ئارامییدا، نەریتی لە و یای ب

 چەندین ئایینە  ئەمڕەشی زانایی لەوێدایە و ئەوێ شوێنی ئەبەزە یان دادوەری و دادپەروەری یە.  

 . بوو گەوری یان خوسرەوانی یان میزراخی مەزهەبەکەی بەناوبانگترین بەڵام هەبوو، مەزهەبی

  ئیلی  خاتوش خات، ئێلی ئێلخاس، ئەلەخش، ئەرەخس، مەرقەرەنی، مەردوخ، خوسرەو، میزراخ،

  بوونی" فەرمانڕەوای و سروشت  پارێزەری میکائیل، خودا گەورەی فریشتەی بۆ ئاماژەن  هەموویان

.  دەکات  کۆنترۆڵ گەردوون ی کێش ناوەندی کە باپیریەتی ئانوی جێنشینی میکاییل ". نەبینراو  و بینراو

  و ڕاوەستاوە لەوێدا هووەخشەتەرە و سوارە  سەری لە نەبوون و  بوون و  یە هاوسەنگی شوێنە ئەوو

  ئاوی کانی لەوێدا. هووەخشەتەرەوەیە لە نابینرێ و  ئەبینرێ ئەوەی و تەقاندوویەتی  ئافرێنەر خودای

  لۆلان. پێبەخشیبوو گەردوونی کۆنترۆڵی خودا کە گرتەوە، ی( ئەلالوس) لۆلان شوێنی ئانو.  هەیە  ژیان

  ناوەندگەرایی  هێزی  بەرپەرچدانەوە، و  ڕاکێشان هێزەکانی هێمای" تەشوب " و"  کوماربی" کوڕەکەی و

  یەکانگیریی ڕێکخستنی بۆ  ڕاسپێردراون ئافرێنەرەوە   خودای لەلایەن ئەوان . وزەن  گواستنەوەی و

 . گەردوون

شوێنی هاوسەنگی کاینات وا نووکی  سەرەتا هوڕ یان ڕۆحی نورانی بوو لە کێش یان  مەردوخ

کراوە   جەستەی ،ئێنکیجەنابی  اوکیەوەب  لەلایەن و بووە لەدایک هوەخشەتەرەی لەسەردا ڕاوەستا بوو

پانتای   لە مەردوخ بوونیهە. ئاوی پاکی کراوە بە سەریدا)شوشتراوە، تعمید بووە(  و بە بەر ڕۆحیدا

  بەردەش  ئەم بوو، بەرددا لە ئاوە ئەم بوو، پریشکە ئاودا لە ئەو. وەکرا پێناسە بان یان ئەزەلیەتدا- زوو

  واتە. بوو حکمەت  یان  ئەم بەردە خاوەن "خڕەت" و یان هەور  گەوهەر یان  رەوتەگ دەگوترا پێی

  سروشتێکی مەردوخ . گەردوونە حاکمی  مەردوخ. دەسوڕایەوە خۆیدا دەوری بە و  بوو دینامیک

 .مەردوخە دەرکەوتنی هۆکاری ئاگرە، و ڕووناکی کە خۆر بۆیە هەبوو، درەوشاوەی

 ڕوخساری ەل کە هەتاو ڕووناکی تیشکی یەکەم  لەگەڵ ردوخام نوخشەهەڵاتنی  و دەرکەوتن چونکە

 پێکرد، دەستی حیکمەتەوە بەردی  خولانەوەی لە کە جوڵەیە و کات  سەرەتای مانای ئاودا لەناو  ئەدرێ

 ناوەستێت، هەرگیز کات  چونکە. وسات واتە زەمانە کات  سەرەتای بەماردوخ  دەرکەوتنی خاڵی بۆیە

  بەردەوە ئەم حیکمەتی لە و حیکمەتە بەردی یشوێن نەمرایەتی. "نەمرایەتی"یە ناوی  خاڵە ئەو بۆیە



15 
 

- کور بە کە کرد  دروست  یەکیانە پەرستگ شوێنەدا لەو بۆیە. ڕوواون حیکمەت  درەختی و  ژیان ارید 

 . ناسراوە" خوسرەو کۆشکی" بە دەرکەوتووە تێدا  مەردوخی شوێنەی ئەو. وەناسرا  دلمون

  و زەوییە سەر شوێنی  پیرۆزترین  بە عێبری "میزراخ یان " ئارمۆن ها بە کوردی  "تاخی خەسرەو"

  ییا ب ئایینی  گەوهەری بە بوو" دات  زراخیم"  یان" دات  خوسرەو" یان ڕۆژهەڵات  حیکمەتی لێرەوە

 . دادپەروەری

، هوەخشەتەرە، تیشرەی یان زەردەشتەیە. تاخی خەسرەو لە  رخەسرەو هەمان ئەرتەخشەتاخی 

ئەوێ    سەردەمی ساسانیەکاندا بە دادگە ئەگوترا، لە بەر ئەوە بە واتای دیوانی دادپەروەری هاتووە.

 شوێنی هاوسەنگی بوون و نەبوونە. 

لقی زۆر لە ئایینی    ،وەبنەمایی یە   بابەتە  ئەم لەسەر بیرمەندان لە زۆر ژمارەیەکی سەرهەڵدانی بەهۆی

 شاهەنشا و فەیلەسوف و غەمەریەپ  چەندین  وبایی بووەوە و چەنای چەن ڕێبازی تر سەریان هەڵدا 

 کوژرا، میزراخیمەخێکی  ئەدیابێنەدا لەم  هەر.  کوژرانبیر و بۆچوونانەوە   جیاوازی ئەو  بەهۆی

  مێژووی لە  بابەتە  ئەم باسی. اییمەند  ئایینی ەسناوە دینی گۆڕی بۆی  مەزدی تەریقەتی  لە چونکە

 شانشینە ئەم خەڵکی ئایینی  بیروباوەڕی وردی بە  دوین کۆنەکانی گۆڕە وتم وەک   بەڵام. هاتووە یدای ڕۆما

  یردانسە دا٢٠١١ ساڵی لە کە نەژادن ڤاڵە ه  دکتۆر دێرینم هاوڕێی هی  وێنانە ئەم. دەکەن ئاشکرا

 . گرتووەهەڵ   گۆڕانە ئەملە   جوانیزۆر  وێنەی و  کردووە یدوین 

یان   مەردوخ یەپەرستگ لمونە،ید -کور شاری هێمای  کە( سەلیب ) خاچ نیشانەی گۆڕەکان، کێلی لەسەر

  یان  خاچ هێمای کە خشت، یان  لۆز نیشانەی هەروەها. دەبینرێت  نوێژکردن ئاراستەی تاخی خەسرەو بە 

  ڕۆح "هوڕ و جا"ی هەیە واتە ناسراوە، مەردوخ یان  اردوخم بە میکائیل ئیزەد  وتم  وەک و  مارە پێستی

یان   ئەبەد   و کەیوان)ساتورن( بان ی-ئەزەل یان زوو  نێوان دەکەوێتە کە هەیە،  جەستەی و

 و  نەمری هێمای  و  زە،ەرمو یان مشتەریهەسارەی شوێنی  شێیئەو  و خۆر، هەتاهەتابوون ی

 . زەمانە هێمای  کە ەژیان و ئافراندن ینەمرایەت و  هاوسەنگی

  چەرخ هێماییان چەرخەن   خەنجەر. یندەبین  شمشێر و  رێخەنج وێنەی تریشدا  گۆڕەکانیسەر کێلی  لە

  ژیانی یان  یایەتنەمر بۆ بان ەوە- زوو لە زەمان جووڵەی  واتای بە  و ڕافائیل یان  اسوریج ئەڕادەی  یان

  نوکی  دنە،ئافران هاوسەنگی چەمکی یان دادپەروەری تەرازووی پایەی هێمای شمشێر بەڵام. یە  زەمینی

 . کانەئیزەدە  یسەرگەورە ئانو شوێنی و ەکەنعان یان  ودانەگ و زەوییە  لە ڕووی شمشێرەکە

 تدازەما  یەکەیەکی لە کە  دێت  ڕووداوانە ئەو  وێنەی  یان دەرکەوتە واتای  بەیان کەنان، کەنعان  ئانو- کەن

 ودانەگ لە ماددی ڕەهەندێکی  ئافرێنەر وا بە هزریدا دێن و ئەڕۆن خودای بیرۆکانەی ئەم و  تێدەپەڕن



16 
 

  کە جامە  ئەم.  بەناوبانگەکەی دەست ئانووە جامە  و گەردون ئاوێنەی ودانەگ.  وەردەگرن ئانودا نە ک یان

  جیهان ڕووداوەکانی ڕێگەیەوە لە و ئانودایە لەبەردەم  کراوە، لێوە باسی ئاشکرا  بە هیتیەکاندا دەقە لە

 لە بووە بەرپرسیار  ئانو و لۆلان بە دراوە رەوەئافرێنە  خودای لەلایەن یەکەمجار بۆ جامە ئەم. دەبینێت 

 دائەستۆ لە جامەی ئەم  پاراستنی ئەرکی گرتەوە، باپیرەی  ئانوی شوێنی کە مەردوخ پاشان. داپاراستنی

  و ترە  شتێکی( مانگ  ڕۆحی یام،، مەی)مەج  کەیجامە. ناسرائە  خوسرەو-کەی یجام بە  بۆیە. بوو

 شای اسوریج چونکە. تێئەکرێ یا سوریج شەرابی دڵۆپێک شەوێک هەموو  کە مانگەی ئەو بۆ ئاماژەیە

 . مانگە پاشای ماش،ا ش بچووکەکەی برا  مەریخ،

 ئانو کەواتە. دەکات   گەردوون سەیری دا کە هێمای جام ی لۆلان ەئانو  چاوی یبریسکە لە خودا کەواتە

یان چویی دەر، شوییدەر، هوشیدەر، خورشیدە، زی ئود خودرا،  خودا دنیابین یدێر)چاوی چاو

  شاسوریج چاوەیە، ئەم گلێنەی ردوخیشام  و ە،ئەرتەخشەر، هووەخشەتەرە، زەرتەشتە، تیشرەی(

  دەوترێت  پێی کە چاوەش ئەم  ئاویو تەڕایی ،یەچاوە  یایی ئەمسپ ماششا چاوەیە، ئەم برژانگی

  ئەم برۆی ش-ئێنکی  چاوەیە، ئەم چاوی یو پێڵو  ئێنلیل. ەوەیە( ئینانا)تانەخ لە ،(فرمێسک)ئەشک

 . چاوەیە

  ددانە حەوت  شانەی وەک  شتی و دار و خۆر دەتوانێت  مرۆڤ ،داگۆڕانە ئەم بەردینەی کێلە لەسەر

   هێمای کە ، وەر-بوو  دان،-گەو بان،- زوو:  واتە ئافراندن کوچکەی سێ نیشانەی هەروەها ببینێت،

 . ئەبەد  لە ئوتوش  و هاوسەنگیدا نەمرایەتی لە  ماردوخ ئەزەل، لە ئێنکی

 خواجا یان  چوخا. بووە  خوداکان-کەی یان  چوخا  کاری کە بڕیاردا، لە حیکمەتە هێمای گۆچانەکە بەڵام

  دەچێت  شانە لە کە شێوەی ئەو. خشە ئەکەدی، ئاگادی، گودی، خودی، ئاگو، دی دیاخو، دەگوترا پێی

 ئێنکی شوێنی و ئانو  ئەزەلیەتی یان ئانو-زو لەڕاستیدا و  یە(عیبری ) ئەزمان یان(کوردی )زەمان هێمای

  لە کەشپی چویما، چویپا، شوان، چوپان، زوبان، هەمان  زوانو دەزانن وەک.  گەورەکەیەتی کوڕە

- گا -"زوولە ڕوانینی مەنتق یا حکمەتەوە  پیەغەمەران هەموو  ئەمەشە لەبەر هەر. زمان واتە کوردیدا

شایەتی   بە خۆیان و  بوون وتاربێژ یان گەوری ن. ئەوان ین واتە "زووڕوان" ینیان گازروان  روان"

با ئەوە بڵێم مەنتق)منطق( دەقاودەق  .دەزانی ئافرێنەر خودای شایەتی دەری بە ئانو  و ئانو دەری

ووڕەوانی یان کردووە بە  زوەرگێڕاوەی وشەی " زووڕەوان"ە و دواتر زۆر بە بێ منەتی و بێ حەیایی 

بەردی بناغەی شرک و دووانەیی بۆ خودا!... لەو نظامیە و مستنصریە و شوێنانەی خێڵی ئومەوی و  

 عەباسی چەواشەکاری و گومڕایی تیوریزە کراوە و دراوەتە دەرخواردی مێشکی ئەو خەڵکە!!! 



17 
 

  ئەنوشە،ووئانو، ز) هێمای  مانز و( کات ) زەمان هێمای شانە ؟چیە  زمانشانە و پەیوەندی نێوان 

 ەیە. (هەنووزە هەنووکە،

.  و بێ بڕانەوە بوونە  گرتن پەیوەندی واتای  بە ە و هەروەهاپرد  و تاق، تاخ، خات  هیرۆگلیفی زمان 

 ئاماژە بە  شانە. ە-ماردوخ ڕووناکیی چۆنیەتی  و  ڕەنگ ی( مەنشوور)پریشە هیرۆگلیفی شانە

 . مەردوخە سەرهەڵدانی چیرۆکی ئەوە و گەودان ئەکات ی ئاو  لە پریسکەی ڕووناک  شیبوونەوەی

  حیکمەت  ڕەشی بەردی لە هزر و  گوتار و ئاخاوتن کەواتە. دێت  گوتاریش و  ئاخاوتن  مانای بە زمان  

 کە ەوە دێ(، چەخڕە، چەرخە، چەهرە، چاریخڕەشەڕەخشە،  خڕەتە،،ڕەشەخ ،ڕەسیاخ ،ڕەخ- سیا) یان

ا لێدرا، بەو جۆرەی ئەو  سوریج دەستی بە ردوخام بڵێم پریسکەیا ئەوەش ب.  ردوخەوەیەام بەدەست 

 لە گەودان دا بوو.  سیاخڕەدا وا بەردی ەخماخی سپی کێشا بەچبەردی 

  کورەی" یان شیدان"  پارێزەری چونکە تیشکی خۆرە  بەڕێوەبەری  و ڕۆح  پارێزەری یئیزەد  اسوریج 

هەر لەو سۆرخەیشەوە نازناوی شیدەوان، شاندیزە، زیدانشا، زیدانتا، سوشانێس، سوشیانت،  . خۆرە

  بنەمای کە قسە  و  هەناسە بۆیەزیندوتا، ئەندزێ، ئەندێشە و گانداش، زینداگ، گازندە،  پێدراوە. 

هەستی دەستی سوریجا و هەناسە ئاکامی فووەکەیەتی لە   نووری دەرئەنجامی پەیوەندین،  و بیرکردنەوە

  ،ڕووداو یان ڕاستین ڕەنگدانەوەی ڕووداوانە  ئەم هەموو بڵێم ئەوەیە مەبەست  بەڵام. مەردوخدادەمی 

 لە کە حەقیقەتە مەعنەویەیە ئەو ڕەنگدانەوەی ماددی عیێواق بەڵام هەیە، ماددییان لایەنێکی  چونکە

  چاوی بە نوائ  ،ئەینەخشێنێ ئانودا هزری لە ەرئافرێن خودای ئەوەی  بۆیە. دەردەکەوێت  ئانوداگەوهەری 

ماردوخ چیرۆکی هزری خودای ئافرێنەر بوو وا خستیە   دەرکەوتنیدا ئەیگەڕێتەوە وگودان لە خۆی

چاوی ئانووەوە و ئەویش نمووی فیزیکی پیدا و لە گەودان دا بەدی هێنا و لە کوڕەکانی، ئێنکی و ئێنلیل 

 . ..حو کچەکەی ئیناننا و کوڕەزاکانی واتە شاماش و نێرگال و هەروەها دوموزید پارێزوانی ڕۆ

.  دەبێت  شیرین ئاوە  ئەم داردوخام دەرکەوتنی لەگەڵ بەڵام ،یان تاڵە رگینام ودانە گ ناو ئاوی

  ساڵی سەری  شەوی کۆنەکانن، یە  شپیەک  کە لخاسەکانێئ  یان  میزراخییەکان یان  خوسراوانیەکان

 .یەاسوریج ڕۆحی هێمای کە ەخواردەوەئ  سووریان ترێی شەرابی زستانە، شەوی  یەکەم کە ردوخیانام

  و ئوتوش و  ئێنلیل و ئێنکی و اسوریج  لەلایەن ژیان درەختی ویو ت  چونکە" ەلچ"  ئەڵێن شەوە ئەمبە 

  چل لە وەو ت  ئەم.  یەوە )چەشمی(شپی ە ک یان  ژیان کانیاوی ئاوی ناو راد   فڕێ دوموزیدەوە و ماشاش

  ئەبێ شیرین ژیان  کانیاوی ئاوی ڕۆژەدا لەم چونکە. یەە سەد  جەژنی یڕۆژ ڕۆژی چلەم و ڕوا ڕۆژدا

  وشەی  نبدە  سەرنج  ئەگەر.خۆی بگرێ و بنەمای یەکەم ڕووەک بگرسێ لە ئاودا دەتوانێ سروشت  و

"seed "ەسەد " شێوازێکە لە ووتنەوەی وشەی ئینگلیزیدا  زمانی لە !" 



18 
 

  خۆر  ناوەندی زستاندا ڕۆژی چلەمین لە چونکە ناسراوە   ش"ەلشەدە"  بە ئاهەنگە ئەم کورد  لای  بێگومان

  بای ئەوەی هۆی  دەبێتە و دەگۆڕێت  زەوی لەسەر خۆی گۆشەی شادە  یان شیدان دەوترێت  پێی کە

  هەر. بەفر  توانەوەی  و هەوا و کەش گۆڕانی  هۆی دەبێتە هۆزەبا  ئەم. هەڵبکات  باکور  یان"  شەماڵ"

  یان ییسرکە یان   وریە ه یان ،پێچ و کڵاویان ئەبەست   پێگەیشتوو تازە  کچانی هۆکارە ئەم لەبەر

  ەشپییەوەک کانیی ئاوی شیرینکردنی یادی  بە ڕۆژە ئەمئەبەست و ئەیانکردە سەریان. جەژن و شادی ی  

ئەم هەورە هەمان گاسپی،یان  .کانیەدا ئەم بەسەر هەور دروستبوونی لەگەڵ ەهاوکات کە چوو،ئە  بەڕێوە

و لە ئاکامدا بە خنجێر لە ملی دا و ژیان   گرت گۆلچەرمووی گۆری یە وا ماردوخ زۆرانی لەگەڵ 

 . بوودرووست 

  مەزەی ئارەق بوو. ناوی دانگۆ دانگۆ. میشەوە دانگۆیان ئەخوارد کش ئارەقیبە   خەڵک شەوەدا لەم

دانگۆ واتەی گۆ)بەردی زانایی یان خڕەشە(ی "دان" یان بەردە  .ودانەگ  لەفزەکانی لە ترە یەکێکی

 ڕەشەی زانایی وا لە قووڵایی کانی ژیاندایە و ئەم بەردە بە زانایی خۆی ئەو ئاوە تاڵەی شێرین کردووە. 

  جار چەند  منیش دەکرێت، شیرین خۆش کردن واتە چەند جارکوڵاندن بە کە  یە قەیسی تاڵی ناوکی دانگۆ

دانگۆ لەگەڵ خۆشاو جیاوازە. خۆشاو یان مەلیساو بە قەیسی . دانگۆم درووست کردووە دایکم یاریەی بە

وشک درووست ئەکرێ. هەروەها دانگۆ لەگەڵ هەجووجک جیاوازە. هەجووجک دەنکە ناوکی  

 هەرمێ کێویلەیە و وشک ئەکرێ و ئەیبرژێنن وەک گوڵەبەڕۆژە.

  کە هەبوونناوازە لە چەن جۆر دانگۆی ،بووی  سەقز ژنێکیکە  ،"خانم  ێسوور" مەی خانەکەی لە

  ساڵی بوو، میزراخی جولەکەیەکی خانم، سورێ .دەفرۆشرا کڕیاران بە سەقز شیی کشم ئارەقی لەگەڵ

 . ئیسرائیل  بۆ کرد  کۆچیان "خانم دینێ" کچەکەی لەگەڵ ١٩٥٠

  پێی  کوردان .هەیە شای یان  چوخا شا، نازناوی سولاکیدا کوردانی نێو لە بڵێم  دەبێ سوریجا بە سەبارەت 

  سوریجا نازناوی چونکە تر  یەکانیاردوخم لەگەڵ ناکۆکی هۆی  بووە ئەمەش". سوار-شا" دەڵێن

 شای یان" ەل یشاشا"  نازناوی  مەردوخ بەڵام ،ئەرێ!. ردوخام بە بەخشی و لەدەستدا ی" نوائ  جێنشینی"

- شا-شا. ناکاتەوە کەم مەردوخ شاهانەی پێگەی لە شا، نازناوی بە اسوریج  بانگکردنی و هەیە  شاکانی

.  مەلەکشایە و ەخشەلێئ  ،ەخەشەئەر لیشا،ێئ لخاش،ێئ لخاش،ێئ شا،- شا-لیێئ ،ی ئێل-شا-شا بێژەکردنی ئێل،

 .نین ئیسلامی و عەرەبی  وشانە لەو یەک هیچ

هێمای نموو بوونی   چونکە ،یان گەواه واتە بینەری ڕاستیەکانی هەیە شایەت   یان مەرد ا نازناوی سوریج 

سوریجا یان نێرگال  . ماددە بۆ ڕۆحە گۆڕینی و دا ڕۆح بە بەرکردنی کراس واتە جسم بە سەر  و هەناسە

 ،ی کاکی خۆیەتیپاسەوان و  ماشاش برایسوریجا . یان هامزای یەکن ئامۆزا  چونکە ردوخەام دوانەى



19 
 

  پۆستە  ئەم بەڵام بووە،  ئانو جێنشینی بنەڕەتدا لەسوریجا . ردوخیشەڕادەوان ی چەرخەکەی ما هەروەها

ووقەی  ق دەنگ، ،ترووسکەی هەور لەگەڵ سوریجا دەرکەوتنی.  ماردوخدا بەو درا لەدایکبوونی لەگەڵ

 سواری چونکە" وەسوار ە ک" دەڵێین پێی  ئێمە.  یەشەودا لە جار سێ سەگحەپەی   و  شۆفار ،کەڵەشێر

 ە.-ولاکان س کوردیدا زمانی لە قامچیەکەی ناوی. دات ئە هەورەکانلە   قامچیەکەی بە.  هەورە

 ساردبوونەوەی لە کە بوو هەڵمەوە لەو بنەڕەتدا لە بوو، شیرین ئاوی هێمای سور، یان گۆل چەرمووگا

  بە  اسوریج. هەڵکشا بوو درووست ببوو  ئاسمان  بەرەووا ( ژیان ئاوی کانیاوی) کەشپیهەڵمی 

خو/ێنەکەی   و ملیدا، لە( خەنجەر خنجەر، خنچەر،) نە چەرخ بە ردوخیشام لێیدا،( قامچی)سولاکان

 . باریو   بارانبوو بە  

  ناتەواوی بە خاڵێک بەڵام کردوە، ئاشکرا وا پێشتر نەمدرکاندبوو زۆریانم لەم بابەتەدا  ئەوەی وایە پێم

و درا   زەوی سەر کەوت لە خۆر یەکەم تیشکی کە  لمونید -کور ئەوەی وا و  بەجێ ئەهێڵم و باسی ناکەم

یان   گاودان وتم وەک. نییە  گاودان ئەوێ بەڵام ردوخە،ام بوونی لەدایک شوێنی ،لە شوێنی کوردیلمون

  لەوێ یەکەمجار بۆ  خۆر چونکە ئوتوشە،  یان" وەر" شوێنی لمونید -کور بەڵام  ە،(ئورشەلیم ) نوئا- نەک

 بەپێی بەڵام". دەسوڕێتەوە تێیدا خۆر شوێنەی ئەو"  یان شیدە-رەو دەوترێت  پێی بۆیە دەرکەوتووە،

وەر یان "دیاردە کردنی  -بوو هێمای  لمونید -کور  ،ومەنووسی   پێشتر کە کوچکەی زەمان سێ مۆدێلی

  لەسەر پیر یان ئەزەل-زوو هێمای باشە ئەی ،ایەتی یەنەمر  هێمای ئورشەلیم  و هەبوون" واتە ئەبەدیەتە

 ؟ کوێیە زەوی

 سەرت  زۆر مگەیاند ڕا کاتێک بەڵام بدەمەوە،ئەم پرسیارە   وەڵامی زووە  هێشتا! ڕێزمدا لەگەڵ 

  پێی  هەرگیز شوێنەوارناسەکان کە اوەتەوەد  مقورس  زۆر پرسیارێکی وەڵامی ئەمێنێ لەبەر ئەوەسوڕ

 ...ناگەن

  ئاسایش و تەناهی بە  هەست  چونکە جوانە، زۆر" انە زانستی  خواناسین ی" کە  دەڵێم ئەمە کۆتاییدا لە من

 .ەگێڕمەوەئ  بۆ  اننهێنیەت  ئەو و ئەکەم دابین  بۆی  کە بن  دەرفەتە ئەو چاوەڕێی کەواتە. تێیدا دەکەیت 

زانیاری زۆرترتان   نێئادیاب  یان دوین شانشینی سەبارەت بە و  وەربگرن  کانلینکە لە د وسو  دەتوانن

 دەس بکەوێ.

 !سوپاس

 ٢٠٢٥ ارید ئا ی١٠ کەریمی، ئازاد 

 



20 
 

https://hevalname.blogspot.com/2011/04/blog-post_06.html 

 

https://en.wikipedia.org/wiki/List_of_kings_of_Adiabene 

https://www.cambridge.org/core/journals/iraq/article/images-of-kings-of-

adiabene-numismatic-and-sculptural-

evidence/585AC7947F510E51A1AD2297922DE103 

 

  

https://hevalname.blogspot.com/2011/04/blog-post_06.html
https://en.wikipedia.org/wiki/List_of_kings_of_Adiabene
https://www.cambridge.org/core/journals/iraq/article/images-of-kings-of-adiabene-numismatic-and-sculptural-evidence/585AC7947F510E51A1AD2297922DE103
https://www.cambridge.org/core/journals/iraq/article/images-of-kings-of-adiabene-numismatic-and-sculptural-evidence/585AC7947F510E51A1AD2297922DE103
https://www.cambridge.org/core/journals/iraq/article/images-of-kings-of-adiabene-numismatic-and-sculptural-evidence/585AC7947F510E51A1AD2297922DE103


21 
 

Dwîn, Hediab, Adiaben 

Nvîsar ji Azad Kerîmî ye  

 

 

 

 

Lêkolîneke dîrokî ya ku bi xwendineke rast û ser-rast li ser jêdera Kurdî ye 

 

  

 

 

 

 

 

 

 



22 
 

 

 

 

 

 

 

 

Spas ji Ahuva re ku di cîhana min de ye . 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



23 
 

Ger hûn Padîşahiya Adiaben li ser Wîkîpediya an malperên din lêkolîn bikin, 

dibe ku hûn ê hin materyalên pir balkêş bibînin. Lê belê ev malzemeya hanê ji 

nivîsarên Romayî yên kevnar hatiye wergerandin û navên kes û cihan di van 

nivîsan de ji zimanê Romanî yê kevn, ku latînî ye, wergerandine Îngilîzî. Ji ber 

vê yekê di kurdî de zehmet e ku meriv di nav van navên nenas de berdewamiya 

dîrokê ya neşikestî ji perspektîfa demkî, ango girêdana rabirdû û îroyîn de 

bibîne. 

Zimanê Kurdî bi hemû zaravayên xwe ve ji destpêka şaristaniyê heta vê 

serdemê bûye zimanê herdemî yê gelê Kurdistanê. Peyva Kurd û zimanê Kurdî, 

di heyameke dîrokî ya diyarkirî ya hezar salên borî de, behsa hemû zarava an jî 

awayên axaftinê yên ku li erdnîgariya dîrokî ya welatê Medya𐎶𐎠𐎭 û Palle 

hebûne. Medya û Palle, bi maneya qûntara çiyayên Zagrosê û deştên pê re li her 

du aliyên Zagrosê, ku ji aliyekî ve digihêje Behra Xezerê, ji aliyê din ve 

digihêje Kendava Hormozê (Kendava Fars) û ji aliyê din ve jî digihêje rojhilatê 

Deryaya Sipî.  

Kesên herî kevn ên ku li vê herêmê dijiyan Kaşpiyan bûn.    

 Kaşpî tê wateya Kaşmî an Tasa Heyvê û ji bajarekî kevnar re bi heft navçeyan 

tê gotin. Ji vî bajarî re Kur-Dîlmun dihat gotin û li gorî nivîsarên Sumeran 

beriya Tofana Mezin beriya duwanzdeh hezar salan navenda şaristaniya cîhana 

kevnar bû. Li vî bajarî perestgehek hebû ku li gorî Sumeriyan cihê afirandina 

mirovan û Baxçeyê Edenê bû. Navê vî baxçeyî di Kaşpîyan de "Dunya" an 

Dnya bû û paşê di nivîsên Îbranî de wek "Gan Eden  ן־עֵדֶן   .hat tomarkirin "גַּ

Di vî baxçeyî de Dara Hikmetê û Dara Jiyanê hebûn. Cihê Dara Hikmetê wekî 

cihê zanîna qencî û xerabiyê dihat zanîn û di dehemîn nîşana ezmanî ya Tişreyî 

de cih digirt. 

Tişreî bi Îbranî yan Artûş bi ermenî yan jî Zerdeşt bi Sanskrîtî yan jî Hoşeyere 

bi Kurdî yan jî Atrush bi Siryanî jî eynî wek Huwe-Khshe-Tere ye, ku bi îngilîzî 



24 
 

tê wateya kampus an bihuşt. Cihê hevsengiya gerdûnê ye. Nivîsên Sumerî li ser 

padîşahên beriya lehiya mezin û hilweşandina perestgeha Kur-Dîlmun û 

Dunya(dinyayê) ji ber vê lehiyê dinivîsin. Ev xeletî di nav dîroknasên kevnar de 

hate kirin ku xeniqîna Dunya (Baxçê Eden) bi wateya xeniqîna Erdê şîrove 

kirin. Ji ber ku di zimanê Kaşpî de Dunyaş an jî Dunya tê wateya qada dinyayê 

an jî berfirebûna Dinyayê.  

Di rastiyê de, Dunya beşek ji tembeya Kûr-Dîlmûn bû ku klorofîla yekem, ku 

jêdera xwezayê bû, lê mezin bû. Wan navê Kûr-Dîlmûn bihuşta milyaketên 

Anûnnakî kir. Fenîkiyan ji Anûnnakî re digotin "Enaqî". Li gorî Pirtûka 

MaAnûygi Khrrata an jî Hikmeta herheyî, gelê Kûr-Dîlmûn, ku paşê bi navê 

Khunira Baamik i Arinim Waiche û Asûriyan ji wan re Xaruna û Shuraawa, yanî 

ava Şurawe an jî ava şor, gelên stûr û mezin bûn.  

Di zimanê kurdî yê kevn de ji Anûnnakî re "Kainaani" an "Kayaani" an "Kaani" 

ango kaniya dihat gotin û xwe li wan didanîn. Di nav eşîrên din ên Kurdistana 

kevin de ji Anûnnakî re "Henaxî" û "Anaashî", "Ashaanî" û "Anshaanî" û 

"Keşanî" dihatin gotin. Keşanî heman Kaşpî an jî Tasa Heyvê bû, di Încîlê de 

Kaşpî an Keşenî wekî Kuş hatiye tomarkirin. Keşpî an jî Tasa Heyvê bi rastî tê 

wateya "Çavê Dinyayê ber bi Heyvê". Ev wate di kaniya ava şor a ku min berê 

behs kiribû de xuya bû. Keşpî bi rastî Kaş-Mî an Çeş-Mî an jî Çavê Heyvê ye. 

Bi rastî, ev xala li ser rûyê erdê dikare heyvê ya şeva yekem, ku ji dinyayê pir 

dûr e, bibîne.  

Vê kaniyê ji aliyê zozanekî bi navê "Tengî Wer" ve dihat parastin. Tengi an jî 

Tancî, Tajî paşê bi navên Dengî, Şengî, Sengî, Zengî, Genjî, Jengî, Genzî, Enzî, 

Eznu, Esnu, Nuzî, Nuza hatiye dubarekirin.   

Sumeriyan Tangî-Wer an jî Zengî wekî Shagi û bav û kalên xwe dane Şegî-Ge, 

Şeki-Ke, Keşî-şa, Şeko, Çeko, Seqo, Seko, Seka, Segwan, Zengîna, Zengî  

Waan an jî Xwediyê Kûçik. Sagwaan bi rastî tê wateya şivan û pêxemberên 



25 
 

kevnar sernavê "Şivanê Çuxa" dane xwe da ku îspat bikin ku ew pîvanên ola 

Anûnnakî ne. Bi rastî şivan jî heman "Çuy-Pa" ye ango çavê heyvê ye ku 

Keşanî an jî kaniya heyvê ye. Keşanî mirovên dêw bûn û gelê Kûr-Dîlmûn, li 

gorî pirtûka MAnûyigi Xrata, zêdetirî du hezar sal berê hatiye nivîsandin. Di 

pirtûkê de bi îronîk hatiye nivîsandin: Ew Uşîder bûn, yanî Derwêşî û bêhiş 

bûn. Uşîder bi zaravayê Hewramî yê niha tê gotin: Çeşmî-Der an jî Çeşmî-Yer 

ku tê wateya kaniyê. Yanî ew heman gelê Keşanî ne.    

Navê vî miletî li perestgeha Kûr-Dîlmûnê bi esnafê xwe hatiye binavkirin. 

Panzdeh esnafan hebûn, û her şev yek ji wan esnafan nobedariya vê perestgeha 

ku agirê Erxewanî yê binê erdê hebû, dikir. Ev agir rengê Allî bû û All bi kurdî 

tê wateya sorê xwînê, ku jê re Erxuna an jî Erxewan dihat gotin. Suryaniyan ew 

wek Xaruna tomar kirine û Pirtûka Ebedîtiya Hikmetê an jî “MAnûyigî Xrrete” 

ku bi zimanê kurdî Palleyî hatiye nivîsandin, wek Xunîre tomar kiriye. Ev agirê 

mor hem sor bû û hem jî di nîşana ezmanî ya gerstêrka Mahru an jî Makhru de 

bû.     

Maxru an jî Marûx di nivîsên Palluyî de tê wateya gerstêrka Mars. Bi rastî jî 

Ereban Marûx wek Merîx bilêv dikirin. Merûx, Xurem, Xumar, Margî, Harkî 

yanî tirş, Parêzgerê keleha Medyayê, Mêrg, Goz. 

Min ev pêşgotina nisbeten dirêj nivîsî da ku peyva Kashpi û bilêvkirinên wê yên 

dîrokî yên paşerojê wekî: Kaşî, Kuşî, Keşanî, Sekaa, Komasî, Maşkî, Eşkî, 

Zengî, Sengena, Menguyî, Meguyî, Beguyî, Sengupî, Sengutî, Engutî, eangutî, 

Gutium, hwd. 

Di vê navberê de peyva Seka (Skîthya, Îskît) hîn jî di nivîsarên Romayî yên ji 

sedsalên 2 û 1 berî zayînê de heye. Wek mînak, di nivîsarên girêdayî mîrektiya 

herêmî ya Adiabenê de li derdora çemên Xabûr û Zab ên Biçûk û Mezin, ku 

Hewlêr, Rwandzê, Soran, Mûsil, Badînan, Kerkûk, Cizîra-Botan, Amedî, Amad, 

Şngal, Dasinan û Mêrdînê dihewand. Di van nivîsan de, qral, şahbanû û tac yê 



26 
 

vê qraliyetê wek Nebez (Munabaz), Hêlîn û Azad (Îzates) ên ji koma Îskît tên 

nasîn. Qralîçe Hêlîn ji mezheba Mîzraxî an Xusrewanî-Cihûyan bi weazê 

bazirganekî cihû yê bi navê Hananiya bin Elî Ezer veguherî mezheba Cihûyên 

Urşelîm an Kenanî. Ew çû Urşelîmê û pere ji xêrxwazan re kir, ji xwe û kurê 

xwe "Azad" re qesr û avahiyên luks çêkirin û li wir wefat kir.    

Xelkê vê padîşahiyê peyrewên ola kevnar a Baayî û mezhebên wê yên curbecur 

bûn, di nav wan de Keldî, Asûrî, Sûlakî, Xuzayî yan Elxasî, Gewrî yan Xawerî, 

Şemaşî, Çerxî, Meşyaxî, Mîzraxî yan Xusrewî, Ekakî, Yarî, Guranî, Merdî, 

Derwêşî, Ertûşî, Palluyî û hwd.   

Cudahiya “ekola Mîzraxî Bayî” û mezhebên wê û “ekola Kenanî Bayî” di 

mijara xwezaya giyan û mijara jiyana piştî mirinê de bû. Di ekola Mîzraxî de 

bawerî bi vejîna giyanên piştî mirinê hebû, lê ekola Kenanî ku ji ola Amonîzma 

Kiptî bandor bûbû, bi rêwîtiya giyan a piştî mirinê ya dinyayek din bawer dikir. 

Ango giyan xwedî eslekî hebûnî û çarenûseke bi laş bû, û giyan û laş ji berê 

heta hetayê bi hev ve girêdayî bûn û giyanê ku piştî mirinê ji laşekî veqetiyabû, 

ji nû ve di laşekî din de nedihat ku ji nû ve bijî. Belê, giyan, dema ku ji laş tê 

veqetandin, diçe cîhanek din, û paşê di demek diyarkirî de, ku kes nizane kengê, 

hemî giyan vedigerin laşên xwe yên mûmyakirî û di wan de vedijînin, û paşê 

radibin û ji nû ve dest bi jiyanê dikin. 

Lê ekola Mîzraxî bawer dikir ku vejîna giyan bi ceribandina giyanan li ser pira 

"Çin-Ma" ye. Çinma di kurdî de heman peyva Çi-Ma ye, yanî "Çima". Ev pir 

cihê ceribandina giyanê ye ji bo ketina “DuzexDere” yan jî Xurşîda û 

DuzexDere, an “Zî Ud Xudra” yan jî geliyê dojehê heman Uşîder an navenda 

rojê ye û parêzgerê wê Nergal an jî Sûrîca ye. Milyaketek ku sembola wî destekî 

hesinî ye ku bi pênc tiliyên vekirî ye. Ev desta ku jê re dibêjin «Erdîwesûr» an 

Dîwarşîr, Erdeşîr, Berdûşîr, Sûrewerd, nîşana destana «Sûreke» an jî melekê 

Nêrgal e. Pênc tiliyên vê destanê bi Şimqar (sembola mirinê) dihatin nîşandan. 

Navê wî yê Îbranî Raphael e. Di edebiyata Keşpî de jê re dibêjin Surîgaş. 



27 
 

Nîşana destê wî dîkê spî-zêrîn e ku li ser dîwarekî radiweste. Ji banga sibê ya vî 

dîk re Şofar tê gotin, ku di stûyê çêleka qurbanê de diyar dibe. Navê vî çêlek 

Xatûş (Şaxa) ye û nîşana Xşe an jî Koçek e. Koçek zaroka deve ye.  

Deveya zarok an jî Koçek yek nasnavê perestgeha Kûr-Dîlmûn (Mîzrax) e. 

Mîzrax an Merdûx an jî Xusrew tê wateya cihê gihandina giyanê di kaniya ava 

jiyanê ango Keşpî de, û amaje bi derketina giyanê Merdûx ji kaniya ava jiyanê 

ye û ew ji çirûskek çirûskek spî di ava vê kaniyê de çêbûye. Ew diyardeya 

ronahiyê û heft rengên wê bû û di Tawsê de jî diyardeya Keskasor. Di zimanê 

Keşpî de ji Keskasor re digotin Erexşu û Parthiyan jê re digotin Suxre. Yanî geş. 

Sembola Erexşu an jî Keskasor çerxek bû, û çerx wateya salnameya salane an jî 

Saldor bû û ji çar demsalan û dozdeh mehan pêk dihat.     

 

Ji gelê Keşpî re di dema Heredot de ku li Kurdistana kevin geriyaye Seka (Îskît) 

dihate gotin. Ew şervan, kevandar û Gurdî bûn. Gurdî an jî Gurzî tê wateya kesê 

ku bi Gurzê re şer dike. Heredot li ser wan û çîroka qirkirina serokên bîst û heft 

eşîrên Îskît li Eşkuz (Seqiz, paytexta Îskîtan) an jî Xaruna ji aliyê împaratorê 

Medya Hosheyere (Cyaxares) vebêje. 

Bi van hemûyan re, em di nivîsên Romayî yên ji sedsala 2-an a B.Z. de bi navê 

qralîyetek re rû bi rû dimînin ku bandorek girîng li hevkêşeyên siyasî yên wê 

serdemê kiriye. Adiaben an Hediab an jî Dwîn demekê hevalbendê Tîgranê 

Mezin, padîşahê Kurdistan û Ermenîstanê bû û demekê wî bi xwe jî bi awayekî 

aktîf hewl dida ku herêmek bihêztir biafirîne. 

 

Di nivîsên Romayî de, Arbela an jî Hewlêra îroyîn wekî beşek ji axa Adiaben, 

ne paytexta wê, tê binavkirin. Ev rast e ji ber ku keleh û garnîzona Dwîn ango 

Adiaben li ser çiyayekî bilind ê bi navê Pîr-Mam ku li deşta Hewlêrê serdest e, 

hatiye avakirin. Ev devera çiyayî li devereke gelek fireh serdest e û dîmenek wê 



28 
 

heya Çiyayê Meqlûb, li bakur sî kîlometran ji Mûsilê û li rojhilatê Ruwandzê, û 

li rojava deşta Kerkûkê û li başûr jî “Derbend î Gom Espan”, heye. 

Li van çiyayan hûn rastî navên balkêş ên kurdî yên kevnar ên ku di nivîsarên 

paleografî yên leheng û mîrên dîrokî yên serdema Eşkenîyan û berê de hatine 

dîtin, wek “Bestore” kurê Zrêwer kurê Çûxa Lhor (wezîr û birayê şahê navdar ê 

Çuxayîyan, Çuxa Hîstesp) yê ku berî zayînê di sedsala 8an de berê xwe da 

pêxemberê kurd Zerdeşt û bû oldara ola wî ya “Mezd î Yesna”.   

Zerdeşt an ji Hoşeyere pêxemberekî kevnar û girêdayî ola Bayî an Anûnnakî bû, 

lê wî şiroveyeke nû ji vê olê re da ku gelek kevneşopiyên ola Anûnnakî, ku di 

serdema Eşkenîyan (Partiyan) de jê re “Xiyunî” an Enuxî (Enochian) dihat 

gotin, guherand, di nav de ew qurbankirina heywanan wekî heram û bêexlaqî 

ragihand.  

Wî çandinî, baxçevanî û sewalkarî wek fezîletên exlaqî didît û mezheba wî ber 

bi “Xezaîzmê” an jî xwezayîbûnê ve diçû. Xezaîzmê (Elî Xas, El-Xesayî, 

Eliasî) bawerî bi vejînê hebû, û yekem giyanê ku ji çerxa vejînê derket, ruhê 

Dumûzîd hate hesibandin, û Dumûzîd jî milyaketê serwerê erdê bû, ku piştre 

Temmuz hate gotin. 

Navên din ên dîrokî yên ku niha li herêma Dwîn têne zanîn ev in: "Badîsar an 

Balîsan", ku di nivîsarên Romayî de wekî "Abdisarre" tê nasîn. Berî zayînê di 

sedsala 2an de hikim kiriye. Navên padîşahên din ên piştî wî balkêş in û li 

herêm an jî xanedanên navdar ên kurdan nemir bûne. Wek Artaxerxes, ku 

bilêvkirina wî ya kurdî Şêrwane , yan jî Nebez, ku navê şahê herî navdar ê 

Adiabenê ye û di nivîsarên romî de wek Monabazes hatiye tomarkirin.  

Herweha "Azad" di "Izates" de hatiye nivîsandin û niha bi navê "Batas" li 

bajarekî bakurê Dwîn tê naskirin. An jî "Mîraawa" bi Mehresp hatiye nivîsandin 

û navê wî li gundekî nêzîk tê bîra wî. Em rastî navê şahê “Reqbekt” jî tên ku 

navê wî li devera “Behrke” ya li rojhilatê deşta Hewlêrê hatiye bibîranîn. 



29 
 

Navekî din ê balkêş ku ez dixwazim behs bikim, "Etîlu" ye ku niha bi "Tîleko" 

tê bilêvkirin û "Şehret" ku niha bi "Şarê" tê bilêvkirin û navekî mê ye. Lê niha 

bi navê "Herîr" li bajarekî nêzîkî Batasê tê naskirin.  

Ev mîrnişînî di sedsala 3'an a zayînî de ji aliyê Împeratoriya Sasaniyan a 

Kurdan ve hatiye rûxandin û navê wê bûye "Newşîroke" an jî bi kurdîya îroyîn 

bûye "Şîrwane". 

Weke ku min got, ola gelên vê herêmê li gorî Zerdeşt ola Bayî an Bahî û di 

kevneşopiya aramî de jî El-Xas bû. Gelek mezhebên vê olê hebûn, lê mezheba 

wê ya herî navdar Mîzraxî yan Xusrewanî yan Gawrî bû.  

Mîzrax , Xusrewe , Merdûx , Marqerenî hemû behsa melekê Xwedayê mezin 

Mîkaîl dikin. Ew parêzgerê xwezayê û parêzvanê “hebûna Xuya û Nexuyan” e. 

Ew cîgirê kalikê xwe Anû ye, yê ku navenda giraniya gerdûnê kontrol dike. Anû 

ket şûna Lolan (Alalus), yê ku Xwedê kontrola gerdûnê dabû wî. Lolan û kurê 

wî "Kumarbi" û her wisa "Teşub" sembola hêzên kişandin û paşvekişandinê, 

hêza navendî û veguhestina enerjiyê ye. Ew ji aliyê Xwedayê Afirîner ve hatine 

wezîfedarkirin ku nîzama gerdûnê birêkûpêk bikin.  

Merdûx bi giyanek ji dayik bû û ji hêla bavê xwe Enkî ve hate Noqkirin û bi laş 

kirin. Hebûna Mardûx di Rabihûrîya demê de hate pênase kirin. Ew di avê de  

çirûsk bû, ev av di kevir de bû, û ji vî kevirî re digotin Gau-ter an Gewher û 

xwediyê Xrrat an jî Hikmetê bû. Yanî dînamîk bû û li dora xwe dizivirî. Mardûx 

serwerê gerdûnê ye. Merdûx xwediyê cewhereke nûranî bû, lewma tava ku 

ronahî û agir e, sedema diyarbûna Merdûx e.   

Ji ber ku xuyabûn û diyarbûna Merdûx bi tîrêja yekem a ronahiyê ku li ser rûyê 

wî di nav avê de radibe, tê wateya destpêka dem û tevgera ku di zivirîna kevirê 

hikmetê de dest pê kiriye, lewra xala xuyabûna wî destpêka zeman hate 

hesibandin. Ji ber ku dem qet namîne, lewma jê re gotin nemirî. Nemirî cihê 

kevirê aqil e û ji hikmeta vî kevirî dara jiyanê û dara şehrezayiyê derketiye. Ji 



30 
 

ber vê yekê, li wê derê perestgehek ku bi navê Kûr-Dîlmûn tê naskirin, çêkirine. 

Cihê ku Merdûx lê derketî jî bi navê "Taqa Xusrewe" dihat naskirin. Mîzrax 

cihê herî pîroz e li ser rûyê erdê, û ji ber vê yekê Hikmeta Rojhilatî an "Xusrewa 

Dat" an "Mîzrax Dat" bû bingeha ola Bayî ya edaletê.   

Ji ber derketina gelek ramanwerên li ser vê mijarê, gelek mezheb ji vê olê 

veqetiyan, hinek ji wan hatin dabeşkirin û ji ber van cudahiyan gelek pêxember, 

feylesof û padîşah hatin kuştin. Di heman Adiabenê de, meleyekî Mîzraxî ji ber 

ku ji mezheba Mazd i Yasna derbasî Mezhebê Mendayî bû hat kuştin. Danasîna 

vê di kronîkên Romayî de hatiye dayîn. Lê li Dwîn, wek ku min got, gorên 

kevnar ên li wir bi rasteqînî baweriyên olî yên mirovên vê padîşahiyê eşkere 

dikin. Ev wêne yên hevalê min ê kevn Dr.Heval Nejad in ku di sala 2011an de 

çûye bajarê Dwîn û wêneyên xweş ji van goran kişandiye.   

Li ser kevirên goran nîşana Xaç ku sembola bajarê Kûr-Dîlmûn e, Perestgeha 

Merdûxê rêya duakirinê tê dîtin. Her weha nîşana rombus an kerpîç, ku sembola 

xaç an çermê mar e, û wekî min got, cenabê Mîkaîl bi Mardug an Mardux tê 

nasîn, yanî ruh û laşê wî heye, ku di navbera berî-ebediyeta Keywan an Saturn û 

bêdawiya rojê de ye, û ew Jupiter an Wermiz e, û ew sembola nemiriyê, 

hevsengiyê û berdewamiya afirandin û jiyanê ye, ku sembola wê demê ye. 

Di gorên din de şiklê xencer û şûr tê dîtin. Xencer sembola Çerx (teker) an jî 

erebeya Sûrîca an Rafaîl e û tê wateya tevgera demê ji pêş-ebediyetê berbi 

nemiriyê an jî jiyana dinyayî. Lê şûr bingeha stûna terazûya dadmendiyê an jî 

têgeha hevsengiya afirandinê nîşan dide, serê şûr ber bi erdê ve ye û li wir 

Geudan an jî Kenan heye û cihê Anû şahê milyaketan e.   

Geliyê Anû tê wateya rengvedanek an wêneyek bûyerên ku di yekîneyek demê 

de derbas dibin, û ev ramanên Xwedayê Afirînerê ku di hişê wî de derbas dibin 

di Geudan an Kenan de pîvanek maddî digirin. Geudan neynika gerdûnê û kasa 

Anû ye. Ev kasa ku di metnên Hîtîtiyan de bi awayekî eşkere behsa wê tê kirin, 



31 
 

li ber Anû ye û bi wê re bûyerên dinyayê dibîne. Ev kasa yekem ji hêla 

Xwedayê Afirîner ve ji Lolan re hate dayîn û Anû berpirsiyarê parastina wê bû. 

Dûv re Merdûx, ku li şûna bapîrê xwe Anû, berpirsiyar bû ku vê kasê biparêze. 

Ji ber vê yekê jî wek qedeha Key-Xusrewî hat naskirin. Kasa Cem(Mey) 

mijareke din e û amaje bi heyvê ye ku her şev dilopek şeraba cenabê Sûrîca tê 

de tê rijandin. Ji ber ku Sûrîca padîşahê Baram an Marsê ye, birayê piçûk 

Şamaş, şahê heyvê ye.   

Her wisa Xwedê bi bîbîlokê çavê Anû li gerdûnê dinêre. Îcar Anû çavê 

dinyaparêzê Xwedê ye, û Merdûx bîbîlokê vî çavî ye, û Sûrîca qermiçên vî çavî 

ye, û Şamaş spîya çavan e û ava vî çavê ku jê re Eşk (hêsir) tê gotin, ji Xetan 

(Inanna) ye. Ênlîl qalikê vî çavî ye, Ênkî jî berika vî çavî ye.      

Li ser van kevirên goran, roj, çolek û tiştek mîna şeh bi heft diranan û her weha 

nîşana bêdawîtiyê, ku sêweya zeman sembolîze dike, ango Zû-Geudan-Bû, ango 

Ênkî di pêş-ebediyetê de, Merdûx di nemiriya hevsengiyê de û Utush di 

ebediyetê de tê dîtin.   

Lê goçan di dîwanê de sembola şehrezayiyê ye, ku karê Çûxayan an jî Key-

Xudayan bû. Ji wan re Diaxu, Xudî, Gudî, Agadi, Akkadi û Xşe dihat gotin. 

Şêweyê ku dişibihe Şê, sembola zemanê (Kurdî) an jî ezman(îbranî) ye û bi rastî 

Zû-Anû an jî berî-ebediyeta Anû ye û cihê Ênkî kurê wî yê mezin e. Wek hûn jî 

dizanin Zû-Anû di kurdî de wek Zuban, Chupan, Shuan, Chuyipa, Chuyima, 

Keşpî an jî Ziman ango ziman e. Ji ber vê yekê hemû pêxember Zurwanîst in û 

peyvbêj bûne û xwe şahidên Anû û Anû wekî şahidên “Xwedayê Afirîner” 

dihesibînin.    

Çima Zar û Şê bi hev ve girêdayî ne? Şê nîşana Dem (Zeman) e û (Zû-Anû) 

Ziman tê wateya Keskesor û pirê. Tê wateya girêdanê. Şê tê wateya prîzma 

rengan û kalîteya ronahiya Mardûx. Şê tê wateya perçebûna ronahiyê di avê de 

û ew çîroka derketina Mardûx e. Lê ziman jî tê wateya dengê. Ji ber vê yekê 



32 
 

peyvin û axaftin û raman ji kevirê reş ê hikmetê ango (Sya-Xrre, Xrresya, 

Xreşa, Reşa) ku di destê Merdûx de ye tê. Lê ronahiya Merdûx bi destên Sûrîca 

li kevirê şehrezayiyê ango Geudan hate lêdan.       

Sûrîca is the guardian angel of the soul and the guide of light because he is the 

guardian of the sun's furnace. Therefore, breath and speech, which are the basis 

of thought and communication, are the result of the light of the touch with 

Sûrîca's hands and his breath in the mouth of Mardukh. But the point is that all 

these events are a reflection of reality because they have a material aspect, but 

material reality is a reflection of the spiritual truth that is manifested in Anû. 

Therefore, what the Creator God instills in Anû's mind, Anû reflects with his 

eye to Gaudan, and the first manifestation of that is the appearance of Mardukh. 

Sûrîca ji ber ku parêzgerê tendûra rojê ye, milyaketê ruh û rêberê ronahiyê ye. Ji 

ber vê yekê nefes û axaftina ku bingeha raman û ragihandinê ye, encama 

ronahiya destana Sûrîca û bêhna wî ya di devê Merdûx de ye. Lê mesele ew e 

ku ev hemû bûyer ronîkirina rastiyê ne, ji ber ku aliyê wan ê maddî ye, lê rastiya 

maddî ronîkirina rastiya manewî ye ku di Anû de diyar dibe. Ji ber vê yekê, tiştê 

ku Xwedayê Afirîner di hişê Anû de datîne, Anû bi çavê xwe li Geudan dide 

xuyang kirin û diyardeya yekem a wê xuyabûna Merdûx e.   

Ava Geudan tal e an jî Margîn e, lê bi xuyabûna Mardûx re ev av şêrîn dibe. 

Xusrewanî yan jî Mizraxî yan jî Elîxas, ku Keşpîyên kevnar in, di şeva Sersala 

Mardûxî de, ku şeva yekem a zivistanê ye, şeraba tirî ya sor vedixwarin ku ruhê 

Sûrîca nîşan dide.   

Ji ber ku tovê Dara Jiyanê ji aliyê Sûrîca, Ênkî, Ênlîl, Utuş, Şamaş û Dumuzid 

ve diavêjin ava Kaniya Jiyanê ango Keşpî, vê şevê "Çle" tê gotin. Ev tov dê di 

çil rojan de şîn bibe û ew roj cejna “Sede” ye. Ji ber ku di vê rojê de ava Kaniya 

Jiyanê şêrîn dibe û xweza dikare şîn bibe.Heke hûn bala xwe bidin peyva "seed" 

bi îngilîzî "Sede" tê gotin!  



33 
 

Helbet di nav kurdan de ev cejn bi navê “Şedele” jî tê naskirin ji ber ku di çil 

roja zivistanê de navenda rojê ku jê re Şîdan an jî Şede tê gotin goşeya xwe li 

ser rûyê erdê diguherîne û dibe sedema ku bayê “Şemall” ango bayê bakur lê ra 

be. Ev ba dibe sedema guherîna hewayê û berf dihele. Ji ber vê sedemê keçên 

ku nû mezin bûbûn, şapik, yan jî Hewrî yan jî Srkayî yan jî Şede li serê xwe 

dikirin. Ev roj ji bo bîranîna şîrînbûna ava kaniya Keşpiyê hat pîrozkirin, ku li 

ser vê kaniyê ewr çêdibûn.  

Di vê şevê de gel bi “Dango” ve Ereqa tirî vedixwar. Dango bilêvkirinek din a 

Gaudan e. 

Dango keriyê tirş ê kevçîyê ye ku bi kelandina çend caran şîrîn dibe û min bi 

xwe jî çend caran bi alîkariya diya xwe ew çê krîye. Di meyxana "Sûrê xanm"a 

jineke Seqizî da dangoyên bi kalîte hebûn ku li gel ereqa tirî ya Seqizê ji 

mişteriyan re dihatin firotin. Sûrê Xanm cihûyek Mîzraxî bû ku di sala 1950 de 

bi keça xwe re “Dînê xanm” koçî Îsraîlê kir.    

Derbarê Sûrîca de ez bibêjim ku di nav kurdên Sulakî de navê wî Şa, Çuxa an jî 

Xwace ye. Ji wî re dibêjin "Şa-Swar". Ev yek bû sedema nakokiyê bi 

Mardûxiyên din re, ji ber ku wî cihê cîgirê Anû winda kir û ew da Mardûx. 

Belê, lê sernavê Mardûx “Şa-Şa-El” ango “Şahê Padîşahan” e û bi navê qral an 

Şa jî bi navkirina Sûrîca, ji qedrê Merdûx kêm nabe. Şa-Şa-El bilêvkirina Şa-

Şa-Elî, Elî-Şa-Şa, El-Xaş, Elexşe,Welexşe, Elîşe, Erexş, Trkaşe, EleKşe û 

Mellekşa ye. Yek ji van peyvan erebî û îslamî nîne.    

Ji Sûrîca re “Merd” an jî şahid tê gotin, ji ber ku ew diyardeya nefes û 

nefskirina giyan û veguherandina giyan di maddeyê de ye. Ew cêwîyê ruhîyê 

Merdûx e, ji ber ku ew jî pismamê wî ye. Ew birayê Şamaş û canfîdayê wî ye û 

di heman demê de erebevanê Merdûx e. Ew di eslê xwe de cîgirê Anû bû, lê bi 

zayîna wî re ev meqam gihîşte Mardûxê. Nîşana wî di birûskê de ye, deng, 

qîrîna dîk, Şofar, û Kûçik di şevekê de sê caran li ber wî diqîre. Em jê re dibêjin 



34 
 

"Keweswar" ji ber ku ew li ewr siwar dibe. Bi qamçiya xwe li ewran dixe. Navê 

qamçiyê wî bi kurdî “Sûlakan” e.    

Ga an Dewar sembola ava şirîn bû, bi eslê xwe ji buhara ku ji sarbûna Keşpî 

(kaniya ava jiyanê) ber bi ezmên ve diçû. Sûrîca bi Sûlakan (qamçiyê) lê xist, û 

Mardûx bi Çerxenê (Xençer, Xencer, Kerd, Kard) li stûyê wê xist û baran 

bariya. 

Ez difikirîm ku min tiştên ku nehatine gotin derxistiye holê, lê ez ê xalek 

netemam vebêjim û ji ber vê yekê Kûr-Dîlmûn, ku tîrêja rojê ya yekem lê ketibû 

erdê, cihê jidayikbûna Mardûx e, lê ne Geudan e. Weke min got Geudan Kan-

Anû(Urşelim)e, lê Kûr-Dîlmûn cihê "Wer" an jî Utuş e, ji ber ku cara yekem roj 

li wir derketiye, loma jê re dibêjin “Wer-Şîde” an jî "Cihê ku roj lê dizivire". Lê 

li gor modela sêyemiya zeman ku min berê nivîsî, Kûr-Dîlmûn sembola Ebedê 

ye û Urşelîm sembola Nemiriyê ye, îcar li ser rûyê erdê sembola Ezelî li ku ye?    

 Bi rêz û hurmetê ve, hîn zû ye ku ez bersiva wê bidim, lê gava ku ez wê 

ragihînim, hûn ê pir ecêbmayî bimînin ji ber ku ez ê bersiva pirsek pir dijwar 

bidim ku arkeolog tu carî nagihîjin… 

Ez ê di encamê de vê yekê bibêjim ku "Îlahîyata Zanistî" pir xweş e, ji ber ku 

hûn tê de xwe ewle hîs dikin. Ji ber vê yekê li bendê bin ku derfet were peyda 

kirin û ez ê wê veşartî ji we re vebêjim.  

Hûn dikarin lînkan bikar bînin û li ser “Padîşahiya Dwîn” bêtir fêr bibin.  

Sipas ji were! 

Azad Kerîmî, 10.03.2025 

 

https://en.wikipedia.org/wiki/List_of_kings_of_Adiabene 

 



35 
 

https://www.cambridge.org/core/journals/iraq/article/images-of-kings-of-

adiabene-numismatic-and-sculptural-

evidence/585AC7947F510E51A1AD2297922DE103 

 

  

https://www.cambridge.org/core/journals/iraq/article/images-of-kings-of-adiabene-numismatic-and-sculptural-evidence/585AC7947F510E51A1AD2297922DE103
https://www.cambridge.org/core/journals/iraq/article/images-of-kings-of-adiabene-numismatic-and-sculptural-evidence/585AC7947F510E51A1AD2297922DE103
https://www.cambridge.org/core/journals/iraq/article/images-of-kings-of-adiabene-numismatic-and-sculptural-evidence/585AC7947F510E51A1AD2297922DE103


36 
 

Dween, Hediab, Adiaben 

By Azad Karimi 

 

 

 

A historical research 

By a right and exact reading based on 

 The Kurdish source 

 

 

 

 



37 
 

 

 

 

 

 

Thanks to Ahuva for being in my world. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



38 
 

 

If you research the Kingdom of Adiaben on Wikipedia or other websites, you 

will probably find some very interesting material. However, this material has 

been translated from ancient Roman texts, and the names of people and places 

in these texts have been translated from the ancient Roman language, which is 

Latin, into English. Therefore, it is difficult to find in Kurdish the unbroken 

continuity of history from a temporal perspective, that is, the link between the 

past and the present, among these unfamiliar names.The Kurdish language, with 

all its dialects, has been the permanent language of the people of Kurdistan 

since the dawn of civilization until this period. The word Kurd and the Kurdish 

language, in a specific historical period in the past thousand years, referred to 

all the dialects or ways of speaking that existed in the historical geography of 

the land of Media 𐎶𐎠𐎭 and Paalla. Media and Paalla, meaning the foothills 

of the Zagros Mountains and the adjacent plains on both sides of the Zagros, 

which reached the Caspian Sea on one side, the Hormoz Gulf (Persian Gulf) on 

the other, and the eastern Mediterranean Sea on the other. 

The oldest people living in this area were the Kashpians. 

 Kashpi means Kashmi or Moon Bowl and referred to an ancient city with seven 

districts. This city was called Kur-Dilmun and according to Sumerian texts it 

was the center of civilization of the ancient world before the Great Flood twelve 

thousand years ago. This city had a temple which, according to the Sumerians, 

was the place of creation of man and the Garden of Eden. This garden was 

called "Dunya" in Kashpians and later recorded as "Eden" in Hebrew texts. 

The oldest people living in this area were the Kashpians. KashPi means KashMi 

or Moon Bowl and referred to an ancient city with seven districts. This city was 

called Kur-Dilmun and according to Sumerian texts it was the center of 

civilization of the ancient world before the Great Flood twelve thousand years 



39 
 

ago. This city had a temple which, according to the Sumerians, was the place of 

creation of human and the Garden of Eden . This garden was called "Dunya" in 

Kashpian culture and later recorded as "Gan Eden- ן־עֵדֶן  .in Hebrew texts "גַּ

In this garden were the Tree of Wisdom and the Tree of Life. The location of the 

Tree of Wisdom was known as the place of the knowledge of good and evil and 

was located in the tenth celestial sign, Tishrei.  

Tishrei in Hebrew or Artush in Armenian or Zoroaster in Sanskrit or Hoshayara 

in Kurdish or Atrush in Syriac is the same as Huwa-Khsha-Tara, meaning 

campus or Paradise in English. It is the place of balance of the universe. 

Sumerian texts write about the kings before the great flood and the destruction 

of the temple of Kur-Dilmun and the Dunya(world) due to this flood. This 

mistake was made among ancient historians who interpreted the drowning of 

the Dunya(Garden of Eden) to mean the drowning of the Earth. Because in the 

Kashpi language, the Dunyash or Dunya also means the realm of the world or 

the expanse of the Earth. 

In fact, the Dunya was the part of the Kur-Dilmun tempe where the first 

chlorophyll, which was the origin of nature, grew in. They called Kur-Dilmun 

the heaven of the Anunnaki angels. The Phoenicians called the Anunnaki 

"Aenaki". According to the Book of the Maanuygi Khrrata or Wisdom the 

eternal, the people of Kur-Dilmun, who were later called Khunira Baamik i 

Arinim Waiche and the Assyrians called them Kharuna and Shuraawa, meaning 

Shuraweh water or salt water mine, were a stout and giant people. 

In the ancient Kurdish language, the Anunnaki were called "Kainaani" or 

"Kayaani" or "Kaani" meaning fountain and they attributed themselves to them. 

Among other tribes of ancient Kurdistan, the Anunnaki were called "Hanaakhi" 

and "Anaashi", "Ashaani" and "Anshaani" and "Kashaani".  Kashaani was the 

same as Kashpi or the Moon Bowl, in the Bible Kashpi or Kashani is recorded 



40 
 

as Kush. Kashpi or the Moon Bowl actually means "the Earth's Eye to the 

Moon". This meaning was reflected in the salt water spring that I mentioned 

earlier. Kashpi is actually Kash-Mi or the Chash-Mi or the Eye of the Moon. In 

fact, this point on the Earth can observe the crescent moon of the first night, 

which is very far from the Earth. 

This spring was guarded by a greyhound named "Tangi War وەر تەنگی ". Tangi or 

Taandji, Taaji was later repeated with the names Dangi, Shangi, Sangi, Zangi,  

Ganji, Jangi, Ganzi, Anzi, Aznu, Asnu, Nuzi, Nuza. 

 The Sumerians gave Tangi-War or Zangi as Shagi and their ancestry to Shagi-

Ga, Shaki-Ka, Kashi-Sha, Shako, Chako, Saqo, Sako, Saka, Sagwaan, Zangina, 

Zangi Waan or Dog Holder. Sagwaan actually means shepherd and the ancient 

prophets gave themselves the title of “Shepherd of Chukha” to prove that they 

are the standard bearers of the Anunnaki religion. In fact, the shepherd is the 

same "Chui-Pa" or the eye of the moon, which is the Kashaani or the fountain of 

the moon. The Kashaanis were giant people, and the people of Kur-Dilmun, 

according to the Manuyigi Khrata book was written more than two thousand 

years ago. The book writes to the irony: they were Ushidar, that is they were 

Darwish and unassuming.Ushidar is pronounced in the current Hawrami dialect: 

Chashmi-Dar or Chashmi-Yar that means fountain. So they are the same 

Kashaanis people. 

This nation was named after its guild in the temple of Kur-Dilmun. There were 

fifteen guilds, and every night one of these guilds guarded this temple, which 

had an underground purple fire. This fire was Aalli colour, and Aallئاڵ in 

Kurdish means blood red, which was called Arkhuna or Arkhawaan. The 

Assyrians recorded it as Kharuna, and the Book of the eternity of Wisdom or 

Manuyigi Khrrata, written in the Kurdish language of Paalla, records it as 

Khunira. This purple fire was both red and was in the celestial sign of the planet 

Mahru or Makhru. 



41 
 

 Makhru or Marukh in the Paalluyi texts means the planet Mars. In fact, the 

Arabs pronounced Marukh as Marikh. Marukh, Khuram, Khumar, Margi, Harki 

mean bitter, Media castle guardian, meadow, potter. 

I wrote this relatively long introduction to introduce the word Kashpi and its 

subsequent historical pronunciations such as: Kashi, Kushi, Kashaani, Sakaa, 

Komaasi, Maashki, Ashki, Zangi, Sangana, Manguyi, Maguyi, Sangupi, 

Sanguti, Anguti, Manguti, Gutium, etc. 

Meanwhile, the word Saka (Scythia) still exists in Roman texts from the 2nd 

and 1st centuries BC. For example, in texts related to the regional kingdom of 

Adiaben around the Lesser and Greater Zab and Khabur rivers, which included 

Erbil, Rwandze, Soran, Mosul, Badinan, Kirkuk, Djzira-Botan, Amedi, Amad, 

Shngal, Daasn and Mardin. In these texts, the king, queen and crown prince of 

this kingdom are introduced as Nabaz (Munabaz), Helin and Azad (Izates) from 

the Scythian group. Queen Helin converted from the Mizrakhi or Khusrawani-

Jewish sect to the Jerusalem or Canaanite Jewish sect through the preaching of a 

Jewish merchant named Hananiah bin Eli Ezer. She traveled to Jerusalem and 

donated money to charities, built luxurious palaces and buildings for herself and 

her son "Azad", and died there. 

The people of this kingdom were followers of the ancient religion of Baayi and 

its various sects, including Chaldi, Asurig, Sulaki,  Khuzaayi or Elkhaasi, Gauri 

or Khawari, Shamashi, Charkhi, Mashyakhi, Mizrakhi or Khusrawi, Akaaki, 

Yaari, Gurani, Mardi, Artushi, Darweshi, Paallayi, etc. 

The difference between the Mizrahi Baayi religion and its sects and the 

Canaanite school was in the issue of the nature of the soul and the issue of life 

after death. The Mizrahi school believed in the reincarnation of souls after 

death, but the Canaanite school, influenced by the Coptic Ammonism religion, 

believed in the soul's journey to another world after death. That is, the soul had 



42 
 

an existential origin and a destiny with the body, and the soul and body were 

connected to each other from pre-eternity to eternity, and the soul that was 

separated from one body after death did not reincarnate into another body to 

live again. Rather, the soul, when separated from the body, goes to another 

world, and then at a specific time, which no one knows when, all the souls 

return to their mummified bodies and reincarnate in them, and then they rise and 

begin life again. 

But the Mizrakhi school believed that the resurrection of the soul is subject to 

the trial of souls on the "Chn-Ma" bridge. Chnma is the same word as Chma in 

Kurdish, meaning "why." This bridge is the place of testing the soul for falling 

into Duzakhdara or Khurshida, and Duzakhdara or the valley of hell is the same 

as Ushidar or the center of the sun, and its guardian is Nergal or Surija. An 

angel whose symbol is an iron hand with five open fingers. This hand, called 

Ardiwasur or Diwarshir, Ardashir, Bardushir, Suraward, is the symbol of the 

hand of Suraka or the angel Nergal. The five fingers of this hand were 

represented by a falcon (symbol of death). His Hebrew name is Raphael. In 

Kashpi literature, he is called Surigash. His hand's symbol is a white- golden 

rooster standing on a wall. The morning call of this rooster is called the Shofar, 

which is manifested in the horn of the sacrifide cow. The name of this cow is 

Khatush(Shaakha), and is the symbol of Khsha or Kochek. Kochek is a baby 

camel. 

The baby camel or Kochak one is the nickname of the temple of Kur-Dilmun 

(Mizrakh). Mizrakh or Mardukh or Khasraw means the place of the soul's 

incarnation in the spring of the water of life or Kashpi, and it is an allusion to 

the emergence of the soul of Mardukh from the spring of the water of life, and 

he was born from a spark of white flint in the water of this spring. He was the 

manifestation of light and its seven shades, and in the peacock or Taws, he was 

also the manifestation of Kaskasur or the rainbow. In the Kashpi language, the 



43 
 

rainbow was called Arakhshu, and the Parthians called it Sukhra. That is, bright. 

The symbol of Arakhshu or the rainbow was a wheel, and the wheel meant the 

annual calendar or Saldawr, and it consisted of four seasons or Dam(time) and 

twelve months. 

The Kashpi people were called Saka (Scythians) at the time of Herodotus, who 

traveled to ancient Kurdistan. They were warriors, archers, and macers. Macer 

or Gurdi or Gurzi means one who fights with a mace. Herodotus tells about 

them and the story of the massacre of the leaders of twenty-seven Scythian 

tribes in Ashkuz(Saqez, Scythian capital city) or Kharuna by the Median 

emperor Hoshayara(Cyaxares). 

With all this, we encounter the name of a kingdom in Roman texts from the 2nd 

century BC that had important influences on the political equations of that era. 

Adiaben or Hediab or Dwin was once an ally of Tigran the Great, king of 

Kurdistan and Armenia, and at one time he himself was actively trying to create 

a stronger territory. 

In Roman texts, Arbla or present-day Erbil (Hawler) is mentioned as part of the 

territory of Adiaben, not its capital. This is correct because the fortress and 

garrison of Dwin or Adiaben was built on a high mountain called Pir-Maam, 

which dominates the plain of Arbil. This mountainous area dominates a very 

wide area and has a view as far as Mount Maqlub, thirty kilometers from Mosul 

in the north, and Rwandez in the east, and the plain of Kirkuk in the west, and 

the Darband i Gom Aspaan in the south. 

In this mountains you come across interesting ancient Kurdish names found in 

the paleographical texts of historical heroes and rulers of the Parthian period 

and earlier, such as Bastora, the son of Zrewar son of Chukha Lhor(the minister 

and brother of the famous king of Chukhayi cast, Chukha Histasp) who 



44 
 

converted to the Kurdish prophet Zoroaster in the 8th century BC and converted 

to his Mazdi-yasna religion.  

Zoroaster was an ancient prophet belonging to the Baayi or Anunnaki religion, 

but he gave a new interpretation of this religion that changed many of the 

traditions of the Anunnaki religion, which was called Khyuni or Enochian 

during the Parthian period, including declaring animal sacrifice as ugly and 

immoral. 

He viewed agriculture, horticulture, and animal husbandry as moral virtues, and 

his sect tended toward Khazaism or naturalism. The Khazaism(Eli Khas, El-

Khasayi, Eliasi) believed in reincarnation, and the first soul released from the 

cycle of reincarnation was considered the soul of Dumuzid, and Dumuzid was 

the ruling angel of the earth, later pronounced Tammuz. 

 Other historical names that are now known in the Dwin region include " 

Badisar or Balisan", who is introduced in Roman texts as "Abdisar". He ruled in 

the 2nd century BC. The names of other kings after him are interesting and have 

been immortalized in famous Kurdish regions or dynasties. Such as Sherwan, 

whose Kurdish pronunciation is Artaxerxes, or Nabez, who is the name of the 

most famous king of Adiaben and is recorded in Roman texts as Monabaz. 

Also "Azad" written in "Izates" and now known as "Batas" on a city north of 

Dwin. Or "Miraawa" written in Mehrasp and his name is remembered on a 

village nearby. We also encounter the name of King "Raqbakt" whose name is 

remembered on the "Bahrka" area in the east of the Erbil plain. Another 

interesting name I would like to mention is "Atilu" which is now pronounced 

"Shaakali" and "Shahrat" which is now pronounced “Sharê” and is a female 

name. But now known as "Harir" on a city near Batas. 



45 
 

This kingdom was destroyed by the Kurdish Sassanid Empire in the 3rd century 

AD and its name was changed to "Nawshiroka" or in modern Kurdish to 

"Shirwana". 

As I said, the religion of the people of this region was, according to Zoroaster, 

the Bai religion and in the Aramaic tradition, the El Khas. This religion had 

many sects, but the most its famous sect was the Mizrakhi or Khusrawani or 

Gawri. 

Mizrakhi, Khusrawa, Mardukh, Marqarani all refer to the great angel of God 

Michael. He is the guardian of nature and the ruler of the "Visible and Invisible 

existence". He is the successor of his grandfather Anu, who controls the center 

of gravity of the universe. Anu succeeded Lolan(Alalus), to whom God had 

given control of the universe. Lolan and his son "Kumarbi" and "Tashub" 

symbolize the forces of attraction and repulsion, centrifugal force and the 

transfer of energy. They were commissioned by the Creator God to regulate the 

order of the universe. 

Mardukh was born with a spirit and was incarnated and baptized by his father 

Enki. Mardukh's existence was defined in the Expence of time. He was spark in 

water, this water was in stone, and this stone was called Gautar or gem and had 

the Khrra or Wisdom. That is, it was dynamic and revolved around itself. 

Mardukh is the ruler of the universe. Mardukh had a light nature, so the sun, 

which is light and fire, is the cause of Mardukh's manifestation. 

Because the appearance and manifestation of Mardukh with the first ray of light 

rising on his face in the water means the beginning of time and movement that 

began in the rotation of the stone of the wisdom, so the point of his appearance 

was considered the beginning of time. Because time never stops, so that point 

was called immortality. Immortality is the place of the stone of the wisdom, and 

from the wisdom of this stone grew the tree of life and the tree of wisdom. 



46 
 

Therefore, at that point they built a temple that became known as Kur-Dilmun. 

The place where Mardukh appeared was also known as the "Arch of Khusraw". 

Mizrakh is the most sacred place on earth, and hence Eastern Wisdom or 

"Khusrawa Daat" or “Mizrakh Dat” became the basis of the Baayi religion of 

justice. 

Due to the emergence of numerous thinkers on this subject, numerous sects 

branched off from this religion, some of which were divided, and many 

prophets, philosophers, and kings were killed because of these differences. In 

this same Adiaben, a Mizrakhi cleric was killed because he converted from the 

Mazd i Yasna sect to the Mandaean. The description of this is given in the 

Roman chronicles. But in Dwin, as I said, the ancient tombs there accurately 

reveal the religious beliefs of the people of this kingdom. These photos belong 

to my old friend Dr. Heval Nejad, who traveled to Dwin in 2011 and took 

beautiful photos of these tombs. 

On the tombstones, the sign of the Khaach(cross), which is the symbol of the 

city of Kur-Dilmun, the Temple of Mardukh the direction to praying can be 

seen. Also, the sign of the rhombus or brick, which is the symbol of the cross or 

snake skin, and as I said, the god Michael is known as Mardug or Mardukh, 

meaning he has a soul and a body, which is located between the pre-eternity of 

Saturn and the eternity of the sun, and he is Jupiter or Warmaz, and he is the 

symbol of immortality, balance, and the permanence of creation and life, which 

is the symbol of that time. 

In other tombs, the shape of a dagger and a sword is seen. The dagger 

symbolizes the Charkh(wheel) or chariot of Surija or Raphael and means the 

movement of time from pre eternity to immortality or earthly life. But the sword 

symbolizes the base of the pillar of the scales of justice or the concept of the 

balance of creation, the tip of the sword is facing the earth and there is Goudan 

or Canaan and the place of Anu is the king of angels. 



47 
 

The valley of Anu means a reflection or image of the events that pass in a unit 

of time, and these ideas of God the creator that pass in his mind take on a 

material dimension in the Gaudan or Cannan. The Gaudan is the mirror of the 

universe and the Anu's cup. This cup, which is explicitly mentioned in Hittite 

texts, is in front of Anu and he sees the events of the world through it. This cup 

was first given to Lolan by God the creator and Anu was responsible for 

keeping it. Then Mardukh, who succeeded his grandfather Anu, was responsible 

for keeping this cup. So it became known as the cup of Kay-Khusraw. The cup 

of Jam(May/Yam, The soul of Moon) is another matter and it is an allusion to 

the moon into which a drop of Surija's wine is poured every night. Because 

Surija is the king of Mars, the younger brother of Shaamash, the king of the 

moon. 

So God looks at the universe through the lens of the eye of Anu. So Anu is the 

eye of the world-watcher of God, and Mardukh is the pupil of this eye, and 

Surija is the eyelashes of this eye, and Shaamash is the white of the eyeball, and 

the water of this eye, which is called Ashk(tears), is from the Khataan(Inanna). 

Enlil is the eyelid of this eye, and Enki is the eyebrow of this eye. 

On these tombstones, one can see the sun, a staff, and something like a comb 

with seven teeth, as well as the infinity sign, which symbolizes the trinity of 

time, namely Zu-Gaudan-Bu, meaning Enki in Pre-eternity, Mardukh in the 

immortality of balance, and Utush in eternity. 

But the staff is a symbol of wisdom in judgment, which was the job of the 

Chukhas or Kay-Khudas. They were called Diakhu, Khudi, Gudi, Agadi, 

Akkadi, and Khsha. The shape that looks like a comb is a symbol of time 

Zamaan(Kurdish)or Azmaan(Hebrew) and is in fact Zu-Anu or Pre-Eternity of 

Anu and the place of Enki is his eldest son. As you know, Zuanu is the same as 

Zuban, Chupan, Shuan, Chuyipa, Chuyima, Kashpi or Zmaan in Kurdish, 

meaning tangue. This is why all prophets are Zurwanists and were orators, and 



48 
 

they considered themselves witnesses of Anu and Anu as witnesses of God the 

Creator. 

Why are tongue and comb connected? Comb is the symbol of Zamaan(Time) 

and ZuAnu (tongue) means rainbow and bridge. It means the connection. Comb 

means the prism of color and quality of Mardukh's light. Comb means the 

decomposition of light in water and that is the story of Mardukh's emergence. 

But tongue also means speech and discourse. So speech and discourse and 

thought come from the black stone of wisdom or the (Sya-Khrra, Khrrasya, 

Khrasha, Rasha) which is in the hands of Mardukh. But Mardukh's light was 

struck by the hands of Surija on the stone of wisdom or the Gaudan. 

Surija is the guardian angel of the soul and the guide of light because he is the 

guardian of the sun's furnace. Therefore, breath and speech, which are the basis 

of thought and communication, are the result of the light of the touch with 

Surija's hands and his breath in the mouth of Mardukh. But the point is that all 

these events are a reflection of reality because they have a material aspect, but 

material reality is a reflection of the spiritual truth that is manifested in Anu. 

Therefore, what the Creator God instills in Anu's mind, Anu reflects with his 

eye to Gaudan, and the first manifestation of that is the appearance of Mardukh. 

The water in the Gaudan is bitter or Maargin, but with the appearance of 

Mardukh, this water becomes sweet. The Khusrawaanis or Mizraakhis or 

Elikhaases, who are the ancient Kashpians, on the night of the Mardukhian New 

Year, which is the first night of winter, would drink red grape wine, which 

symbolizes the spirit of Surija. 

This night is called "Chla" because the seed of the Tree of Life is thrown by 

Surija, Enki, Enlil, Utush, Shamash and Dumuzid into the water of the Fountain 

of Life or Kashpi. This seed will germinate in forty days and that day is the 

festival of the Sada. Because on this day the water of the Fountain of Life 



49 
 

becomes sweet and nature can grow.If you pay attention, the word "seed" in 

English is pronounced "Sada"! 

Of course, among the Kurds, this celebration is also known as Shadala because 

on the fortieth day of winter, the sun's center, called Shidaan or Shada, change 

its angle on the earth, causing the "Shamaall" or north wind to blow. This wind 

causes weather changes and the snow to melt. For this reason, newly-grown 

girls would wear a headscarf, or Hawri or Srkayi on their heads. This day was 

celebrated in memory of the sweetening of the water of the Kashpi spring, 

which was accompanied by the formation of clouds over this spring. 

On this night, people drank raisin sweat with "Daango". Daango is another 

pronunciation of Gaudan.  

Daango is the bitter kernel of the apricot kernel that is sweetened by cooking 

several times, and I have personally cooked it several times with the help of my 

mother. In the tavern of "Soore Khanm", a Saqez woman, there were high-

quality Daاngos that were sold to customers along with Saqez raisin alcohol. 

Soore Khanm was a Mizrakhi Jew who immigrated to Israel with her daughter 

“Deene xanm”  in 1950. 

Regarding Surija, I should say that among the Sulaki Kurds, he has the title of 

Sha, Chukha or king. They call him "Shaa-Swaar". This caused a conflict with 

the other Mardukians because he lost the position of successor to Anu and gave 

it to Mardukh. Yes, but Mardukh has the title of "Shaa-Shaa-El" or King of 

Kings, and calling Surija with the title of king does not diminish Mardukh's 

royal status. Sha-Sha-El is a pronunciation of Sha-Sha-Eli, Eli-Sha-Sha, El-

Khash, El-Khash, Elisha, Arkhash, Al-Kash, and Malaksha. None of these 

words are Arabic or Islamic. 

Surija is called Mard or the witness, because he is the manifestation of the 

breath and the incarnation of the soul and the transformation of the soul into 



50 
 

matter. He is the twin of Mardukh because he is also his cousin. He is the 

brother of Shamash and his guardian, and is also Mardukh's charioteer. He was 

originally the successor of Anu, but this position came to Mardukh with the 

birth of him . His manifestation is in the thunder, Voice, Rooster crowing, the 

Shofar, and the Dog barks three times a night in his presence. We call him 

"Kawaswaar" because he rides on the cloud. He beats the clouds with his whip. 

The name of his whip in Kurdish is Sulaakaan. 

The cow was a symbol of fresh water, originally from the steam that had risen to 

the sky from the cooling of the Kashpi (the spring of the water of life). Surija 

struck it by Sulaakaan(whip), and Mardukh stabbed it in the neck with a 

Charkhan (Khnchar, Khnjar, Dagger), and rain fell. 

I think I have uncovered what was not said, but I will cover one point 

incompletely, and that is why Kur-Dilmun, where the first ray of the sun hit the 

earth, is the birthplace of Mardukh, but not Gaudan. As I said, Gaudan is Kan-

Anu(Jerusalem), but Kur-Dilmun is the place of "Wer" or Utush, because the 

sun first appeared there, so it is called the War-Shida or "The place where the 

sun rotates". However, according to the trinity of time model that I wrote earlier, 

Kur-Dilmun is the symbol of Eternity and Jerusalem is the symbol of 

Immortality, so where is the symbol of Pre-Eternity on Earth? 

 With respect, it is still too early to answer it, but when I announce it, you will 

be very surprised because I will give the answer to a very difficult question that 

archaeologists will never reach... 

I will say this in conclusion that "Scientific Theology" is very beautiful, because 

you feel safe in it. So wait for the opportunity to be provided and I will tell you 

that secret. 

You can use the links and learn more about the kingdom of  Dwin or Adiaben. 

Thank you! 



51 
 

Azad Karimi, March 10, 2025 

 

https://en.wikipedia.org/wiki/List_of_kings_of_Adiabene 

 

https://www.cambridge.org/core/journals/iraq/article/images-of-kings-of-

adiabene-numismatic-and-sculptural-

evidence/585AC7947F510E51A1AD2297922DE103 

 

  

https://www.cambridge.org/core/journals/iraq/article/images-of-kings-of-adiabene-numismatic-and-sculptural-evidence/585AC7947F510E51A1AD2297922DE103
https://www.cambridge.org/core/journals/iraq/article/images-of-kings-of-adiabene-numismatic-and-sculptural-evidence/585AC7947F510E51A1AD2297922DE103
https://www.cambridge.org/core/journals/iraq/article/images-of-kings-of-adiabene-numismatic-and-sculptural-evidence/585AC7947F510E51A1AD2297922DE103


52 
 

 دوین، هدیاب، آدیابن

 نوشتە ی آزاد کریمی

 

 

 

 

 

 . یک تحقیق تاریخی با یک خوانش راست و دقیق بر اساس منابع کردی

 

 مطلب بە کوردیپدیا داده شده است. حق انتشار این 

 

 

 

 

 

 



53 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 از آهووا برای بودنش در دنیای من سپاسگزارم. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



54 
 

 

 

 

 

اگر شما درباره ی پادشاهی آدیابن تحقیق کنید در ویکیپدیا یا در وبسایتهای دیگر احتمالا مطالبی را  

متون باستانی رومی ترجمە شده اند و اسامی خواهید یافت کە بسیار جالب هستند اما این مطالب از 

ان رومی باستان کە زبان لاتین است بە انگلیسی ترجمە  ب افراد و مکانهای موجود در این متون از ز

پیوستگی ناگسستنی تاریخ از منظر زمانی یعنی پیوند    کردی زبان بەشده اند بنابراین مشکل می توان 

گذشتە و حال را از میان این نامهای نامانوس پیدا کرد. زبان کردی با تمامی لهجە هایش زبان همیشگی  

مردم کردستان از طلوع تمدن تا این دوره بوده است. واژه ی کرد و زبان کردی در یک دوره ی  

غرافیای تاریخی خاص در هزار سال گذشتە بە تمامی لهجە ها یا طرز تکلمهایی اطلاق گشت کە در ج

د داشتند. ماد و پالە یعنی کوهپایە های کوهستان زاگروس و دشتهای  تاریخی سرزمین ماد و پالە وجو

مجاور آن در دو سوی زاگروس کە از یکسو بە دریای خزر می رسیدند از سوی دیگر بە خلیج  

   هرمز)فارس( و از سوی دیگر بە شرق دریای مدیترانە متصل بود.

کاشپی یعنی کاشمی یا کاسە ی ماه و بە یک شهر  قدیمی ترین قوم ساکن در این حوزه کاشپی ها بودند. 

دیلمون نام داشت و بە گفتە ی متون سومری مرکز -باستانی با هفت ناحیە اطلاق می شد. این شهر کور

تمدن جهان باستان در قبل از طوفان بزرگ در دوازده هزار سال پیش بود. این شهر دارای یک معبد 

باغ عدن بود. این باغ در زبان کاشپی "  مکان آفرینش انسان و  سومر، بود کە بنا بر عقیده ی مردم 

دنیا" نام داشت بعدها در متون عبری بە "ایدن" ثبت شد. در این باغ درخت خرد و درخت زندگی 

وجود داشت. محل درخت خرد بە مکان شناخت خوب و بد معروف بود و در برج آسمانی دهم یعنی  

- ارتوش در ارمنی  یا زرتشت در سانسکریت همان هووەتیشری قرار داشت. تیشری در عبری یا 

متون سومری   است.تره بە معنی پردیس یا بهشت در انگلیسی است. آنجا مکان تعادل کائنات -خشە

درباره ی پادشاهان پیش از طوفان بزرگ و نابودی معبد کوردیلمون و دنیا بر اثر این طوفان مطالبی  

  کره شدن غرق  معنای بە را دنیا شدن غرق کە شد  ایجاد  باستانی مورخان میان در اشتباه ایننوشتە اند. 

  بود  طبیعت  منشاء کە  کلروفیل اولین رویش بە  مربوط بخش همان دنیا واقع در. کردند  تفسیر زمین ی

"  را آنونناکی ها فنیقی آنها کوردیلمون را بهشت فرشتگان آنونناکی می نامند..بود   دیلمون-کور معبد  در

  وایچە  آرینیم بامیک  خونیره بعدها کە کوردیلمون مردم خرد  مینوی کتاب  ی گفتە بە. گفتند  می" عەناقی



55 
 

مردمان   نامیدند  نمک آب  معدن یا شوراوه آب   معنای بە شوراوه و خارونا را آن آشوریان و شد  نامیده

  . تنومند و غول بوده اند 

می گفتند و  یا "کانی" بە معنای چشمە در زبان کردی باستان آنونناکی را "کەینانی" یا "کەیانی"     

خود را بە آنها منتسب می کردند. در میان طوایف دیگر کردستان باستان آنونناکی را "هەناخی" و "  

کەشانی همان کاش پی یا کاسە ی ماه بود، در  می گفتند. و "کەشانی" ئەناشی"، "ئەشانی" و "ئەنشانی"

کتاب مقدس کاشپی یا کەشانی بە کوش ظبط شده است. کاش پی یا کاسە ی ماه در واقع بە معنای "چشم  

کاش پی در واقع کەش   زمین بە ماه" است. این معنا در چشمە ی آب شور کە پیشتر گفتم متجلی بود.

واند هلال ماه شب اول را کە  در واقع این نقطە از کره زمین می تپی یا چشم میە یا چشم ماه است. 

 بسیار دور از زمین است رصد کند.

این چشمە توسط یک سگ تازی بە نام "زەنگی" محافظت می شد. زەنگی بعدها با نامهای دەنگی،  

  ، گەنجی، جەنگی، گەنزی، ئەنزو، ئەشنو، ئەسنو، نوزی، نوزه نیز تکرار شد.ی، سەنگیشەنگ

 ، شەکیکا، کەشیشا، شەکۆ، چەکۆ، سەقۆ، سەکۆ،سومریها زنگی را شەگیگ و نسب خود را بە شگیگا

دارنده ی سگ رساندند. سگبان در واقع بە معنای چوپان   یا زنگینە یا زەنگی وان یا سگبان یا سەکا

است و پیامبران باستانی بە خود لقب چوپان می دادند تا ثابت کنند پرچمدار آیین آنونناکی هستند. در 

 یا چشم دوختە شده بە ماه است کە همان کەشانی یا چشمە ی ماه است. "چویی ما "واقع چوپان همان 

کەشانی ها مردمانی غول پیکر بودند و مردم کوردیلمون بە گفتە ی مینوی خرد کە بیشتر از دو هزار  

سد آنها ئوشیدر بودند. یعنی آنها  سال قبل نوشتە شده است مردمانی غول پیکر بودند. او بە کنایە می نوی

درویش صفت و قانع بودند. ئوشیدر در لهجە ی هورامی کنونی چەشمی یەر یا چشمی در تلفظ می  

 شود بە معنای مکان چشمە. پس همان کشانی ها هستند. 

دیلمون نامگزاری شده بودند. آنها پانزده صنف بودند و هر  -این ملت بر اساس صنف خود در معبد کور

  شب یکی از این صنفها بە نگهبانی این معبد کە دارای آتش ارغوانی رنگ زیرزمینی بود می پرداخت.

این آتش آلی رنگ بود و آلی در زبان کردی بە معنای سرخ خونی بود کە اصطلاحا ارخونا، یا  

بت کرده اند و در کتاب مینوی خرد کە بە زبان کردی  ثارخوان نامیده می شد. آشوریها آن را خارونا  

ثبت کرده است. این آتش ارغوانی هم سرخ رنگ بود و هم در علامت   هپالە نوشتە شده آن را خونیر 

ره ی مریخ است.  . ماهرو یا مارەخ در متون پالە بە معنای سیاآسمانی سیاره ی ماهرو قرار داشت 

ماروخ، خورام، خومار، مارگی، هەرکی بە معنی تلخ،  درواقع عربها ماروخ را ماریخ تلفظ کردند.

 کوزه گر است. قلعە ی ماه، مرغزار، 



56 
 

تا واژه ی کاشپی و تلفظهای بعدی تاریخی آن را مانند: کاشی،   این مقدمە ی نسبتا طولانی را نوشتم

سەنگوپی،  مانگویی، ماگویی، سکا،کوماسی، ماشکی، ئەشکی، زنگی، سنگنا،  ،کوشی، کشانی

 سەنگوتی، ئەنگوتی، مەنگوتی، گوتیوم و غیرە را معرفی کرده باشم. 

در این میانە واژه ی سکا در متون رومی در قرن دوم و اول قبل از میلاد همچنان وجود دارد. از جملە  

در متون مربوط بە پادشاهی منطقە ای آدیابن در اطراف رودهای زاب کوچک و بزرگ و خابور کە 

در این   ود.شامل اربیل، رواندز، سوران، موصل، بادینان، کرکوک، جزیرابوتان و آمد و ماردین می ش

این پادشاهی با نامهای ماناباز، هێلین و ئازاد از طایفە ی سکا معرفی می متون پادشاه، ملکە و ولیعهد 

شوند کە ملکە هلین با تبلیغ یک مرد بازرگان یهودی بە نام خنانیا بن الی عازار از مکتب مزراخی یا  

ا می کند و با سفر بە اورشلیم در آنجا  یهودی خسروانی بە  مکتب اورشلیم یا یهودی کنعانی گرایش پید 

کاخها و بناهای مجلل ساخت و در آنجا  "آزاد "مبالغی را بە خیریە ها پرداخت و برای خود و پسرش  

 هم فوت کرد.

  ملە، کەلدی، ئاسوریگ،مختلف آن از جاهالی این پادشاهی پیروان آیین باستانی بایی و فرقە های 

سولاکی، گاوری یا خاوری، شەماشی، چرخی، ماشیاخی، مزراخی، ئەکاکی، یاری، گورانی،  

 مردی،ارتوشی، درویشی، پاڵەیی و غیره بودند.

فرق آیین بایی و فرقە های آن با مکتب کنعانی در مسئلە ی ماهیت روح و مسئلە ی زندگی پس از  

مرگ بود. مکتب مزراخی معتقد بە تناسخ ارواح پس از مرگ بود اما مکتب کنعانی تحت تاثیر آیین 

ی  قدیرآمونیسم قبطی معتقد بە سفر روح بە جهان دیگر پس از مرگ بود. یعنی روح اصالت وجودی ت 

با جسم داشت و روح و جسم از ازل تا ابد با هم در ارتباط بودند و روحی کە پس از مرگ از یک جسم  

دوباره بە جسمی دیگر حلول نمی کرد تا دوباره زندگی کند بلکە روح وقتی از جسم جدا   د جدا می ش

تمامی می شود بە جهان دیگر می رود و سپس در یک موعد خاص کە کسی نمی داند چە وقت است 

ارواح بە سوی بدنهای مومیایی شده ی خود برمی گردند و در آن حلول می کنند و سپس از جای برمی  

خیزند و زندگی دوباره را آغاز می کنند. اما مکتب مزراخی قیامت روح را منوط بە دادگاهی ارواح  

این پل محل  است.  بر پل "چنما" می دانستند. چنما همان واژه ی چما در زبان کردی بە معنای "چرا"

آزمایش روح برای افتادن در زی ئودخودرا است و زی ئودخودرا یا دره ی دوزخ همان ئوشیدر یا  

نرگال یا سوریجا است. فرشتە ای کە یک دست آهنی با پنج انگشت    آن مرکز خورشید است و نگهبان

ورەوەرد نام دارد نماد باز نماد او است. این دست کە اردیواسور یا دیوارشیر،اردشیر، بردوشیر، س

نشان داده می  )نماد مرگ(پنج انگشت این دست با یک باز شکاری دست سورەکە یا ایزد نرگال است.

ییل است. او در ادبیات کاشپی سوریگاش نام دارد. سمبل او خروس سفید انام عبرانی او راف شد.



57 
 

نوای صبحگاهی این خروس شوفار نام دارد کە در شاخ گاو متجلی   پرطلایی ایستاده بر دیوار است.

گفتە می شود. بچە  است. نام این گاو خاتوش است و نماد خشە یا کۆچەک است. کۆچەک بە بچە ی شتر 

میزراخ یا ماردوخ یا خسرو بە معنای محل   ی شتر یا کۆچەک لقب معبد کوردیلمون)میزراخ( است.

حلول روح در چشمە ی آب زندگی یا کاشپی است و آن کنایە از برخاستن روح ماردوخ از چشمە ی  

و او ناشی از یک جرقە ی سنگ سفید چخماق در آب این چشمە بود. او تجلی نور و  آب زندگی است 

 طیفهای هفت گانە ی آن بود و در طاووس یا ماهرو و همچنین تجلی کەسکاسۆر یا رنگین کمان بود.

یعنی درخشان. در زبان کاشپی بە رنگین کمان می گفتند ارخشو و اشکانیها بە آن سوخرا می گفتند. 

الدور بود و عبارت بود از  نماد ارخشو یا رنگین کمان چرخ بود و چرخ بە معنای تقویم سالانە یا س

 و دوازده ماه. دەمچهار فصل یا 

سکا بە کاشپی های زمان هرودوت کە بە کردستان باستان سفر کرده است گفتە می شد. آنها پهلوان و 

جنگاور و تیرانداز و گرزی بودند. گرزی یا گوردی بە معنای کسی کە با گرز می جنگد می باشد. او  

ونا بە دست درباره ی آنها و داستان کشتار سران بیست و هفت طایفە ی سکایی در شهر اشکوز یا خار

 امپراطور ماد هوەخشەتەرە می گوید. 

با تمام اینها در متون رومی از قرن دوم قبل از میلاد با نام یک پادشاهی برخورد می کنیم کە تاثیرات 

مهمی بر معادلات سیاسی آن دوران داشتە است. آدیابن یا هدیاب یا دوین زمانی متحد تیگران بزرگ 

 پرداختە است.پادشاه کردستان و ارمنستان بود و زمانی خود با قدرت بە ایجاد قلمروی قویتر 

در متون رومی بە اربلا یا اربیل کنونی بە عنوان بخشی از قلمرو آدیابن اشاره شده است نە پایتخت آن.  

این مطلب درست است زیرا قلعە و پادگان دوین یا ادیابن بر یک کوهستان بلند بە نام پیرمام بنا شده 

وسیعی مسلط است و است کە بر دشت اربیل مسلط است. این منطقە ی کوهستانی بر محوطە ی بسیار 

تا کوه مقلوب در سی کیلومتری موصل در شمال و رواندز در شرق و دشت کرکوک درغرب و دربند 

در این کوهستان شما برخورد می کنید با نامهای جالب کردی   گۆم ئەسپان در جنوب وسعت دید دارد.

انی و پیشتر یافت می شوند باستان کە در متون پالە اسامی پهلوانان و فرمانروایان تاریخی دوران اشک

پادشاه معروف چوخایی   مانند بەستۆرە کە نام فرزند زریوار کەی لهۆر وزیر و برادر کەی هیستەسپ 

 میلاد تغییر فرقە داد و بە آیین مزدیسنای او گروید. کە بە پیامبر زردشت کرد در قرن هشتم قبل از

زردشت از پیامبران باستانی متعلق بە آیین بایی یا آنونناکی بود اما او تفسیر جدیدی از این آیین داد کە 

بسیاری از سنتهای آیین آنونناکی را کە در زمان اشکانی خیونی یا هنوخی می نامیدند تغییر داد از 

ی و باغداری و دامداری بە  جملە قربانی حیوانات را ناپسند و غیراخلاقی اعلام کرد. او بە کشاورز 

می کرد و فرقە ی او بە کیش خزایی یا طبیعتگرایی تمایل داشت. عنوان یک فضیلت اخلاقی نگاه 



58 
 

خزایی ها بە تناسخ اعتقاد داشتند و اولین روح رها شده از چرخە ی تناسخ را روح دوموزید می  

 دانستند و دوموزید فرشتە ی حاکم بر زمین بود کە بعدها تموز تلفظ می شد. 

از نامهای دیگر تاریخی کە اکنون در منطقە ی دوین معروف هستند می توان بە "بالیسان" اشاره کرد 

معرفی شده است. او در قرن دوم قبل از میلاد حکومت کرده  ر" اکە در متون رومی با نام "ئەبدیس

او جالب هستند و بر روی مناطق یا خاندانهای معروف کرد ماندگار پس از است. نام سایر پادشاهان 

یا نەبەز کە نام معروفترین پادشاه ادیابن است و  ، شده اند. مانند شێروان کە تلفظ کردی ارتخشیر است 

اکنون با   در متون رومی بە مونوباز ثبت شده است. همچنین "ئازاد" کە بە ایزاتس نوشتە شده و

  هراسپ نوشتە شده است " کە مراوەی"م مال دوین وجود دارد. یا عنوان" باتاس" روی یک شهر در ش

برخورد "رەقبەکت " همچنین بە نام پادشاه  بە یادگار مانده است.  یک روستا در آن حوالیو نام او بر  

نام جالب دیگری   در شرق دشت اربیل بە یادگار مانده است. "بەحرکە"می کنیم کە نام او بر ناحیە ی 

شەهرەت کە اکنون شارێ  کە دوست دارم بە آن اشاره کنم آتیلو است کە اکنون شاکەلی تلفظ می شود و 

اما اکنون با نام "هەریر" روی یک شهر در نزدیکی باتاس موجود   تلفظ می شود و یک نام زنانە است.

 است.

و نام آن بە نەوشیرۆکە   این پادشاهی در قرن سوم میلادی توسط امپراطوری ساسانی کورد از بین رفت 

   یا بە زبان کردی کنونی بە "شێروانە" تغییر یافت.

الی خاس  ،همانطور کە گفتم آیین مردم این منطقە بە تعبیر جناب زرتشت آیین بایی و در سنت آرامی

بود. این آیین دارای فرقە های متعدد بود اما معروفترین فرقە ی آن میزراخی یا خسروانی یا شرقی  

 بود. 

میزراخ، خسرو، ماردوخ، مارقرنی همگی اشاره بە فرشتە ی بزرگ خدا میکاییل دارند. او نگهبان  

طبیعت و فرمانروای پیدا و ناپیدا است. او جانشین آنو پدربزرگ خود است کە مرکز ثقل هستی در 

لولان و پسرش  کنترل او است. آنو جانشین لولان شد کە خداوند کنترل هستی را بە دست او داده بود. 

کوماربی و تشوب نماد نیروهای جاذبە و دافعە و گریز از مرکز و انتقال انرژی هستند. آنها توسط  

خدای خالق مامور تنظیم نظم کائنات شدند. ماردوخ وقتی متولد شد دارای روح بود و تجسد یافتە بود و  

ف شد. او نور درآب تعری  توسط پدرش انکی غسل تعمید داده شد. وجود ماردوخ در گستره ی زمان

بود این آب در سنگ قرار داشت و این سنگ گوهر نام داشت و دارای خڕه یا حکمت بود. یعنی پویا  

بود و بە دور خود می چرخید. ماردوخ اداره کننده ی کائنات است. ماردوخ دارای ماهیتی نوری بود  

ظهور و تجلی ماردوخ با   پس خورشید کە نور و آتش است مسبب تجلی ماردوخ است. بە دلیل اینکە



59 
 

طلوع اولین اشعە ی نور بر صورت او درآب بە معنای آغاز زمان و حرکت است کە در چرخش 

سنگ خره بە دور خود آغاز شد پس نقطە ی ظهور او مبداء زمان بە حساب آمد. برای اینکە زمان  

هرگز توقف نمی کند پس آن نقطە جاودان نامیده شد. جاودان مکان سنگ خرد است و ازحکمت این 

دیلمون -زندگی و درخت حکمت رویید. بنابراین در آن نقطە معبدی ساختند کە بە کور سنگ درخت 

محل ظهور ماردوخ نیز بە طاق خسرو معروف شد. مزراخ مقدسترین مکان روی زمین   معروف شد.

 است و از این رو حکمت شرقی یا خسرودات یا میزراخ پایە ی آیین دادپروری بایی شد.

بە علت ظهور اندیشمندان متعدد در این باب فرقە های متعدد از این آیین منشعب شدند کە کار برخی از 

آنها بە اختلاف کشیده می شد و پیامبران و فیلسوفان و پادشاهان بسیاری بە دلیل همین اختلافات کشتە  

در همین آدیابن یک روحانی مزراخی بە دلیل اینکە از مزد یسنی بە مندایی گرویده است کشتە   شدند.

اما در دوین همانطور کە گفتم آثار قبرهای باستانی   شده است. شرح آن در تاریخهای رومی آمده است.

موجود در آنجا بە طور دقیق از عقاید دینی مردم این پادشاهی پرده برمی دارند. این عکسها متعلق بە  

وین سفر کرده است و از این قبرها بە د   ٢٠١١دوست قدیمی ام دکتر هەڤال نەژاد است کە سال 

 عکسهای زیبایی گرفتە است.

بر روی سنگ قبرها علامت خاچ کە نماد شهر کوردیلمون قبلە ی ماردوخیان است دیده می شود.  

همچنین علامت لوزی یا خشت کە نماد کراس یا پوست مار است و همانطور کە گفتم ایزد میکاییل با  

شناختە می شود بە معنای دارای روح و جسم کە در میانە ی ازلیت زحل و نام ماردوگ یا ماردوخ 

ابدیت خورشید قرار گرفتە است و او مشتری یا هرمز است و نماد جاودانگی و تعادل و همیشگی بودن  

آفرینش و زندگی است کە نماد آن زمان است. در قبرهای دیگر شکل خنجر و شمشیر دیده می شود. 

ارابە ی سوریجا یا رافاییل است و بە معنای حرکت زمان از ازلیت بە سوی  خنجر نماد چرخ یا 

جاودانگی یا زندگی زمینی است. اما شمشیر نماد پایە ی ستون ترازوی عدالت یا مفهوم تعادل خلقت  

است، نوک شمشیر رو بە زمین است و آنجا گودان یا کنعان است و مکان آنو سلطان فرشتگان است. 

این   معنای انعکاس یا تصویر تصور رویدادهایی است کە در واحد زمان می گذرند و گودی جای او بە

گودان آیینە   در اندیشە ی او می گذرند  در گودان بعد مادی بە خود می گیرند.کە تصورات خدای خالق 

پس خداوند از دریچە ی چشم آنو بە جهان هستی می نگرد.  است. آنوی کائنات است و چشم جهان بین 

پس آنو چشم جهان بین خداوند است و ماردوخ مردمک این چشم است و سوریجا مژه های این چشم و  

شاماه سفیدی کره ی چشم و آب این چشم کە اشک نامیده می شود از ختان است. انلیل پلک این چشم و  

 انکی ابروی این چشم است. 



60 
 

بر روی این سنگ قبرها خورشید و عصا و چیزی مانند شانە دیده می شود کە دارای هفت دندانە  

بوو یعنی  -گودان- است، همچنین علامت بی نهایت نیز دیده می شود کە نماد تثلیث زمان یعنی زوو

  انکی در ازلیت، ماردوخ در جاودانگی تعادل، ئوتوش در ابدیت. اما عصا نماد خرد در قضاوت است 

کە قضاوت شغل چخا ها یا کدخداها بود. آنها را دیاکو، گودی، آگادی و خشە یان چوخا می خواندند. آن  

آنو یا ازلیت آنو است و جایگاه  -شکل کە شبیە شانە است نماد زمان یا ئەزمان است و در حقیقت زوو

ن کردی است بە  انکی پسر بزرگ او است. همانطور کە می دانید زوانو همان زوان یا زمان در زبا 

. چرا زبان و شانە با هم ارتباط دارند؟ شانە بە معنای رنگین کمان و پل است. یعنی ارتباط معنای زبان

گرفتن. شانە بە معنای منشور رنگ و کیفیت نوری ماردوخ است. شانە بە معنای تجزیە ی نور در آب 

ن سخن  است و آن داستان ظهور ماردوخ است. اما زبان بە معنای نطق و گفتار نیز می باشد. بنابرای 

گفتن و نطق و اندیشە ناشی از سنگ حکمت سیاه یا خره است کە در دستان ماردوخ قرار دارد. اما  

نور ماردوخ توسط دستان سوریجا بە سنگ حکمت یا گاودان اصابت کرد. سوریجا فرشتە ی نگهبان  

است. بنابراین نفس و نطق کە اساس  روح و هدایت کننده ی نور است زیرا او نگهبان تنور خورشید 

 اندیشە و ارتباط گرفتن است ناشی از نور ئوتوش با دستان سوریجا و نفس او در دهان ماردوخ است. 

بە همین دلیل سوریجا را مرد یعنی شاهد می نامند. او همزاد ماردوخ است زیرا پسرعموی او نیز می  

باشد. او برادر شاماش است و نگهبان او است، همچنین ارابە ران ماردوخ نیز می باشد. او ابتدا  

روس و شوفار  جانشین آنو بود اما با تولد ماردوخ این مقام بە او رسید. تجلی او در صدا و بانگ خ

 در هنگام حضور او پارس می کند.است و سگ سە بار در شب 

فکر می کنم مطالب نگفتە را بازگو کرده ام اما یک نکتە را بە شکل ناکامل بازگو می کنم و این است 

اولین اشعە ی خورشید بە زمین است محل تولد ماردوخ است ولی  کە چرا کوردیلمون کە محل اصابت 

گاودان بە حساب نمی آید؟ همانطور کە گفتم گاودان در کره ی زمین اورشلیم است اما کوردیلمون  

مکان وەر یا ئوتوش است برای اینکە اولین بار خورشید در آنجا متجلی شد، پس بە آنجا خورشیده می  

ل تثلیث زمان کە قبلا نوشتم کوردیلمون سمبل ابدیت و اورشلیم سمبل جاودانگی  گویند اما با توجە بە مد 

 است پس سمبل ازلیت بر روی زمین کجاست؟ 

با احترام باید بگویم هنوز زود است بە آن پاسخ بگویم، اما وقتی آن را اعلام کنم بسیار شگفت زده می 

شوید زیرا پاسخ یک سوال بسیار سخت دانشمندان باستانشناس را کە هرگز بە آن دست نمی یابند ارائە  

 خواهم کرد...  



61 
 

همین را در پایان بگویم کە خداشناسی علمی بسیار زیباست، زیرا در آن احساس امنیت می کنید. پس  

 . و آن راز را بە شما بگویم منتظر باشید تا فرصت آن فراهم شود 

 شما می توانید از لینکها استفاده کنید و درباره ی پادشاهی آدیابن بیشتر بدانید.

 سپاسگزارم! 

 ٢٠٢٥آزاد کریمی، دهم مارچ 

  

 

https://en.wikipedia.org/wiki/List_of_kings_of_Adiabene 

 

https://www.cambridge.org/core/journals/iraq/article/images-of-kings-of-

adiabene-numismatic-and-sculptural-

evidence/585AC7947F510E51A1AD2297922DE103 

 

https://www.cambridge.org/core/journals/iraq/article/images-of-kings-of-adiabene-numismatic-and-sculptural-evidence/585AC7947F510E51A1AD2297922DE103
https://www.cambridge.org/core/journals/iraq/article/images-of-kings-of-adiabene-numismatic-and-sculptural-evidence/585AC7947F510E51A1AD2297922DE103
https://www.cambridge.org/core/journals/iraq/article/images-of-kings-of-adiabene-numismatic-and-sculptural-evidence/585AC7947F510E51A1AD2297922DE103

