Dr. Zurab Aloian

al-Hallasch in der Tradition der Yezidischen Kurden

Huséni suri ba
Reya heq nasi ba

[Er] war der geheime Huseyn,
[Er] wusste den Weg zur gottlichen Wahrheit.
Aus dem yezidischen Gedicht
(Siléman 1979:139).

Einleitung

Der Islam hatte seinen Ursprung im 7. Jahrhundert auf der Arabischen Halbinsel, einem hauptséchlich
von Beduinen bewohnten Steppen- und Wiistengebiet. Die arabische Halbinsel lag damals am Rande
des Einflussgebiets des Byzantinischen Reichs auf der einen und des Perserreichs auf der anderen
Seite. Die religiosen Traditionen dieser Imperien und die auf der Halbinsel lebenden anderen
Glaubensgemeinden haben die islamische Weltanschauung mitpragen kénnen und spéatere Stromungen
im Islam mit beeinflussen konnen. Dies trifft auch fiir den Sufismus zu, einer Sammelbezeichnung fiir
unterschiedliche Gruppierungen einer noch heute bedeutenden islamischen Glaubensstromung, die
sich durch mystische Traditionen und Riten auszeichnet. Obwohl die Sufis ihre Bewegung auf
Mohammed und die ihm vorangehenden Propheten zuriickfiihren, wurde die Bewegung als solche erst
im frithen 10. Jahrhundert begriindet. Bis zum Ende des Jahrhunderts hatte sie sich bereits {iber den
heutigen Irak (Basra und Bagdad, der Hauptstadt des Abbasidenreiches) sowie in den restlichen
islamischen Gebieten ausgebreitet. Anhand dessen, was iiber Lebensweise, Doktrin und Ritus der
Bewegung bekannt ist, lisst sich eine bemerkenswerte Ahnlichkeit des Sufismus mit #lteren nicht-
islamischen  asketischen, —mystischen Bewegungen wie Nestorianismus, (Gnostizismus,
Neuplatonismus, Manichdismus und Buddhismus feststellen. Diese Bewegungen aber existierten

bereits lange bevor die ersten sufistischen Gruppen in denselben Gebieten auftauchen.

Das gilt auch fiir die iiberwiegend von Kurden bewohnten Gebiete zwischen den heutigen Staaten
Iran, Irak, Tirkei und Syrien. Dieses Land unter den Namen Korduena, Gorduena, Karduniasch, Land
der Kardu oder Kortitschaik wurde bereits in babylonischen, altgriechischen, romischen, armenischen
und hebriischen Quellen (auch im Talmud) erwéhnt. Die Sprache und die dltere Religion der Kurden
haben indogermanische Wurzeln, die im Laufe der Zeit unter islamische Dominanz geraten. Die
verschiedenen Wellen der Islamisierung Kurdistans waren politischer, als auch religioser und
kultureller Dimension. Sufismus mit seiner Offenheit anderen Traditionen gegeniiber bot den Kurden
einen Weg fiir die Teilnahme an der islamischen Glaubenswelt unter starker Bewahrung der
kurdischen Kultur. Unter anderem resultierte in diesem Prozess auch die Entwicklung der Yezidi
Religion, die heutzutage von 5 % der Kurden (ca. 800 000) Personen praktizieren wird. In den

Forschungen werden altbabylonische, mithraistische oder zoroastrische Ursprungselemente des



Yezidentums diskutiert. Was aber unumstritten ist, ist der starke Sufi-Einfluss auf Glauben und

Sozialstruktur der Yeziden.

Al-Halladschs Status im Yezidentum

Die yezidische Kosmologie besagt, dass sieben Engel (Gotter in der fritheren Tradition) durch den
Willen Gottes der Reihe nach das Universum regierten. Nach den komplexen geschichtlichen und
kulturellen Anderungen, fingen die Yeziden im Mittelalter an zu glauben, dass die Sufi- Scheichs
diese sieben Engeln reprisentieren kdnnten. Sie sind die menschliche Emanation der sieben Engel, die
das Weltliche mitbestimmen. Es waren vor allem die Scheichs, die 'Adi bin Musafirs Leben und Lehre
beeinflusst haben. Scheich 'Adi selber ist die Hauptperson in der Geschichte der Yezidischen Kurden.

Obwohl viele Sufi die Weltanschauung von Scheich 'Adi und infolgedessen von dem ganzen
Yezidentum mitgeprigt haben sollen, hat al-Halladsch eine der ausdrucksvollsten Rollen in der
Folklore und im religiésen Glauben der Yeziden (Massignon 1975:1, 91; 11, 470; Menzel 1931:1165).

In diesem Vortrag werden zwei zentrale Thesen vorgestellt: 1) al-Halladsch hatte eine direkte Wirkung
auf 'Adi bin Musafirs Leben und Lehre; 2) Die Beziehungen zwischen dem kurdischen Nachfolger von
al-Halladsch und der kurdisch sprechenden Gemeinde Namens Halladschi in Aserbaidschan. Mein

Hauptinteresse ist aber wie al-Halladsch in den yezidischen poetischen Texten dargestellt wird.

al-Halladsch und 'Adi bin Musafir

Scheich 'Adi bin Musafir wurde um Jahr 1071 in Bayt-Far, im Beqaa Tal des historischen Syriens
(heute Libanon) geboren.! In seiner Jugend zog Scheich 'Adi nach Bagdad um, wo er studierte und
prosaische theologische Texte islamischen Charakters und spiter auch Sufi Qasiden (Gedichte)
schrieb. Im Jahr 1111, nach dem Tod seines Lehrers al-Ghazali und der Unruhen in Bagdad zwischen
Sunniten und Schiiten, ging Scheich 'Adi ins kurdische Gebirge Hakkari, wo er eine Bruderschaft
(Tariqa) griindete und im Alter von 90 Jahren starb. Nach seinem Tod hat sich die Tariqa 'Adawija mit

den Yeziden verschmolzen.2

In den letzten Jahren seines Lebens in Bagdad zeigte 'Adi bin Musafir Interesse am Sufismus und
demzufolge lernte wichtige Sufi Personlichkeiten kennen. Aufgrund der in Bagdad geschriebenen
Werke von Scheich 'Adi und seiner in Hakkari gehaltenen Ansprachen, seinen Wundertaten (karamat),
seinem Fasten und Selbst-Qualen, bin ich der Meinung, dass er zu einem hdchst ekstatischen Trend

des Sufismus gehorte. Das kann der Grund dafiir sein, dass viele ekstatische Sufis unter den Yeziden

! Die kurdische Tradition behauptet, dass der Name des Dorfes vom Konemisk abgeleitet wird. Beyt-Far auf
Arabische bedeutet ‘das Haus der Maus’ und Konemisk heifit auf Kurdisch ‘der Zelt der Maus’.

2Scheich 'Adis Biographie und theologische Ansichten sind das Thema meiner PhD Arbeit, die ich 1999 in
Budapest verteidigt habe. S. z.B.: Aloian 1999; Aloian 2000; Aloiane 1997.



beliebt sind wie Rabi'a al-'Adawiya, 'Abd al-Qadir al-Gilani und al-Halladsch. Alle diese Sufis hatten
einen speziellen Respekt vor al-Hasan al-Basri, der auch in der yezidischen Kosmogonie préisent ist.
Uberdies informiert uns Ibn Khallikan, dass 'Adi bin Musafir der letzte in der Kette beriihmten Sufis
war, zu der auch Hammad ad-Dabbas3 und 'Abd al-Qadir al-Gilani gehorten.
Auf der anderen Seite befand sich keiner der Theologen, der al-Halladsch kritisierte, in Scheich 'Adis
Gesellschaft. Sogar der angesehene Philosoph al-Gazali, der 'Adi bin Musafir sehr stark beeinflusst
hatte, glaubte daran, dass al-Halladsch ein Heiliger gewesen sei (Prozorov 1991:270).
Was faszinierte Scheich 'Adi an al-Halladsch? Nach meiner Analyse es die folgenden Elmenten sein
konnten:

- al-Halladschs Ablehnung vom Tragen der Sufi Wollstoffe als eine Art Aufbegehren gegeniiber dem

elitirem Sufismus,

- al-Haladschs Bezug auf die mittellose soziale Schicht,

- seine strickte Askese,

- seine Wundertaten.
Auflerdem warteten manche Menschen in Bagdad sogar hundert Jahre nach al-Halladschs Exekution
auf sein gottgewolltes Wiederkommen. Dariiber berichtete 399/1057 der Dichter Abu 1-'Ala al-
Ma'arri4 Man kann also nicht ausschlieBen, dass 'Adi bin Musafir in Bagdad al-Halladschs
Sympathisanten traf.

Eines der Elemente von al-Halladschs Einfluss auf Scheich 'Adi war wahrscheinlich die Rolle von 'Isa
(Jesus) als eines idealen Propheten. Al-Halladsch beschéftigte sich mit dem Thema 'Isa-Mahdi und
versuchte, die Taten des Propheten nachzuahmen.d 'Adi bin Musafir hat auch oft die Taten und Worte
von 'Isa betont. Zum Beispiel begriindete er Selbst-Qual und Fasten mit der traditionellen Sage: ‘Isa
rief seine Lehrlinge dazu auf, hungrig, durstig und nackt zu bleiben, um den Hochsten Herrn zu
erblicken und die Unsterblichkeit zu erreichen. Es gibt eine erstaunliche Parallele zwischen der Askese
von al-Halladsch und der von Scheich 'Adi. Einst war al-Halladsch so erbarmlich angezogen, dass
jemand ihm einen alten, verschlissenen Talar gab. Dann las er sein Gedicht, das die Bekleidung fiir
die gottliche Freiheit unndtig macht (Massignon 1975:1, 46). Diesbeziiglich existiert eine Geschichte
von Scheich 'Adis Neffe und Nachfolger Abu 1-Barakat, die demonstriert, dass fiir Scheich 'Adi die
Bekleidung eine Hiirde fiir den richtigen fagr Kult war (al-Hasani 1953:8).6

3298-301/910-914 beging ad-Dabbas Verrat gegen seinen friiheren Meister al-Halladsch. Wir wissen auch, dass
ad-Dabbas nah zu al-Dschunajd stand (Massignon 1975: 1, 476, 510, 515, 534, 540; 11, 91ft, 107ff, 507-08).

4Mez 1922:289 erwihnt Abu I-'Ala al-Ma'arri's Risalat: 347.

5Massignon 1975:1, 659; 11, 231, 397 etc.; Mez 1922: 285. Der Prophet 'Isa spielte auch eine wichtige Rolle bei
vielen Sufis. Al-Hasan al-Basri sagte sogar, dass "es keinen anderen mahdi aul3er 'Isa gibt" (Massignon 1975:1,
248).

6Interessanteweise nennen die Yeziden den Tod ,,der Kleidwechsel*.



Ein anderes legendéres Merkmal von Scheich 'Adis Askese kann bei vielen ekstatischen Sufis entdeckt
werden, einschlieend al-Halladsch. Nach seinem Umzug nach Hakkari bearbeitete Scheich 'Adi sein
Ackerland und néhte seine Bekleidung selbst. Er trank nie das Wasser von anderen, a3 nie das Essen
der anderen und benutzte nie Waren der anderen. Er starb sogar im Hause, das er selbe gebaut hatte.
Hier sehen wir das Gegenstlick mit al-Halladschs Verhalten: nach seiner dritten Pilgerfahrt nach
Mekka kaufte al-Halladsch einen Besitz in Bagdad und baute selber ein Haus, in dem er die Menschen
empfing (al-Hasani 1953:7; Massignon 1975:1, 52).

'Adi bin Musafir wusste von Wechselfdllen im al-Halladschs Leben und zog Lehre daraus. Wahrend
al-Halladsch von den einfachen Menschen geliebt und geachtet wurde, beneideten ihn die Machthaber.
Deswegen betonte Scheich 'Adi immer wieder, dass diejenigen, die ihn beneideten, nie in der Lage
sein werden, seine religiose Gelehrsamkeit in Frage zu stellen (Frank 1911:66-67). Auch als die Lage
in Bagdad immer chaotischer wurde, hat Scheich 'Adi wahrscheinlich erkannt, dass sein Schicksal
woanders liegt und wollte seine Anndhrung an Gott in den Bergen vollziehen. Vielleicht sehen wir
hier aber die &hnliche Motivation: Scheich 'Adi Anliegen war es, islamische Werte an nicht Moslems
zu vermitteln. Al-Halladsch Sohn Namens Hamd erzdhlte, dass al-Halladsch nach einem Jahr
Aufenthalt in Bagdad nach Khorasan reiste, um “das Land der Abgoétterei zu Gott zu rufen®
(Massignon 1975:1, 51).

‘Adis schiitenfeindliche Meinung spiegelte seine Erfahrungen in Bagdad im 11.-12- Jahrhundert und
seine theologischen Positionen wider.” Es ist auch interessant zu beriicksichtigen, dass die
Beziehungen zwischen Schiiten und al-Halladsch eher feindlich gewesen waren.8 Nach dem Tod 'Adi
bin Musafirs, begannen die Yezidischen Kurden zu glauben, dass er einer der drei Inkarnationen
Gottes war. Der zeitgenossische Historiker Istakhri schrieb, dass die Vergdtterungsdoktrin auch in der
Lehre von al-Halladsch eine zentrale Rolle spielte. Demzufolge verehrten ihn die Staatsbeamten und
sogar die Biirgermeister in Irak, al-Dschazira und al-Dschibal, d.h. in den Gebieten, wo viele Kurden
lebten (Massignon 1975:1, 68).°

Ich kann aufgrund der genannten Faktoren Scheich 'Adi als einen Halladsch orientierten ekstatischen

Mystiker bezeichnen.

"Die stindigen Konflikte zwischen Schiiten und Sunniten in Bagdad im Mittelalter wurden in vielen
Forschungen analysiert. S. z.B. Mikhailova 1990.

8Die Schiiten beschuldigten al-Hallag mit da ‘wa ila 'l-rububiya (‘ffentliche Forderungen nach Gottes macht').
Die Schiiten haben es auch erreicht, al-Halladsch Exekutionsbedingungen zu verschlechtern. Der Grund war,
dass nach dem Verschwinden von al-Mahdi 260/873-74 die Schiiten empfindlicher im Versuch wurden, wenn
jemand dhnliche Formen der Geheimtuerei nachahmte (Massignon 1975:1, 197, 342-43, 445 etc.).
9Al-Dschasira ist ein von den Kurden bewohntes Gebiet zwischen der Tiirkei, Irak (Region um die Stadt Zakho)
und Syrien (Provinz al-Dschasira). Der Name stammt aus dem Aramadischen: So hie3 die legendére Stadt
Gazarat bit Kardu (die Insel der Kurden), die heutige Stadt Cezire in Nord Kurdistan/Tiirkei. Al-Dschibal war
eine arabische Bezeichnung von heutigen irakischen kurdischen Berggebieten (dschibal bedeutet auf Arabisch
'Berge").



Yezidische Religidse Poetische Texte Giber al-Halladsch

Aufgrund der yezidischen Esoterik waren die miindlichen Texte der Yeziden fiir die Wissenschaftler
lange Zeit nicht erreichbar. Als erste haben die Briider Ordixané Celil and Celilé Celil, selbst Yeziden
aus der damaligen Sowjetunion und ein Jahr spéter die Yeziden aus Kurdistan-Irak Xidiré Siléman und
Xelilé Cindi die mindlichen Texte der Yeziden veroffentlicht. Erwdhnenswert ist, dass die
yezidischen miindlichen Texte im Allgemeinen und die Geschichte iiber al-Halladsch (Huseyné Hellac
oder Hellacé Huseyn) im Besonderen reiche sprachliche Farbkompositionen und bildhafte

Erzihlungen haben. 10

Die Yeziden interpretieren al-Halladschs Universalismus als ein Zeichen fiir den nicht islamischen
Inhalt seiner Lehre. Sie denken deswegen, dass al-Halladsch kein echter Moslem war und er den
Koran nur in die Hand nahm, wenn sich ihm jemand néherte (Siléman & Cindi 1979:135).

Die yezidischen Gedichte sind ein Beweismaterial fiir das psychologische und gesellschaftliche Klima
in der Region wihrend des Verfahrens gegen al-Halladschs und dessen Hinrichtung.

Al-Halladsch der yezidischen Texte ist ein Freund der Mittellosen:
Her¢a ew Bexdayine,
Xwera sa dibiin, dikenine,
Go: "Em herin Huséyini ber miskine"

Diejenigen, die Bewohner Bagdads sind,
Freuten sich und lachten,

[Sie] sagten: "Wir gehen nach Huseyn, [der] bei den Armen ist" 11

Die Yeziden sahen das Verfahren gegen al-Halladsch als eine Tat der Mollas, der Reichen und dem
Kalifen gegen die ausgebeutete Schicht. Laut der Yeziden hatte al-Halladsch eine Schwester Namens
Xecé (verkiirzte Variante von Hadschidscha), die aus Khorasan stammte. Sie wird als Xeca Xuristani
(in der ersten Geschichte) oder Xeciica Xuristani (in der zweiten) genannt.12 Interessanterweise wird
in der zweiten Geschichte Xecé als “die Schwester des Jenseits” und al-Dschunajd als “der Bruder des
Jenseits” bezeichnet. Diese Institution der Schwester bzw. des Bruders des Jenseits ist in yezidischer
Tradition - aber auch unter den Kurden generell - sehr Wichtig.13

Die Xecé in den yezidischen Texten erwéhnt einen Gast aus Khorasan, der bald zuriickkehren muss.

Ich habe drei mégliche Erklarungen dafiir:

10Dje kurdische Folklore wurde von vielen Wissenschaftlern hoch geachtet. S. z.B. Nikitine, 1956:255-81 und
Louis Massignons Einleitung zu Basile Nikitines Buch.

H(elil 1978:38.
12Wir wissen, dass al-Halladsch in der Tat eine Schwester hatte und dass er starke Beziehungen mit Khorasan
gepflegt hatte und sogar zweimal diese Gegend besuchte (Massignon 1975:1, 50, 64, 66 etc.).

13 Asatryan 1981; Kreyenbroek 1995:136 etc.



1) Xecé redet von einem Sufi, einem Lehrling al-Halladschs, der nach Khorasan eilen muss, um
Hilfe zu holen.14
2) Der Gast ist al-Halladsch selber, der ohne Verzogerung Bagdad verlassen und sich in Khorasan

verstecken muss.

3) Es ist eine allegorische Darstellung und bedeutet, dass al-Halladsch das Gesetz Gottes iibertrat.
Als asch-Schibli eine Rose anstatt Steine auf al-Halladsch warf, zitierte er die folgende Verse aus dem
Koran: "Haben wir dir nicht Géaste — woher auch immer — verboten? (Koran: 15. 70)" (Massignon
1975:1, 537-538). Aber al-Halladsch versteckt sich nicht sowohl in den yezidischen Gedichten, als
auch in Wirklichkeit. Trotz Xecés Vorschlag nimmt er alles hin, was auf ihn zukommt, einschlieBend
Folter und Hinrichtung. Asch-Schibli, der auf al-Halladsch eine Rose warf und von ihm deswegen
gerligt wurde, wurde er bei den Yeziden durch al-Dschunajd ersetzt. Wir wissen, dass die Beziehungen
zwischen al-Dschunajd und al-Halladsch nicht ungetriibt waren. Aber al-Dschunajd brach den Kontakt
mit al-Halladsch viel frither ab, ndmlich 289/910 (Massignon 1975:1, 50, 118-119 etc.). Die kurdische
Tradition folgt hier anderen lokalen Versionen, die und aus bestimmten Griinden asch-Schiblis Geste
fiir al-Dschunajd beansprucht.15 Der Tenor der Geschichte ist, dass obwohl al-Halladsch immer bereit

war, den Menschen zu helfen, half ihm kein einziger Mensch wihrend seines Verfahrens.

Das Blutthema, das in der wahren Geschichte so wichtig war, ist auch von den Yeziden iiberdacht
worden. Allah fi dami ("Gott wird fir mein Blut zu Antwort stellen") war ein Leitmotiv des
Geschehens, womit al-Halladsch seine Unschuld zu Ausdruck brachte (Massignon 1975:1, 599-600,
668). Die yezidischen Gedichte erzdhlen, dass nachdem die Unglédubigen seinen Korper entweihten,
das Blut spritzte und der Sufi seine Gedanken {iber Stolz und Wahrheit duBerte:

Be (h)ra heq séwirand,

Hingé kafira cinyiazé Huséyin dihincirand,
Xiné hevraz avit, Huséyin go: "Eynulsere, véra dikubirand".

Die Meere verschoben [die Offenbarung] der Wahrheit,

Dann entweihten die Ungliubigen Huseyns Korper,

[Sein] Blut spritze nach oben [und] Huseyn sagte: "[Das ist] das Wesen des Geheimnisses, das Stolz
erhéhe”.

Behra wa go, hege,
Hingé kafira ciniyazé Huséyin dikir seq il seqe,
Xiiné hevraz avit, Huséyin go."Eynulsere, eynulfera eynulhege".

14Seine Feinde behaupteten, dass al-Halladsch einen sozialen Aufstand leiten wiirde. Als al-Halladschs Papiere
beschlagnahmt waren, hat es sich herausgestellt, dass zwei festgenommene Sufis seine Gefahrten in Khorasan
waren (Massignon 1975:1, 515).

I5Die kurdische Tradition respektiert asch-Schibli und das kann der Grund sein, warum man ihn durch al-
Dschunajd erstezt hat. Demnach schrieb der kurdische klassische Autor Melayé Ahmedé Ceziri (16.-17 Jhr.):
"[asch-]Schibli, Sa‘adi und Ali Farh//[In denen] die Liebe [Gottes] sich offenbarte" (Melayé Ceziri:43).



Die Meere sagten[dann]: Das ist wahr,

Dann zerrissen die Ungliubige Huseyns Kérper in Stiicke,

[Sein] Blut spritzte nach oben [und] Huseyn sagte: ""[Das ist] das Wesen des Geheimnisses, das Wesen
des Plisiers, das Wesen [gottlicher] Wahrheit” (Celil 1978: 39).

Der Fluss, das Wasser, ist auch ein Gegenstand in den yezidischen Gedichten. Nach seiner
Hinrichtung warteten al-Halladschs Anhénger auf einen Wunder. Als nach vierzig Tagen Bagdad
Uberflutet war, sahen sie das als ein Zeichen der Vergeltung. Die Yeziden iiberdachten diese
Geschichte mit der Belebung des Wassers. In yezidischen miindlichen Texten wird gesagt, dass das
Wasser von al-Halladschs Exekution erfuhr und benachrichtigte dariiber die Welt ( Celil 1978: 40).

Xecé versucht die Flut von Tigris zu stoppen, bittend, die Stadt wegen der bosen Machthaber von
Bagdad nicht zu zerstéren. Demzufolge flie3t das Wasser etwas zuriick und seitdem besteht Bagdad
aus zwei Teilen. Dies kann man natiirlich symbolisch verstehen, dass seitdem Bagdad aus zwei

Gruppen besteht — Feinden und Anhingern von al-Halladsch.16

Die Vergeltung kommt aber nicht nur vom Fluss. Al-Halladsch erscheint spéter als ein in Schwarz
gekleideter Ritter und der Kalif (Mugqtadir bi 1-Lah ist gemeint, aber nicht benannt), der seine
Exekution bewilligte, bereut das. Der emotionale Zustand von Trauer und Erwartungen wird in den

miindlichen Texten der Yeziden so geschildert:
Ci siyareki hat ¢ek rese,
Can il camagqi hat ¢ek rese,
Ewi évara iniyé ketiye nava Bexdayé,
Qaziyan i mella temam kiriye sésid sést sese.

Was fiir ein Ritter kam mit den schwarzen Kleid und Waffen,

Sein Korper und seine Kappe sind schwarz,

Am Freitag Abend befand er sich in Bagdad,

Er teilte Kadis und Mollas in sechshundert und sechsundsechzig Stiicke (Celil 1978: 40).

al-Halladschs kurdische Anhéanger
Die kurdische Tradition spricht von der kurdischen Herkunft al-Halladschs, der aus Ost-
Kurdistan/Kurdistan-Iran stammte (Siléman 1979:135). Obwohl die ethnische Abstammung fiir Sufis
keine groBe Rolle spielte, spiegelt es eine interessante Tatsache wider.
Abu al-Mughis Huseyn Mansur al-Halladsch wurde im Jahr 244/857-858 in der Gegend von Bayda
geboren, wo der Harithija Stamm lebte. Die Harithija waren Klienten (Konvertiten) von dem
arabischen Stamm aus Jemen Namens Balharith. Von Balharith wusste man schon damals, dass sie
frither Madidsch hielen und Kurden waren. Es ist ungewiss, ob al-Halladsch selber von diesem
Stamm war. Es steht aber fest, dass al-Halladschs GroBvater ein Zoroastrier war und spiter zum Islam
tbertritt (Massignon 1975:1, 61).

16Es gibt viele andere Legenden iiber den Zusammenhang des Tigris mit der Hinrichtrung al-Halladschs
(Massignon 1975: 11, 368-369).



Aus der administrativen Sicht war Bayda in dieser Zeit einer von fiinf Amtsbezirken von Istakhr, wo
damals und heute die Luren leben. Die Luren in Iran sprechen Kurdisch und mehrheitlich bekennen sie
sich als Kurden (Massignon 1975:1, 96-97).

Dass kann nur heiflen, dass entweder war al-Halladschs Familie Klienten vom Harithija-Stamm (die
kurdischer Abstammung waren) oder sie waren Luren, die wiederum zu den Kurden gehdren.

Um Jahr 285/898 reiste al-Halladsch nach Dinawar and Nihawand und genoss dort die Unterstiitzung
der religiosen Personlichkeiten. Dies waren und sind die kurdischen Gebiete in Iran, wo laut
Massignon die Erinnerungen iiber al-Halladsch lebendig blieben. Louis Massignon spricht sogar von

einer speziell kurdischen Form der Zuwendung zu al-Halladsch (Massignon 1975:1, 207).17

Dass unter den Anhédngern von al-Halladsch in Bagdad, al-Dschasira und al-Dschibal viele Kurden
waren, wurde schon erwidhnt. Es gibt aber eine ethnische kurdisch-sprechende Minderheit in
Aserbaidschan, die Halladschi heifit und {iber die eine linguistische Studie von Masud Aliaga ogly
Mamedov von der Staatsuniversitit Lenkoran (Republik Aserbaidschan) verdffentlicht wurde.
Mamedov sammelte von 1967 bis 1973 Materialien im Bezirk Astara an der Kaspischen Meereskiiste,
an der Grenze zwischen Iran und Aserbaidschan (damals Teil der UdSSR). Es lebten damals drei
hundert Halladschi Kurden in Aserbaidschan und eine nicht gezéhlte Halladschi Minderheit auf der
Iranischen Seite der Grenze. Sie nennen ihre Sprache zovani halladsch (die Sprache der Halladschi)

und sind Fischer und Gemiise-Sammler Bauer (Mamedov 1984:3).

Die kurze Zusammenfassung von Mamedovs Forschung ergibt das folgende Ergebnis:

Die Halladschi sprechen Kurdisch. Mamedov présentiert seine Argumente (Grammatik und
Wortschatz) und nennt sie Halladschi-Kurden (Mamedov 1984:4, 9, 16, 71-73 etc.).

Mamedov erwéhnt die Forschung von V.F. Dittel und vollzieht den Weg nach, den die Halladschi
gemacht haben, bis sie die Grenzregion zwischen Aserbaidschan und Iran besiedelten. Die Halladschi
waren einer der kurdischen Stimme aus Mardin und Hakkari, wo sie vor Hundert Jahren 300 Zelte
hatten. (Mamedov 1984:18). Das bedeutet, dass sie aus dem Ort stammen, wo viele Yeziden lebten
und wo Scheich 'Adi einst titig war. Es gibt sogar in Aserbaidschan einen Bezirk, der Hakkari heift.18
AuBlerdem ist es bekannt, dass nach der Hinrichtung von al-Halladsch viele seine Anhénger sich in
Hakkari versteckten. Der persische Autor al-Hudschwiri schrieb im 11. Jahrhundert, dass dort "vier
Tausend Menschen leben, die sich als al-Halladschs Anhénger bezeichnen " (Mez 1922:287 erwdhnt
Kashf al-mahgub:260).

1"Der isnad von Bektaschis startete {iber Ahmad al-Yasawi von Yusuf Hamadani (11.-12. Jhr), der ein Kurde
und Anhinger von al-Halladsch war und sich in Merw (Khorasan) niederlieB. Es gibt erstaunliche Ahnlichkeiten
von al-Halladschs Kult unter den Yeziden und den Bektaschis, die heutzutage sich als Tiirken bekennen.
(Massignon 1975:1, 232-233).

18Als die kurdischen Staimme nach Armenien und Aserbaidschan im 19. Jahrhundert kamen, brachten sie mit
den Namen ihre Urheimatsorten (Blau 1986:19; Mamedov 1984:18).



AuBlerdem bezieht sich Mamedov auf V.A. Zhukovskys Arbeit, der im 19. Jahrhundert Halladschi im
Dorf Koschka, zwischen Teheran und Hamadan traf (Mamedov 1984:18-19). Demzufolge beschreibt
Mamedov den Weg der Halladschi von Hakkari (heutige Tiirkei und Irak) zu Urmija-See Gebite und
tiber Teheran, zu ihrer gegenwértigen Heimat (Mamedov 1984:19-20).

Schlusswort

Die yezidischen miindlichen Texte sind ein Element der Beweiskette fiir die engen Verbin-
dungen zwischen Al-Halladschs Lehre und Abbildung und den Kurden. Bedauerlicherweise
verhindert die politische Lage der Kurden, dass der geistliche Beitrag der Kurden zur Ge-

schichte des Mittleren Ostens tief und objektiv geforscht wird.



