

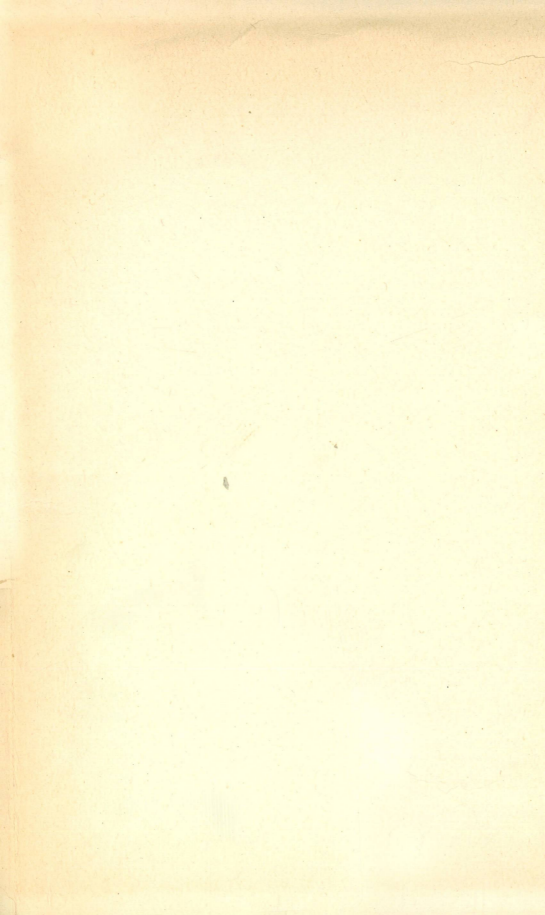


О. ВИЛЬЧЕВСКИЙ

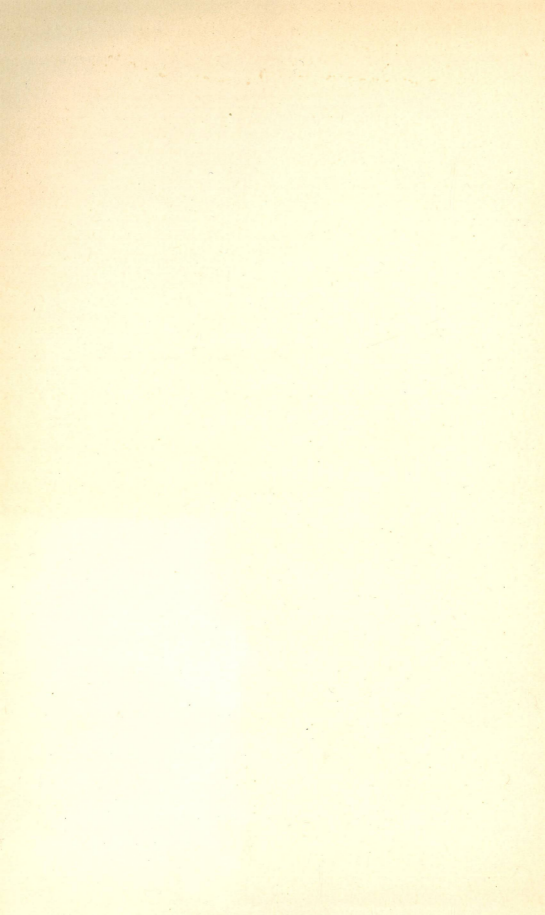
# КУРДЫ











ТРУДЫ ИНСТИТУТА ЭТПОГРАФИП им. Н. Н. МИКЛУХО-МАКЛАЯ  $HOBAG\ CEPUG,\ TOM\ LXVII$ 

О. ВИЛЬЧЕВСКИЙ

### КУРДЫ

ВВЕДЕНИЕ В ЭТНИЧЕСКУЮ ИСТОРИЮ КУРДСКОГО НАРОДА



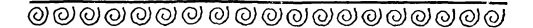
ИЗДАТЕЛЬСТВО АКАДЕМИИ НАУК СССР МОСКВА 1981 ЛЕНИНГРАД

#### **АННОТАЦИЯ**

В книге рассматриваются проблемы этногенеза курдов на фоне этнической истории Северной Месопотамии. Привлекая обширный исторический и этнографический материал, автор намечает пути образования, время и место сложения курдской народности.

Книга представляет интерес для специалистов ро этнографии и древней истории Востока.

Ответственный редактор Н. А. КИСЛЯКОВ



#### ПРЕДИСЛОВИЕ

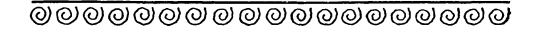
Курды — один из крупных по численности и интересных по политическому и культурному значению народов Передней Азии. Их общая численность превышает 7 млн человек. Курды населяют обширную гориую страну — Курдистан (Страна курдов), расположенную на стыке горных систем Малой Азии и Иранского нагорья. Здесь на территории более 500 тыс. кв. км живет около 8.5 млн человек, из которых около 75% составляют курды. (За пределами Курдистана небольшие по численности группы курдов живут в Восточном Иране, в Сирии и на юге СССР; их общая численность не превышает 300-400 тыс. человек). В настоящее время Курдистан политически разделен между Турцией, Ираном и Ираком, государственные границы которых, проходя по населенной курдами территории, сходятся примерио в центре Курдистана. Курды являются крупнейшим и, пожалуй, наиболее активным из национальных меньшинств в каждом из этих государств. Имеющая почти столетнюю давность национально-освободительная борьба курдского народа носит упорный характер. Неоднократные восстания курдов против государственных режимов тех стран, на территории которых они проживают, в ряде случаев приводили эти государства на грань катастрофы. Однако ни одно из этих жестоко подавлявшихся восстаний успеха в конечном счете не имело, и национальные права курдов не получили при-

С этнической точки зрения средневековая история Передней Азии является процессом, во время которого из смешения народов раннего средневековья образовывались современные национальности. Существенное значение в этом сложном процессе принадлежит и курдскому народу, сыгравшему важную роль в средневековой истории Передней Азии. Выяснение этнической стороны этого многовекового процесса невозможно без установления основных моментов сложения курдского народа на заре его истории. Несмотря на значительное число исследований, затрагивающих в той или иной мере этническую историю курдского народа, проблема эта не может считаться окончательно выясненной. Если сегодня не трудно наметить в общих чертах этнические связи и взаимоотношения курдов с другими илеменами и народами Передней Азии в средние века, то рассматриваемый в настоящей работе вопрос — где, когда и в каких условиях сложилось основное ядро курдского народа — до сего времени удовлетворительного решения не имеет. Причиной этого служит не только

скудость домедших до напих дней источников, по и то, что выяснеине ранних этапов этногенеза курдов тесно связано со сложной проблемой появления в горных районах Малой Азии и Ирана кочевых
скотоводческих илемен и взаимоотношения их с соседним оседлым
населением. Этногенетические работы С. П. Толстова, связанные с изучением хозяйственно-бытового уклада тюркских народов Аральского бассейна, показывают, насколько сложны и своеобразны возникающие
в этих условиях хозяйственные, этнические и социальные связи,
насколько опасно подходить к решению такого рода проблем с готовым шаблоном, без учета конкретных особенностей места, эпохи, общественной структуры и хозяйственно-бытового уклада вступающих во
взаимодействие между собой племен и народов.

Привлекая для решения ряда вопросов и интериретации сохранившихся известий этнографический материал — сохранившиеся в быту, матерпальной и духовной культуре курдов реминисценции седой старины, — автор отдавал себе отчет, что эти пережитки далекого прошлого отнюдь не являются чертами, характеризующими «самобытность» курдского народа. Консервация этих архаических черт вызвана главным образом тем, что курдский народ находится под тройным **г**нетом — своих эксплуататоров, правящей верхушки переднеазнатских стран, на территории которых проживают курды и, что самое главное, иноземных колониалистов. Лучшим доказательством правильности этого положения служит то, что небольшая по численности группа курдов СССР, получившая возможность свободного развития и строящая вместе со всеми народами нашей многонациональной Родины новую, счастливую жизнь, избавилась от этих пережитков, не только не потеряв при этом своего национального облика, но сохраняя и развивая его дальше.





#### ГЛАВА ПЕРВАЯ

Историческая жизнь в горных районах Северной Месопотамии и прилегающих к ней окраинах Иранского нагорья началась значительно раньше появления на этой территории племен, послуживших впослед-

ствии костяком для формирования курдской народности.

Прибытие сюда этих племен отразилось в значительно большей степени на их собственных дальнейших исторических судьбах, нежели на последующем ходе исторического развития края — одного из древнейших районов человеческой цивилизации. Сложный многовековой процесс этногенеза курдского народа, в котором приняли участие и эти племена, происходил именно на данной территории. Вот почему изучение этого процесса мы начинаем с рассмотрения пока еще слабо разработанных вопросов о первом появлении в этих местах человека и ранних периодов его исторической жизни,1 т. е. приблизительно с VI тысячелетия до н. э. Конечным этапом предыстории мы можем считать IV тысячелетие до н. э., когда здесь, как и на обширном пространстве от Сирии и Палестины до Средней Азии и Китая, обнаруживаются многочисленные следы поселений энеолитического типа, относящихся к группе так называемых культур крашеной керамики. Раскопки в Телль-Халаф, Телль-Брак, Арначия, Тепе-Гаура, Самарра и, далее, в близлежащих пунктах Иранского нагорья — в Тепе-Гиян, Гей-Тепе и других дают возможность судить о культурном и общественно-экономическом облике населения, оставившего эти памятники.2

Несмотря на значительное разнообразие и самобытность каждого из культурных очагов этого типа, все они обладают рядом характерных общих черт, позволяющих до известной степени корректировать и дополнять результаты, получаемые из анализа отдельных комплексов.<sup>3</sup>

Антропологический тип этого, по-видимому, автохтонного для интересующих нас районов населения был весьма неоднороден. Здесь соприкасались и скрещивались все основные антропологические типы, распространенные в древности в Малой Азии и Иране. Если для западных окраин Иранского нагорья, так же как и для большей части Ирана и Средней Азии, характерен индо-памирский тип, 4 то в Северной Месопотамии преобладали ассирноиды (арменоиды), 5 характерные также для остальных районов Малой Азии и Аравийского полуострова; в долинах Каруна и Керхи, так же как и во многих других районах Южного Ирана, был распространен относящийся к негроидам дравидийский тип. 6

Таким образом, уже в это время в интересующем нас районе происходили значительные передвижения населения, столь характерные для последующих эпох, начиная с передвижки семитов через области Двуречья на север вплоть до Ассирии. Такое раннее соприкосновение и смешение основных антропологических типов переднеазнатского мира в древности в значительной степени уменьшает ценность антропологических

материалов для суждения об этническом составе края вплоть до появления здесь тюрко-монгольских племен в средние века.

Результаты раскопок древнейших поселений в Северной Месопотамии — на территории нынешнего Северного Прака и предгорий Курдистана — дают возможность отнести эти поселения к трем довольно ясно выраженным типам социально-экономической жизии их населения. А. П. Окладников, видящий в этих типах «последовательно сменявшиеся культурные этапы в развитии хозяйства и образа жизии древнейшего населения области», дает им следующую характеристику:

«Первое поселение, пещера Палегаура, было заселено типичными собпрателями и охотниками юга, не имевшими представления о разведении домашних животных и возделывании растений. Эти люди находились на уровне мезолита. Они в совершенстве овладели техникой отщепления кремневых пластин от призматического нуклеуса, но не знали еще даже зачатков неолитических приемов обработки камия и кости, не пользовались костяными орудиями. Все, что они оставили после себя в своем пещерном жилище, кроме костей диких животных, — это нуклеусы призматического типа, пластины, служившие орудиями в необработанном виде, а также изготовленные из таких пластин орудия мезолитического облика.

«Тем нагляднее становятся перемены в хозяйстве и культуре у жителей следующего по времени поселения Керим-Шахир (вероятно, VI тысячелетие до н. э.), обитатели которого уже покончили с пещерной жизнью своих предшественников. Правда, при раскопках в Керим-Шахире не обнаружено определенных слоев строений, но все же о наличии жилищ, при этом достаточно многочисленных, свидетельствуют вымостки из камией, оставшиеся от разрушенных стен и полов.

«Эта черта принципиально нового уклада дополняется и усиливается другими признаками неолитической культуры. Первый такой признак — наличие еще грубых, но бесспорно неолитических по типу крупных орудий со шлифованными лезвиями, а также ряда других каменных изделий, изготовленных характерной для неолита пунктирной, или точечной, техникой. Второй признак неолита — наличие таких изделий, как шлифованные браслеты, украшения из раковин и камия со сверленными отверстиями для подвешивания, грубые скульитуры из не обожженной еще глины, костяные иглы и шилья. Все это говорит о значительном обогащении культуры и росте потребностей жителей поселения по сравнению с их предшественниками из Палегауры.

«Обитатели Керим-Шахира еще не умели, однако, выделывать глиняную посуду и не имели типично неолитических наконечников стрел. В отличие от людей мезолита они тем не менее имели в своем распоряжении домашних и полудомашних животных — овец и коз, дававших им мясную пищу, шкуры и шерсть для изготовления одежды.

«Среди множества каменных пластин и изделий микролитического облика обнаружено несколько кремневых зернотерок, пестиков и ступок, а также кремневые лезвия для серпов. Если правильно предположение, что срезали колосья дикорастущих злаков, а на зернотерках растирали добытые из них зерна, то находки в Керим-Шахире свидетельствуют о развитом собирательстве, непосредственно предшествующем земледелию.

«Земледелие в совершенно отчетливом виде представлено находками в поселении в Кал'ат-Ярмо, в датируемом V тысячелетием до н. э. (около 4750 г.).

«Житсли поселения Кал'ат-Ярмо, так же как и их предшественники из Керим-Шахира, сохранили в технике обработки камия традиции отдаленной старины. Они по-прежиему выделывали по древним мезоли-

тическим образнам миниатюрные треугольники, проколки, резцы и

скребки.

«Широко и систематически использовались различные крупные и тяжелые изпелия из камия, приготовление которых требовало новых, неолитических приемов в виде шлифования и точечной ретупп. Это были топоры, молоты, а также каменные чаши, ступки, песты. Широко развивалась обработка кости, из которой выделывались иглы, шилья, фигурно обрамленные булавки, бусы, кольца и даже ложки.

«Жителям Кал'ат-Ярмо еще не было известно искусство изготовления настоящих сосудов из глины. Самое большее, чему они научились в деле использования глины как материала для сосудов, было изготовление своеобразных «бассейнов», или чанов, сделанных следующим образом: сначала в земле выкапывалась яма, затем ее тщательно обмазывали глиной, потом в яме разводили огонь и таким образом придавали ее

стенкам волонепроницаемость и тверлость.

«Общее усложнение ассортимента каменных и костяных вещей, а также хозяйственного инвентаря находилось в связи с глубокими изменениями в жизни обитателей Кал'ат-Ярмо, с характерным для них новым хозяйственным укладом. Это были уже типичные древние земледельцы, весь уклад жизни, вся культура которых определялась земледельческим трудом и скотоводством.

«Характерно, что кости диких животных в Кад'ат-Ярмо составляют всего 5%, остальные 95% принадлежат домашним животным: свинье, овце. Остатки культурных растений представлены в находках из Кал'ат-Ярмо отпечатками зерен в глине, из которой делались стены жилища и основания очагов. Найдены также обугленные зерна. Судя по ним, жители Кал'ат-Ирмо сеяли двурядный ячмень и пшеницу двух видов - однозернянку и двузернянку. Хлеб жали серпами с лезвиями из острых пластин.

«Земледельческое хозяйство определило новый, иной, чем прежде, характер поселения. Теперь это был уже не охотничий лагерь и не сезонное стойбище, а настоящая, правильно построениая по единому плану деревия, в которой проживала одна родовая община. Обитатели Кал'ат-Ярмо строили дома правильной прямоугольной формы, со степами из плотно сбитой глины или, может быть, кирпича-сырца, иногда с фундаментом из камней. Внутри домов, в самой их середине, помещались небольшие овальные печи. Все эти дома располагались близко друг от друга, подобно клеткам одного большого организма — родовой общины, основанной на общем труде и материнском строе.

«Перемены в реальной жизни нашли свое закономерное отражение и в религиозных верованиях жителей поселения Кал'ат-Ярмо. В центре их верований находился культ плодородия и женского производящего начала. Об этом говорят статуэтки сидящих женщин, изображающих богиню-мать. С культом богини-матери был, вероятно, неразрывно связан и всюду его сопровождающий в позднейшие времена культ мужского божества растительности. В этих верованиях и культах имелось, конечно, много элементов, унаследованных от предшествующих этапов развития религии. Образ женского божества имел свои истоки в палеолитическом культе матерей-прародительниц, земледельческие обряды культа плодородия растений выросли из охотничьих обрядов размиожения зверей. Но в целом это были уже новые религиозные представления, характерные для древних земледельцев».9

Разумеется, трудно что-нибудь возразить против этой восстанавливаемой по далеко не полным данным картины постепенного развития социально-экономической жизпи края, нарисованной мастерской рукой крупнейшего советского историка первобытности. Действительно, повидимому, именно таким путем шло в общих чертах развитие человеческого общества на ранних этапах предыстории в горных долинах и в нижней части горных склонов, где имелись все условия для возникновения оседлых поселений, обитатели которых занимались земледелием в сочетании со скотоводством. При этом надо иметь в виду, что высокогорные районы альпийских лугов, служащие основной территорией для выпаса стал современных кочевых и полукочевых племен Курдистана, в описываемую эпоху заселены не были. Однако между этими районами и зоной оседлых земледельческих поселений расположена обширная область горных склонов, покрытых густыми лесами, в частности зарослями дуба со съедобными желудями (Querqus Vallonia). 10 В этой лесистой зоне, в которой, кстати, расположена пещера Нале-Гаура, обитали те «охотничьи племена», изготовлявшие орудия мустьерского типа, наличие которых в Курдистане отмечает Г. Чайлд. Вполне вероятно, что первоначально такие племена могли обитать и ниже, в более благоприятных в климатическом отношении горных долинах. Однако по мере появления здесь земледельческих поселений оседлого типа они должны были быть вытеснены в расположенные выше леса.

Таким образом, намеченные А. П. Окладниковым типы социальноэкономической жизни не просто сменяли друг друга в хронологическом порядке, а сосуществовали одновременно, в зависимости от района обитания их носителей. Вопрос этот — о неравномерном развитии экономической и общественной жизни в горных районах Северной Месопотамии уже на ранних стадиях исторической жизни - мало привлекал к себе внимание исследователей. 12 Между тем поскольку различные reoграфические факторы, оказывающие существенное влияние на экономическое и общественное развитие, находятся здесь, как и во всяком близком соседстве, районе, В самом многие исторической жизни края находят себе объяснение именно в неравномерности в развитии общества в зависимости от района обитания — в долинах, на горных склонах, в лесах, на альпийских дугах и т. д.

Обстоятельство это, сопутствующее ходу общественной жизни края на протяжении всей его истории, делает возможным в данном районе одновременное сосуществование в близком соседстве обществ и племен, стоящих на различных ступенях дикости и варварства. С точки зрения этногенеза и этнической истории этим в известной мере обусловлено впоследствии почти обязательное различие этнического состава кочевого и оседлого населения, а также то, что исторические судьбы этого населения подчас оказывались различными и смена оседлого населения далеко не всегда сопровождалась, как мы увидим ниже, сменой кочевого населения, и, наоборот, изменение в этническом составе кочевников отнюдь не требовало обязательного изменения этнического облика оседлого населения. Однако при всем этом обязательная экономическая и общественная связь между кочевниками и оседлыми устанавливалась немедленно.

Следовательно, уже на заре истории, в то время как в долинах возникали и развивались оседлые формы общественно-экономической жизни, покрытые лесами горные склоны, как и в более позднее время, были заселены племенами, занимавшимися сбором желудей и съедобных трав, а также охотой на мелких животных и пресмыкающихся. О наличии такого рода племен мы имеем многочисленные свидетельства как в древнее время, так и в средние века, вплоть до наших дней. Трудно допустить, что эти племена, находящиеся на столь низком уровне общественно-экономической жизни, проникли в край впоследствии, в результате миграции, хотя, конечно, не исключена возможность, что в отдельных случаях

разоренное и загнанное в горные леса население могло легралировать до уровня собирателей. Во всяком случае несомненно, что эначительную часть населения горных районов Северной Месопотамии и прилегающих областей составляли илемена охотников-собирателей, обитавшие в наиболее трудиолоступной лесистой части края. Эти племена. меньше чем осеплое население и кочевники-скотоводы, подвергались вноследствии губительным результатам внешних нашествий и стало быть. имели больше шансов сохраниться, хотя бы частично, на всем протяжении богатой событиями многовековой жизни края. При этом нельзя не считаться с тем, что среди значительной части курдских племен до сих пор сильны пережиточно сохраняющиеся обычан, в той или пной форме связанные с культом дуба, желудя и т. ц. 14 Это обстоятельство наряду с тем значением, которое до сих пор имеет дуб в хозяйственной жизии курдов, является, пожалуй, наиболее веским показательством того, что в формировании курдского народа в качестве до сих пор ощущаемого субстрата приняли участие автохтонные племена охотниковсобирателей, в экономике которых большую роль играл дуб и съедобные желуди. В этом отношении далекое прошлое курдов типологически близко к прошлому ряда народов юга Европы, где на Пиренейском полуострове. в Италии, в Греции, крупное хозяйственное значение также имел луб со съедобными желудями.15

В то же время, как свидетельствуют археологические данные, полины и горные склоны Северной Месопотамии и прилегающих горных районов были одним из основных центров возникновения и развития эпеолитической культуры «крашеной керамики». Оттуда, по-видимому, она распространилась и на южную часть Ивуречья, в район Шумера. 16 и на запад, в Сирию.<sup>17</sup> Развитие культуры энеолита, так же как и развитие сменившей ее культуры броизы, появление которой датируется примерно IV тысячелетием до н. э., 18 связано с дальнейшим общественноэкономическим развитием населения оседных поселений в полинах горной части Северной Месопотамии. Есть все основания считать, что одним из результатов этого процесса было постепенное отделение ремесла от сельского хозяйства, в частности появление профессионалов-гончаров и, что особенно важно, — как полагает Г. Чайлд, — «странствующих кузнецов». 19 Для нашей темы важно отметить, что институт профессиональных ремесленников, кочующих в поисках работы, возник и в пальнейшем развивался среди оседлого населения. В структуру кочевого населения даже в значительно более позднее время ремесленники не входили; несмотря на бесспорную, казалось бы, экономическую необходимость, они всегда ощущались и ощущаются вплоть до наших лией как институт инородный, связанный не с кочевым, а с оседлым обще-

Природные условия долин и нижней части горных склонов горной части Северной Месопотамии обусловили также то чрезвычайно важное обстоятельство, что развитие здесь земледелия, вилоть до появления поливного земледелия и садоводства, не было связано с отделением земледелия от скотоводства. Наоборот, земледелие развивалось здесь параллельно с развитием скотоводства. Термии «земледельцы-скотоводы», которым Г. Чайлд характеризует население неолитической еще стоянки Тель-Хасун в окрестностях нынешнего Мосула, может быть отнесен к кардухам, описываемым несколько тысячелетий спустя Ксенофонтом. По словам этого наблюдательного автора, кардухи, жившие в расположенных по горным склонам селениях, занимались земледелием, виноградарством и скотоводством одновременно; они имели разнообразные развитые ремесла, и в их домах вонны Ксенофонта обнаружили «очень много бронзовых изделий». 21

Эта непрерывность культурного и хозяйственного развития населения оседлых поселений долии в горах Северной Месопотамии и прилегающих к ней районов в древности настолько очевидна, что заставляет искать объяснение идентичности ряда явлений культурной и хозяйственной жизни края с другими районами не в миграционных процессах, а в усилении связей между этими районами. Так, в частности, Г. Чайлд совершенно прав, когда пишет: «Если культурные злаки и домашние овцы не могли быть достижением самих жителей Ассирии, то они могли быть заимствованы как у населения Иранского нагорья, так, равным образом, у жителей Амана или горы Кармил». 22

В дальнейшем мы увидим, в какой мере это оседлое население Северной Месопотамии и прилегающих к ней горных районов приняло участие в формировании курдской народности, основным ядром которой послужили появившиеся здесь впоследствии племена кочевников-скотоводов. Во всяком случае, роль этого населения в этногенезе курдского народа отнюдь не такова, чтобы можно было согласиться с Г. Чайлдом, якобы обендские статуэтки мужчин с закрученным на затылке пучком волос, облаченных в овечьи шкуры, напоминают «современных кур-

дов».<sup>23</sup>
К концу IV тысячелетия до н. э., т. е. накануне того периода, когда в Двуречье, в долине южного течения Тигра и Евфрата, начинают складываться первые классовые рабовладельческие общества, население

горных районов Северной Месопогамии и соседних с ними областей Иранского нагорья по своему культурному развитию стояло выше илемен южной части Двуречья. <sup>24</sup> Переживая различные этапы энеолита, оно находилось на разных ступенях первобытно-общинного строя и распадалось на ряд племен, объединяемых по этическому, языковому и территерия и призначальной видерации в которительной видерации в которительного выше илементации в которительного выше и правительного выше и предергации в предуставления в пред

риториальному признакам в несколько групп, главнейшими из которых, как свидетельствуют относящиеся к несколько более позднему времени памятники на шумерском, аккадском и хурритском языках,

были следующие.

a) X у р р и т ы, или субарейцы (шубарейцы), — обширная группа племен, обитавших в Северной Месопотамии и в соседних районах Сирии и Армянского нагорья; в языковом отношении значительная часть хурритских племен говорила на языках, по-видимому, близких к урартскому, однако наряду с хурритским часть этих племен говорила на языках другого типа. 25 Имеются данные, позволяющие утверждать, что племена хурритов были распространены и несколько далее на восток, в районе Урмийского озера. 28 Хурриты принадлежали, во всяком случае в основной своей массе, к числу автохтонного населения Малой Азии, хотя учеными высказывались предположения о связи хурритов с народами, обитающими значительно восточнее. Так, С. П. Толстов связывал хур-ритов с населением Средней Азии,<sup>27</sup> а Б. Грозный намечал связь хурритов с Индией. 28 Я не вижу оснований для столь решительного отметания этих мнений, как делает И. М. Дьяконов.<sup>29</sup> Дело в том, что уже сама высказанная И. М. Дьяконовым точка эрения на хурритов как на группу племен, говоривших на различных языках, а не только на одном хурритском, заставляет ставить вопрос о том, что во всяком случае часть хурритских племен не принадлежит к аборигенам; следовательно, эта часть племен (подобно, скажем, племенам манна, язык которых относится разными исследователями либо к иранским, либо к индийским) вполне может быть связана и с племенами Средней Азии, и с племенами Индии. О том же свидетельствуют и антропологические данные, и данные материальной культуры. Решение этого вопроса помогло бы ввести в конкретные исторические рамки одну из основных проблем этнической истории курдского народа: какой именно эпохой датировать близость курдов в области не только языка, но и культуры к пранскому и индийскому мирам. Пока эта проблема ни на хурритском, ни на курдском материале не получила окончательного решения, приходится ограничиваться лишь констатацией того, что хурритские племена в целом играли известную роль в качестве субстрата при сложении курдского этноса. Однако и такая постановка вопроса представляет собой часть весьма важной проблемы, к которой нам еще придется вернуться, — о связях курдов с населением Закавказья и Прикаспийских областей, давно уже отмечавшихся Ж. Морганом. Как мне пришлось в свое время констатировать, связь курдов с населением Южного Прикаспия, Азербайджана и Закавказья будет касаться таких существенных моментов, как отмечавшаяся выше крупная роль дуба и желудя в экономике, материальной и духовной культурах. 31

б) К у т и и —племена, обитавшие восточнее хурритов, в районе Урмийского озера и далее, на север и восток; малонсследованный язык кутнев до сих пор еще не определен окончательно, и в науке высказывались различные предположения о его связи как с языками автохтонного населения Закавказья, так и с эламским. За Как бы ни был решен этот вопрос, бесспорным, по-видимому, останется тот факт, что кутии, во всяком случае по языку, относятся к автохтонному населению края, а язык их является одним из языков древних обитателей Загроса, к которым, кроме кутнев, причисляются соседящие с ними каспии, луллубеи, касситы, эламиты, а возможно, и албанцы. Ниже нам придется подробнее остановиться на той крупной роли, которая принадлежит кутиям, или тутиям, в исторических судьбах Двуречья и прилегающих районов.

в) Луллубе и — племена, обитавшие несколько южнее кутиев, в горах и предгорьях от Урмийского озера до верховьев Диалы. По-видимому, луллубеи были в этипческом и языковом отношениях ближе к эламитам, чем кутии. Сохранившиеся рельефы с изображением луллубеев дают возможность установить характерный для этих племен костюм: туники или препоясания, поверх которых на одно плечо наброшена косматая шкура; на голове небольшая шапка с отворотом, которая, как и аналогичные головные уборы ряда племен того времени, обычно трактуется как войлочная, но которую, на мой взгляд, можно было бы сблизить с похожей по форме вязаной шапочкой курдов-барзанцев. 33

г) К а с с и т ы — в то время племя или ряд племен горцев-скотоводов, обитавших южнее луллубеев, в горной стране, где берут начало реки, долины которых южнее были заселены эламитами. Территория расселения касситов примерно совпадает с территорией нынешнего Луристана, что дает повод некоторым исследователям непосредственно сближать касситов с лурами и видеть в последних иранизированных потомков этого древнего автохтонного населения края. 34 По языку касситы были родственны эламитам.

д) С юга, как мы уже отмечали, на территорию Северной Месопотамии проникали с е м и т и ч е с к и е п л е м е н а. Трудно установить начало этого многовекового процесса, сыгравшего существенную роль в этногенезе края. По-видимому, семитические племена проникали также и с запада. 35

Такова общая картина этнического состояния района к III тысяче-↓ летию до и. э. и несколько позднее, как она рисуется в свете доступных современной науке письменных источников того времени. Попытки увязать эту картину с языковыми данными, несмотря на скудость и малую исследованность материала, оказываются в известной степени плодотворными, давая хотя бы материал для построения более или менее вероятных гипотез.

Результаты анализа сохранившихся языковых данных позволяют прийти к выводу, что большая часть обитавших в крае и по соседству

с ним племен говорила на языках, в конечном счете близких друг к другу не только типологически, но и генетически, причем эти языки, точнее — многочисленные племенные диалекты и говоры, представляют собой своеобразный переход от языков древнего населения Закавказья к языку древнего населения Южного Ирана. Нет сомнения, что по мере накопления фактического материала, когда заполнятся лакуны между нашедшими отражение в письменных намятниках того времени языками, картина будет яснее.

Наряду с этим с юга все сильнее проникает семитическая речь, а с севера и востока, возможно, уже начала проникать иранская или индийская. Процесс этот, сыгравший столь важную роль вноследствии, в интересующую нас эпоху только еще намечается; если в отношении семитской речи мы можем говорить, что семитизации подвергается в основном оседлое население, то трудно было бы с такой определенностью утверждать это в отношении пранских и индийских языков. Между тем для курдской проблемы именно этот вопрос имеет наиболее существенное значение.

Это же обстоятельство, — наше пока ещё слабое знание языков автохтонного населения горных районов Малой Азии и Ирана при наличии ряда мало обоснованных и взаимно друг друга исключающих гипотез, большинство которых стремится выдать желаемое за действительность, <sup>36</sup> сильно снижает, если не сводит к нулю, возможность использования в наших целях данных этно- и топонимики, а также ономастики, донесенных до нас письменными источниками древности. Помимо трудности, а подчас и полной невозможности их лингвистической поскольку именно эти данные служат почти единственным источником наших сведений о языках этих народов, надо учитывать и трудность, а в ряде случаев невозможность территориальной локализации большого количества сохранившихся терминов,<sup>37</sup> а также обычно весьма далекую от действительности транскринцию этих терминов крайне несовершенными приемами графики древней письменности.

Столь же ненадежными оказываются попытки установить антропологический тии народов, в древности обитавших в крае, по дошедшим до нас изображениям представителей этих народов на намятниках материальной культуры. Во-первых, как уже было сказано, здесь издавна соприкасались и смешивались все основные антропологические типы переднеазиатского населения; во-вторых, если исключить два-три изображения, действительно дающие представление об антропологическом типе изображенных на нем лиц, зе основная масса таких изображений настолько схематична, что нужно обладать поистине пеиссякаемой фантазией, чтобы говорить об особенностях антропологического типа людей, изображенных на этих примитивных рисунках и скульптурах.

Если, со значительными оговорками и ссылками на аналогичные явления у других народов, мы можем в какой-то степени реконструировать общий культурный и социально-экономический облик населения края, то на существующем уровне наших знапий следует считать совершенно неосуществимой понытку конкретизировать этот облик применительно к отдельным племенам и даже группам илемен. Ничего, кроме нескольких гипотетических предположений о возможном типе одежды и вооружения, характерных, судя по сохранившимся изображениям, для представителей этих племен, мы не смогли бы установить, а этого, конечно, крайне недостаточно для решения и даже постановки проблемы об этническом облике края, тем более для решения вопроса об этнических связях населения края в глубоком прошлом и в более поздние эпохи его исторической жизци.

Из скептического отношения к многочисленным попыткам непосредственно сопоставить этнические группы, населявшие край в глубокой

древности, с народами и племенами, обитавшими в нем в более поздний период, а тем более в настоящее время, не следует, конечно, делать вывол, что такая проблема должна быть вовсе отброшена, что решение ее вообще невозможно. Речь илет лишь о том, что в настоящее время наши сведения об этинческом облике края в древнейший период его истории настолько еще скупны, что было бы преждевременным делать на их основе какие бы то ни было ответственные выволы, строить фундаментальные гипотезы. Такого рода выводы и гипотезы были бы тем более необоснованными и беспочвенными, что они игнорировали бы всю последующую. чрезвычайно бурную событиями многовековую историю края. Мы можем только утвержлать, что наролы и племена, населявшие край в нериолы его древнейшей истории до образования на его территории классовых обществ, не могли не оставить следа в общей картине этинческого и культурного облика края, что они являлись тем субстратом, на базе которого создавались народы и племена в последующие периоды. Ниже мы увидим, в какой степени велико могло быть значение этого субстрата. Пока же в качестве общего соображения методологического порядка отметим, что если бы нам удалось обнаружить какие-либо реальные факты, одинаково характерные и для культуры современных народов края, и для его древних насельников, то такие факты оказались бы гораздо более важными для характеристики именно этих древних насельников, о которых мы почти ничего не знаем, нежели пля характеристики той из современных этнических групп, которая сохранила соответствующие явления в качестве деривата.

Нарисованная выше этинческая характеристика края резко меняется в связи с возникновением и развитием — сперва южиее, в Двуречье и по нижнему течению Каруна и Керхи, а затем и на территории края — классовых рабовладельческих обществ, создавших мощные рабовладельческие государства. Иля нас важно не только то, что культура этих рабовладельческих обществ Двуречья и прилегающих районов оказала исключительно большое влияние на культуру народов, населявших интересующий нас край, но и то, что сама эта культура была создана в основном на костях и руками населения горных районов Северной Месопотамии и прилегающих западных окраин Иранского нагорья. Именно отсюда черпали рабовладельческие общества древности и материальные блага, и рабочую силу — рабов. Начиная с III тысячелетия до и. э. и вплоть до кризиса рабовладельческого общества и его крушения в конце І тысячелетия, вся история края представляет собой непрерывную цепь грабительских походов войск рабовладельческих государств, во время которых из края систематически выкачивались продукты труда местного населения и всё его богатство — зерно, скот и пр., и столь же систематически уводилось в рабство само это местное население. Акад. В. В. Струве, подчеркивая оборотную сторону рабовладельческой культуры, ее отрицательную роль для народных масс, подвергавшихся исключительно тяжкой эксплуатации со стороны рабовладельцев, приводит прекрасную характеристику, даваемую Ф. Энгельсом этому процессу: «...человек, бывший вначале зверем, нуждался для своего развития в варварских, почти зверских средствах, чтобы вырваться из варварского состояния». 40 Как совершенно правильно говорит в данной связи акад. В. В. Струве, на эту сторону процесса сложения и развития рабовладельческих обществ древности буржуазная наука не обращала должного внимания, увлекаясь внешне эффектными результатами роста рабовладельческой культуры. 41 Между тем для вопросов этнической истории важна именно эта, оборотная сторона рабовладельческой цивилизации, низвединая широкие народные массы не только своих стран, но и районов военно-политической экспансии ложения «говорящих животных», разрушившая, растоптавшая во имя культурного скачка небольшой кучки рабовладельцев культуры

народных масс, перемешавшая существовавшие к моменту её возникновения этнические общности.

Как мне уже приходилось отмечать в свое время, анализ этой оборотной стороны рабовладельческих обществ дает возможность наметить те элементы, которые впоследствии послужили базой для формирования основной массы курдского народа, 42 наметить следы того субстрата, присутствие которого столь явственно ощущается в составе нынешних курдов и который роднит их с другими народами района их нынешнего обитания.

Следует заранее еще раз оговорить, что речь идет отнюдь не о поисках «предков» нынешних курдов, не о попытках присвоить им «право» на преимущественное происхождение от того или иного народа древности, не о бессмысленных с научной точки зрения спорах о том, чьими предками являются хурриты, луллубен, касситы, хетты, урарты, мидийцы и другие народы, известные нам зачастую только по имени, да еще подчас илохо транскрибированному. Речь идет совсем о другом — о выяснении некоторых сторон культурных, социальных, а также языковых традиций, которые роднят курдов с соседними народами Передней Азии в такой же мере, в какой мы можем обнаружить общие черты у грузин и армян, у персов и азербайджанцев и т. и. Приведу несколько примеров:

У Курдский язык бесспорно пранский. Если даже удается обнаружить в нем некоторое количество слов, этимология которых свидетельствует об их непранском происхождении, о связях с лексикой других языков, то, как ни интересны такие факты для выяснения доисторических судеб курдского народа, 43 они тем не менее не изменяют общей оценки курдского языка, как пранского. Это не больше как «заимствования», лингвистические материалы для истории курдского народа, но не материалы для истории курдского языка.

Другое дело, когда слово, существующее в характерных для него формах в современных и древних иранских языках, в том числе и в курдском языке, оказывается одновременно в составе языка, бесспорно непранского, относящегося к числу древних языков переднеазнатского мира. Так, например, обстоит дело с курдским бажар 'город', имеющим вполне безупречные аналогии и в пехлевийском, и в армянском и в новоперсидском, откуда в форме базар 'рынок', 'базар' оно снова проникает в курдский и большинство живых пранских языков. Как известно, это слово этимологически восходит к халдскому namapu, связывая, таким образом, пранские языки с древними языками Передней Азии, как связывает эти языки с семитическими близкий по значению и историческим судьбам термин калъа 'крепость, город'.

Другой пример. Фонетическая система курдского языка, которая, несмотря на то, что она вполне сопоставима с фонетическими системами других пранских языков, может быть с такой же легкостью и убедительностью сопоставлена с фонетическими системами армянского, сирийского и арабского языков, подобно тому как фонетическая система осетинского языка столь же тесно увязана с фонетическими системами горских языков Кавказа. Поскольку это явление охватывает весь язык в целом, объяснить его иначе, как воздействием субстрата, невозможно.

Такую же картину мы можем наблюдать и в области местных курдских верований, вроде езидства, али-аллахи, шамсийе и др. Большинство из них являются крайними мусульманскими сектами, езидство, например, крайне суппитской сектой, а али-аллахи — крайне шиитской. Но вместе с тем эти верования отражают не только и не столько пранские доисламские религиозные системы, вроде зорооастризма или манихейства, 44 сколько старые религиозные верования древнего Востока с характерными для них культами солнца, луны, стихий и т. п. Чрезвычайно интересны

в этом отношении следующие слова из священных кииг езидов: «Были у нас ранее цари: Навуходоносор, Ваал, Бильзебуб и другие, и мы ненавидели наших царей». Вряд ли надо доказывать, что эта фраза больше говорит о связи курдского народа с населением, обитавшим в древности на этой территории, чем рискованные созвучия этно-тононимических терминов.

Нам еще придется неоднократно возвращаться к этому вопросу, но здесь также необходимо подчеркнуть, что такие реминисценции не решают основных вопросов этнической истории курдского народа, что они не могут быть отнесены к какому-нибудь определенному народу древности и, как правило, в равной мере характерны как для курдов, так и для других переднеазнатских народов.

Возвращаемся к вопросу об этнической истории нашего района в период возникновения и развития здесь рабовладельческих обществ. В этом илане чрезвычайно важно провести четкую грань между примитивными формами рабовладения, возникающими еще при первобытно-общинном строе, и рабством, как общественно-экономической формацией, пришедшей на смену этому строю.

Рабство, как отмечает Ф.,Энгельс, было изобретено человечеством, когда оно покинуло низшую ступень варварства и когда в связи с введением скотоводства, обработки металлов, ткачества и, наконец, полеводства стала выгодной эксплуатация пленников в качестве рабов. 46 Hаличие рабов и использование рабского труда для Двуречья ещё в период разложения первобытно-общинного строя подтверждается документально. 47 Рабовладение в эту эпоху отмечено и в интересующих нас горных районах Северной Месопотамии, однако существенного влияния на измекрая этп нение этнического облика формы домашнего оказать не могли: рабы, по преимуществу военнопленные мужчины, имелись главным образом у представителей родоплеменной верхушки, и количество их по сравнению с основной массой автохтонного населения было относительно невелико. 48 При этом правовые и этические нормы родового строя, в условиях которого жило автохтонное население, вряд ли могли поощрять общение этого населения с иленниками. Наоборот, насколько можно судить по рудиментам этих норм у кочевого и полукочевого населения в более поздние эпохи, стремление максимально оградить себя от возможности браков или хотя бы просто половых общений с чужеземцами, играло в этих нормах ведущую роль.

Другое дело, когда развитие рабовладения привело к изменению всего общественно-экономического строя, когда в нижней части Двуречья складываются рабовладельческие общества, возникает и постепенно захватывает соседине районы новая рабовладельческая формация. Необходимым условием возникновения, а тем более существования этих рабовладельческих обществ было изменение экономического строя, связанное с значительным расширением ирригационных работ в заболоченных низменностях Двуречья. Если первые прригационные каналы сооружались свободными общинниками, а рабский труд использовался в весьма ограниченных размерах, то развитие прригационного хозяйства в больших масштабах потребовало такого увеличения рабочей силы, которого уже сами общества дать не могли. Поэтому, хотя в дальнейшем над созданием ирригационной сети продолжали еще долгое время трудиться в порядке повинности и свободные представители общества, на земляных работах во все большем объеме начинает использоваться рабский труд. Постепенно рабский труд начинает вытеснять труд свободных также и в других видах работ, и рабы становятся основной массой непосредственных производителей.

Все это требовало значительного увеличения числа рабов. Рабовладение могло успешно развиваться как формация в наиболее сильных обществах Двуречья, способных подчинить себе и заставить работать на себя другие общества. Достигалось это двумя путями.

С одной стороны, более мощные в военном отношении общины полчиняли себе общины более слабые и превращали население подчиненных общин в полневольных людей, заставляя его работать на себя. Такой случай описывает, например, отображающая историческую картину начала III тысячелетия по и. э. эпическая поэма об Акке, паре Киша и Гильгамеще, наре Урука. В ней рассказывается о том, как нарь города-общины Киша требует от населения покоренного им города-общины Урука рыть по всей стране большие и малые волные бассейны. Однако в данном случае лействуют еще ролоплеменные нормы, и этот эпизол чрезвычайно близок к многочисленным примерам, когда более сильное илемя ставит в акономическую и политическую зависимость от себя покоренное им более слабое племя. Зпесь еще ист характерных черт рабовладения — члены покоренной общины, даже попадая в подневольное положение, еще не превращаются тем самым в рабов, в полностью бесправных «говорящих животных», власть рабовладельца над которыми ничем не ограничена. Возлагая на покоренные общины те или иные повинности, присваивая себе таким путем часть труда членов этих общин, община-побелитель не покушалась на социальную и экономическую жизнь побежденной общины в целом, не включала ее членов полностью в сферу экономики своего общества, как это происходило с рабами. Однако здесь уже имелись предпосылки для дальнейшего развития рабовладения.

С другой стороны, — и этот аспект развития рабовладельческих обществ представляет для нашей темы непосредственный интерес — основная масса рабов комплектовалась в результате военных походов рабовладельческих государств Двуречья в более далекие страны, по преимуществу в примыкавшие к ним с севера горные районы Северной Месопотамии. Такие походы не преследовали целей покорения этих стран и подчинения их себе, как это происходило, например, в приводившемся выше случае покорения Кишем Урука. Задача их была совсем иная: добыть из района военного похода максимальное количество материальных ценностей, отнимавшихся насильно у местного населения, и увести часть этого населения в рабство.

Так по мере роста рабовладельческого уклада в недрах родового строя, по мере превращения его в рабовладельческую формацию на смену многочисленным мелким городам-общинам в Двуречье складывались крупные рабовладельческие государства. Процесс этот привел еще в ПП тысячелетии до н. э. к образованию Шумерского государства, имевшего уже ярко выраженный классовый характер. В связи с проникновением в Двуречье семитов здесь возникает Аккадское государство, объединенное при Саргоне в одно целое с Шумером. История возникновения и развития этих рабовладельческих государств Двуречья нас интересует лишь постольку, поскольку они затрагивают, хотя бы косвенно, жизнь горных районов Северной Месопотамии.

С этой точки зрения наше внимание привлекает легендарная биография самого Саргона. Интересна она не потому, что в сноей легендарной части совпадает со столь же легендарными биографиями ряда мифических и исторических деятелей древности. 49 Это вполне естественно. Было бы гораздо удивительнее, если бы она с ними не совпадала, если бы отходила от трафарета, столь характерного для древнего искусства — от литературы до живописи и скульптуры. Интересна эта биография тем, что сквозь трафарет проглядывают черты, характерные не только для самого Саргона, но и для всей эпохи, когда элементы старого родового уклада своеобразно переплетались с элементами нового рабовладельческого уклада.

Саргон, по этой легенде, не наследственный владыка Аккада, он даже не нарского рода, «Мать моя была белна. Отна я не ведал, брат моей матери обитал в горах. Зачала меня мать, родила меня в тайне, положила в тростниковую корзину, вход замазада смодой и пустила по реке», говорит о своем происхождении Саргон. Откинем в сторону явно дегендарную тростниковую корзину и другие трафаретные моменты и получим весьма реалистическую и правдополобную картину: Саргон происходит из белного племени, в котором существует такой общественный строй, при котором сын знает свою мать и ее родственников с материнской стороны, в первую очередь — брата своей матери, но не знает своего отца. Племя это живет в горах, недалеко от течения такой реки. По которой можно добраться до южного Лвуречья, т. е. по течению Тигра или одного из его притоков. Следовательно, племя, из которого происходил Саргон. обитало в горных районах Северной Месопотамии. Пругие дошедшие до нас исторические предания повествуют, что карьеру свою Саргон в молодости начал как садовник или виночерний, т. е. вероятнее всего был рабом олного из нарей Киша, а впоследствии сам сделадся царем основанного им Аккада.<sup>50</sup>

Следовательно, независимо от того, в какой мере изложенные в легенде факты относятся к самому Сарвону (да это, в сущности, и не столь интересно, поскольку нас интересуют не биографии царей, а биографии тех, на кого они распространяли свою власть), неоспоримо одно: с точки зрения авторов этой легенды было вполне нормальным, вполне естественным, что лицо, объединившее под своей властью все Двуречье, по происхождению является рабом, родом из одного из автохтонных племен, населявших горные районы Северной Месопотамии. Сейчас трудно решить, когда родилась эта легенда и в какой мере она применима к Саргопу, по что она отражает картину, близкую к действительному положению вещей, — в этом нельзя сомневаться, если вспомнить нашествие на Двуречье кутиев, о чем речь будет ниже.

Возвращаясь к Саргону, отметим важные для нас характерные черты созданного им объединенного Шумеро-Аккадского государства. Если до Саргона военной силой рабовладельческих государств были ополчения свободных общиницков, то Саргон впервые в истории создает професспональное войско - постоянную армию довольно внушительных по тому времени размеров: численность армии Саргона, всецело зависящей от царя, достигала 5400 воннов. Для того чтобы вить себе значение этой цифры в ту эпоху, напомним, что численность полноправных граждан Лагаша в XXV веке до п. э. составляла примерно 3600 человек. Не случайно поэтому с правлением Саргона связано значительное расширение прригационных работ, ведшихся по преимуществу рабами; при этом, что опять-таки весьма характерио, вся прригационная система при Саргоне начинает регулироваться страны ством.

Расширение прригационных работ требовало увеличения числа рабов, т. с. увеличения грабительских походов в другие страны. И действительно, войска Саргона, состоявшие из регулярных воинов и общиниых ополчений, совершают, как свидетельствуют сохранившиеся по счастливой случайности надписи ныне разрушенного Наппурского храма, значительные походы в область среднего течения Евфрата, в Сирию, в горы Тавра, в Элам. Дошедшие до нас исторические легенды говорят о походах Саргона в центральные и восточные районы Малой Азии. «С обширнейшей периферии рабовладельческое Двуречье стягивает к себе военнопленных, товары, добычу — продукты труда и живую рабочую силу многих народов», — так характеризует результаты этих походов войск Саргона «Всемирная История». 51

2 О. Вильчевский

Вместе с тем илущее бок о бок с увеличением объема рабского труда увеличение накопленных и награбленных богатств приводило к расширеиню торговых связей Ивуречья с соседними странами, в том числе и с горными районами Северной Месопотамии. Это, в свою очередь, вызывало первые симптомы разложения господствовавших здесь родоплеменных отношений, поскольку торговля, по словам К. Маркса, повсюду влияет более или менее разлагающим образом на те организации производства, которые она застает и которые во всех своих различных формах направлены главным образом на производство потребительной стоимости, 52 Конечно, таким путем в интересующую нас эпоху разложение старого строя не могло зайти далеко, поскольку сам этот способ производства и порожденный им общественный строй были еще постаточно сильны. еще таили в себе значительные возможности дальнейшего развития. Однако все возрастающая внешнеторговая деятельность рабовладельческих обществ Двуречья, бесспорно, ускоряла, расширяла этот процесс, приведший через несколько столетий к образованию рабовладельческих обществ на территории Северной Месопотамии и являвшийся в чистом виде непосредственным результатом первого крупного общественного разделения труда между пастухами и земледельцами, а в конкретных условиях Северной Месопотамии — между населявшими высокогорные районы кочевниками и обитавшими в долинах оседлыми, т. е. того разделения труда, из которого возникло и первое крупное разделение общества на два класса — господ и рабов, эксплуататоров и эксплуатируемых. <sup>63</sup> Следовательно, прогрессивная сторона рабовладельческого строя начинает сказываться в Северной Месопотамии намного позднее того, как население этого района уже со всей силой ошущало оборотную сторону рабовладения — жесточайшую эксплуатацию и обнищание широких народных масс.

С этим вопросом тесно связан и другой: каково было положение той части автохтонного населения Северной Месопотамии, которая насильственно угонялась в полон в рабовладельческие районы Лвуречья? Она, эта многочисленная «живая добыча» грабительских походов, оказывалась насильственно вырванной из привычных для нее условий общественной экономической жизни родового строя и включенной в экономику общественную жизнь рабовладельческого общества непосредственных производителей материальных благ. Акад. В. В. Струве путем анализа шумерских документов III тысячелетия до н. э., захваченных в женшин.54 положению полон дительно показал. В каких ужасающих условиях оказывались полонянки, TOM числе и принадлежащие к исконному нию горных районов Северной Месопотамии, 55 попав в сравнительно привелигированный лагерь для военнопленных, находившийся в ведении царских чиновников. «Ужасающая смертность в лагере военнопленных женщин, — иншет акад. В. В. Струве, — продолжавшаяся, как я установил, в течение ряда месяцев, свидетельствует со всей определенностью о тех тяжелых условиях, в которых пребывали эти несчастные, вырванные войной из своей родной среды». О жестокости классового гнета в шумерийском обществе свидетельствует и тот факт, что одни и те же термины используются тумерийскими писцами и в применении к падежускота, и в применении к смерти этих военнопленных рабынь. Бесконечное преврение к рабу со стороны рабовладельческого класса в шумерийском обществе нашло свое яркое выражение в том, что в древнюю эпоху шумерийский язык разделял мир явлений на два класса — класс лиц и класс вещей, а в последний включал наряду со скотом, также и рабов.56

Можно привести множество фактов, умозаключений, выводов, цитат, доказывающих бесспорную прогрессивность рабовладельческого строя

перед предпествовавшими ему родоплеменными отношениями в самых различных аспектах. Можно даже доказать, что в период расцвета рабообщества, любой член пe имевший рабов, любыми способами сделаться рабовладельцем. Одного лишь никогда не удалось бы доказать — прогрессивности рабовладельческого строя для самих рабов, для тех людей, потом и кровью которых создавались все материальные и духовные ценности древнего мира. Пока рабы оставались рабами, — а они ими были не только потому, что принадлежали к угнетенному классу, но и по сословным причинам, 57 — рабовладельческий строй всегда был для рабов шагом назад по сравнению с тем состоянием, в котором они находились до обращения в рабство. Вполне понятны поэтому и ненависть рабов к строю, полностью лишившему их всех человеческих прав, и стремление их вернуться к своему прежнему положению. к положению человека, а не раба. Вот почему рост и укрепление рабовладельческого строя всегда сопровождаются ростом антирабовладельческих движений. Не случайно на последние годы правления Саргона приходится два крупных восстания низов рабовладельческого общества, жестоко подавленных усилившейся диктатурой рабовладельцев. 58

Поскольку уже в это время, а тем более позднее, основную массу рабов в рабовладельческом Двуречье составляли пленники из Северной Месопотамии и прилегающих горных районов (население которых также сильнее ощущало отрицательные стороны рабовладения, чем положительные), постольку вполне естественно, что и идеологически <sup>59</sup> и политически антирабовладельческие движения рабов совпадали с движениями этого населения против грабительской экспансии рабовладельцев в их земли. <sup>60</sup>

Как ни скуден дошедший до нас материал, рассказывающий об исторической жизни Двуречья и прилегающих районов в древнейшие эпохи процесса становления и развития рабовладельческих обществ, как ни искажены в нем сообщаемые события, передаваемые в интериретации господствующего класса, тем не менее имеются все основания утверждать, что процесс этот происходил далеко не гладко и что усиливавшиеся по мере его роста движения рабов и населения варварской периферии, в первую очередь горных районов Северной Месопотамии, неоднократно ставили под угрозу само существование рабовладельческих государств Двуречья.

Наиболее, пожалуй, крупным из числа таких движений, оставившим заметный след в истории не только Двуречья, но и Северной Месопотамии, было движение племен кутиев, приведшее около 2200 г. до н. э. к завоеванию ими Двуречья. Сохранявшаяся более шести десятков лет власть кутиев над государствами Двуречья была уничтожена только после того, как кутии были разбиты Утехегалем, царем рабовладельческого государства-города Урука.

То, что движение кутиев, во всяком случае в начале его, носило антирабовладельческий характер и было связано с движением происходящих из тех же илемен рабов в городах Двуречья, признается всеми исследователями. Столь же бесспорно и то, что движение кутиев и их победы над государствами Двуречья серьезно ослабили и временно подорвали мощь рабовладельческой знати. Именно поэтому дошедшие до нас исторические памятники, отражающие точку зрения рабовладельческой знати Двуречья на движение кутиев, полны острой, неприкрытой ненависти к напавшим на Двуречье кутиям. Илемена кутиев в этих источниках именуются «драконом гор, врагом богов». В Кутии обвиняются в том, что опи унесли в горы «царственность Шумера», наполнили Шумер враждой, «возбудили вражду и насилие по всей Стране (Kalam)», как именовалось по-шумерски все Южное Двуречье в целом. И. М. Дьяконов совершенно прав, утверждая, что эти слова из надписи ожесточенного врага кутиев

Утехегаля нельзя понимать иначе, как то, что кутии своими действиями поднимали один класс населения Двуречья против другого, поскольку именно в это время «происходит значительное усиление рабовладельческой эксплуатации, а широкие массы свободных политически угнетаются усиливающейся деспотической властью царей. . . В этих условиях вполне вероятно, что угнетенные массы Аккадского государства могли воспользоваться кутийским вторжением для того, чтобы сделать попытку к своему освобожлению» 62

Как и в многочисленных аналогичных случаях, стоящие на более низком культурном и социальном уровне кутии, полчинив себе более развитое Двуречье, сохранили существовавший там государственный и общественный строй, и даже, опираясь на низы тогдашиего общества, осуществляли свое владычество над страной, по-видимому, не непосредственно, а через своих ставленников из числа находившихся в оппозиции к Аккаду властителей рабовладельческих государств-городов Пвуречья. Как это показал в своем интересном исследовании В. К. Шилейко. 63 наиболее крупным из числа таких властителей, подчинившихся кутиям и правивших от имени последних, был патеси (царь) города Лагаша Гупеа, власть которого распространялась над значительной частью Пвуречья, в силу чего Гупса титуловал себя не только царем Лагаша, по и «благим пастырем Страны». Следовательно, поскольку Гудеа наряду с этим платил дань кутиям, он как и его предшественник и преемник, были наместниками кутиев в Двуречье. 64 То обстоятельство, что Гудеа вел большие строительные работы в Лагаше и в Уре, на которые привлекались рабочие из палского Элама и привозились строительные материалы и с берегов Персилского залива, и со среднего течения Евфрата, и из Ливана. и даже, возможно, из Аравии и Северной Сирии, показывает, что Гудеа осуществлял власть кутийского наместника не без выгоды для себя. а также и то, что походы кутиев с Пвуречья были, по-видимому, не так уж малы.

Хотя современные источники и говорят о том, что вторжение кутийских племен сопровождалось разрушением городов, грабежами и разорением населения, а также храмов и храмовых богатств, 65 тем не менее вряд ли можно рассматривать шестидесятилетнее господство кутиев над Двуречьем как время сплошного упадка Шумера. Помимо уже приводившихся выше фактов крупного строительства в Лагаше и Уре, следует отметить, что именно на эту эпоху приходится начало расцвета шумерской литературы и искусства. 66

Одним из проявлений непависти рабовладельческой знати Двуречья к кутиям и их ставленникам является такой характерный факт: при составлении уже после кутийского нашествия царских списков из них была изъята династия царей Лагаша, к которой принадлежали Гудеа, его предшественник Ур-Бау и его преемник Наммахани, бывшие кутийскими наместниками Двуречья. С другой стороны, — и это хотя бы косвенно свилетельствует о том. что нашествие кутиев совпалало по времени с антирабовладельческими движениями низов населения Двуречья, — сам Гудеа в своих надписях заявляет, отдавая, так сказать, дань времени, что он не «стремился защищать слабых, сирот и вдов от посягательств сильных». Известно также, что во время народных празднеств, связанных с сооружением храма одному из лагашских божеств, в правление Гупеа не только предоставлялась защита должникам от кредиторов и обдегчалась судьба подсудимых, но и рабы получали некоторую свободу и, в частности, избавлялись от наказания. По-видимому, во всяком случае в начале кутийского завоевания Двуречья, наблюдается некоторое ослабление рабовладельческого строя, некоторое облегчение участи рабов. Однако, покорив страну и, возможно, освободив своих находившихся

в рабстве соплеменников, кутии, как уже отмечалось выше, не стали изменять существовавший в Двуречье общественный строй классового общества, предпочитая управлять страной при помощи наместников и ограничиваясь взиманием с нее налога. Нельзя не с И. М. Дьяконовым, когда он пишет: «Если вначале кутийское завоевание могло быть поддержано народными массами Двуречья, то далее, кажется, кутийская знать превратила все предприятие в погоню за захватом богатств. Этим объясияется разграбление городов Двуречья. этим объясияется И передача Двуречья В руки аккадской знати, которая могла оплатить препоставленную им власть богатой данью. Племенная знать кутиев стала быстро срастаться с верхушкой шумеро-аккадских рабовладельцев, угнетая народные массы Двуречья и предавая интересы самих кутийских илеменных масс, на которых она лишь навлекда ненависть покоренных. В результате кутии были отброшены обратио в горы. . . и весь почти столетний эпизод кутийского владычества в Двуречье остался лишь эпизодом, не имевшим особо сильного влияния на развитие общества на родине кутийских племен». 67

Действительно, В. К. Шилейко в своей монографии убедительно доказал, что владычество кутийских родоплеменных вождей над Двуречьем приобрело вскоре прочный характер и правители шумерских городов уже в то время, когда во всей стране господствовал полный мир, посылали кутийским завоевателям довольно значительную по своим размерам дань. В Сами кутийские цари вскоре начинают хотя бы внешие «аккадизироваться», подражают в своей титулатуре владыкам Шумера и Аккада, сооружают по примеру своих предшественников надписи в шумерских храмах, присванвают себе аккадские или хотя бы по форме аккадизированные имена.

Сохранившийся до наших дней список царей Шумера, составленный вскоре после надения власти кутиев, включает в себя также и список царей кутийской династии. Этот перечень кутийских царей с указанием сроков их правления дошел до нас в нескольких дефектных редакциях; он дал И. М. Дьяконову новод для остроумной гинотезы о том, что правители кутиев были не наследственными царями, а избирались на определенный срок. 70 Соображения И. М. Дьяконова в основном построены на том, что перечисленные в списке кутийские «цари» правили обычно но 5-6 лет или того меньше, в начале же списка стоит фраза, читаемая в одном из вариантов: «племя кутиев не имело царя», что, по мнению 11. М. Дьяконова, дает достаточный повод для предположения, «что цари или, вернее, военные вожди кутиев, как это обычно и бывало в первобытном обществе, выбирались на определенный срок. Поэтому-то, хотя «племя кутиев не имело царей», можно было все-таки привести поименно его «царей», т. е. выборных вождей племени или племенного союза». 71 Несмотря на внешнюю аргументированность, соображения И. М. Дьяконова кажутся мне малоубедительными ввиду следующего: во-первых, в списке перечисляются не вообще вожди кутийских племен, а те из них, которые после кутийского завоевания стали владыками, царими покоренного ими Двуречья. Это все-таки не что иное, как список царей кутийской династии. Поэтому помещение в начале его фразы о том, что племя кутнев царя не имело, бессмысленно с точки зрения автора списка, ставивнего себе целью возвеличить идею извечности деспотической государственной власти и потому, ради создания видимости непрерывной линии царей в Двуречье, включившего в список и правивших страной кутийских вождей. Думать, что этой фразой автор списка хотел подчеркнуть принципиальную разницу между родоплеменными вождями кутиев и владыками классового рабовладельческого Двуречья, — значит предполагать у автора зачатки взглядов, близких к историческому материализму, что, конечно, вполне бессмысленно. Мие думается, безусловно прав Т. Якобсен, который после анализа сохранившихся варпантов списка считает более правильным иное чтение той же фразы: «. . . (у) племени кутиев царь, не имеющий имени», 72 т. е. — бесславный, опозоренный, Такое чтение, полтверждаемое в известной мере сохраняемой по сей лень тралицией опозоривания врага (ср. курдск, бе нам 'без имени', 'бесславный'), попятнее в устах автора, стоящего на идеологических позициях рабовладельческой знати Двуречья, резко отрицательно относившейся к кутийскому завоеванию. Если, как указывалось, кутиев современные им источники именуют «праконами гор и врагами богов», а их страну «обиталищем чумы», то вполне закономерно, что вождь завоевавших и разграбивших Двуречье кутиев награждается далеко не лестным эпитетом «бесславный». Цругое дело — правившие после него кутийские цари, довольно быстро к тому же «аккадизировавшиеся». Власть их над Двуречьем с точки зрения рабовдадельческой знати была уже вполне дегализована хотя бы тем, что они не завоевывали Пвуречье и правили страной через посредство наместников из числа местных правителей, управлявших областями Двуречья и взимавших с населения налоги именем новых владык. Поэтому вполне естественно, что по отношению к ним не было основания применять столь нелестный эпитет и они уже перечисляются в списке поименно.

Во-вторых, если вполне допустимо, что у племени кутиев могли быть выбиравшиеся на определенный срок племенные вожди, то трудно предположить, что этот срок мог меняться, а тем более сокращаться; скорее можно допустить обратное: по мере приобретения этими вождями качеств верховных правителей покоренного кутиями Двуречья первоначально выборная власть главы племени начала превращаться в наследственную.

В-третьих, если выборные вожди могли нахолиться во главе племени кутиев, то значительно менее вероятно, что такие выборные вожди могли быть во главе крупного союза племен, объединившего для отнова рабовладельческой экспансии и нападения на Двуречье большую часть горных племен Северной Месопотамии и прилегающих к ней горных областей. А ведь именно такую картину рисует II. М. Дьяконов: «По-видимому, вождям кутиев удалось сплотить для нашествия на Аккад целый значительный племенной союз». 73 Сколачивание таких крупных межилеменных объединений, даже в случаях выборности главы господствующего илемени. обычно связано с тем, что во главе этих объединений, носящих, как правило, не экономический, а военный характер, становится пользующийся наибольшим авторитетом вождь господствующего племени, власть которого в этом случае имеет если не наследственный, то хотя бы пожизненный характер. Выборным в таких крупных военно-племенных конфедерациях бывает не верховный глава объединения, а военный вождь, обычно избираемый из состава родоплеменной верхушки, но не на определенный срок, а на все время военных действий. Стало быть, если мы даже и допустим (для чего у нас, впрочем, нет никаких оснований), что имеем дело со списками не царей кутиев, а военных вождей племенных ополчений, то и в этом случае они не избирались на равные сроки. Да и вообще точная фиксация срока полномочий выборных должностных лиц характерна для современных типов демократии высокоразвитого классового общества, а не для родоплеменных отношений, где этот срок определяется не абстрактио, а необходимостью и целесообразностью пребывания выборного лица в данной должности.

Следовательно, для выводов, делаемых И. М. Дьяконовым из рассмотрения сроков царствования указываемых в списке кутийских царей, нет достаточных оснований. Мне думается, что большое количество имен перечисляемых списком кутийских царей и соответственно краткие сроки

царствования большинства из них, возможно, объясняются тем, что составители списка стремились включить в него все известные им имена кутийских правителей и военачальников, осуществлявших господство кутиев над Двуречьем. Возможно, мы имеем дело с контаминацией нескольких списков, составленных в разных пунктах Двуречья. Можно привести еще несколько столь же правдоподобных объяснений отмеченной И. М. Дьяконовым необычной краткости и относительной равномерности сроков правления большей части кутийских царей, но все эти объяснения, не подкрепленные дополнительно фактами, останутся всего лишь более или менее лишенными убедительности гинотезами.

Гораздо более продуктивна приводившаяся выше мысль И. М. Дьяконова о том, что для нашествия на Аккад вождям кутиев пришлось сколотить значительный племенной союз. Дело в том, что, как это убедительно показывает в своей работе И. М. Дьяконов, кутии в момент их появления на исторической арене представляли собой группу родственных племен, стоявших на довольно высокой ступени развития патриархально-общинных отношений и обладавших развитыми формами родоплеменной структуры. Кутиям было уже известно домашнее рабство, и можно предполагать, что кутийская родоплеменная знать начала обособляться от массы соплеменников. Иными словами, кутии уже приближались к той грани, на которой начинается классовое расслоение, возникает классовое общество. Как известно, именно на этой стадии развития общественных отношений мы наблюдаем обычно довольно быстрый рост культуры. И действительно, те немногочисленные предметы материальной культуры, которые допіли до нас и могут быть идентифицированы с кутиями, представляют значительный художественный интерес. Наши данные о языке, культуре, религиозных представлениях кутиев не настолько еще полны, чтобы можно было дать хотя бы краткую характеристику культурноэтнического облика кутиев. Однако и этих скудных данных достаточно для утверждения, что, несмотря на бесспорные связи кутиев с другими автохтонными племенами горной части Малой Азии, Закавказья и Западного Ирана, кутийские племена представляли собой в известной мере обособленную в языковом, этническом и культурном отношении группу местного населения и что во многих случаях близость кутиев к другим этническим или языковым группам объясияется не генетической, а типологической общностью,

В таком круппом предприятии, как поход на рабовладельческое Двуречье, участвовали, конечно, не одни только кутийские племена, а и значительная часть горных племен Северной Месопотамии и прилегающих районов. Это объединение, возглавлявшееся кутиями, было значительно шире, чем союз родственных племен; оно представляло собой мощную конфедерацию автохтонных племен горцев, независимо от их языковой и этнической принадлежности. Таким образом, термин «кутии» приобретает к моменту завоевания Двуречья еще одно значение: он становится если не самоназванием, то во всяком случае названием всей возглавлявшейся кутиями конфедерации горских племен.

Обширный фактический материал, выбранный И. М. Дьяконовым из письменных источников, с полной убедительностью доказывает, что именно это второе, более широкое использование термина «кутии»—со значением «илемена, жившие к северо-востоку и востоку от Ассирии» 74 — сохраняется в течение длительного времени после того, как возглавляемая кутиями конфедерация племен была изгнана из Двуречья войсками Утехегаля.

Если сохранялось назнание созданной кутиями конфедерации горских племен, то в той или иной форме должна была сохраниться и сама конфедерация. Действительно, явственные следы ее обнаруживаются

И. М.¶Дьяконовым еще в начале I тысячелетия до п. э., когда, с одной стороны, термин «кутии» уже перестал быть «конкретным обозначением реального народа», но, с другой стороны, хорошо знавшие илеменной п этнический состав района ассирийские писцы четко отличали племена «кутиев» от «мадай», т. е. от племен, входивших во вновь возникшую мидийскую конфедерацию, 75 в состав которой, в частности, как это устанавливается И. М. Дьяконовым, входили и «кутии», т. е. некоторые автохтонные племена этого района, ранее входившие в кутийскую конфедерацию. 76

Какова же была судьба основателей кутийской конфедерации, кутиев в узком смысле слова? По-видимому, они разделили обычную судьбу всех племен, становившихся во главе крупных, военного типа конфедераций племен. Завоевание Двуречья поставило племя кутиев в привилегированное положение, превратив их в фактических хозяев страны. Неудивительно, что это, по-видимому, небольшое по численности илемя начало быстро аккадизироваться, пытаясь войти в систему рабовладельческого общества и тем самым ослабляя свои связи с остальными племенами возглавляемой ими конфедерации, на военную мощь которых они опирались. 77 Если завоевание кутиями Двуречья в известной мере может быть объяснено военным и политическим ослаблением рабовладельческих государств Двуречья в этот момент, то разгром кутиев войсками Утехегаля и изгнание их из Двуречья в такой же мере свидетельствуют об обратном: о том, что к этому времени авторитет кутиев в возглавлявшемся ими союзе горских племен ослаб настолько, что кутии в решительный момент уже не смогли опереться на его военную мощь. Можно предполагать, что изгнанные обратно в свои горы, кутии уже не смогли сохранить за собой господствующее положение в созданной ими конфедерации, уступив это место другому илемени, а сами, как обычно бывает, превратились в одно из мелких племен, постепенно растворившихся впоследствии среди более мощных и более молодых племен, пришедших им на смену. 78

Вот почему, когда крупнейший курдский историк проф. Амин Заки в профессор Пенсильванского университета Е. А. Шпейзер во видит в кутиях предков имнешних курдов, то это инсколько не противоречит мнению И. М. Дьяконова о том, что племена кутиев приняли участие в формировании мидийского этноса. Если речь идет о кутиях в узком значении термина, то непосредственные дериваты этого давно уже исчезнувшего племени вряд ли можно обнаружить не только у имнешнего населения Ближнего Востока, но и тогда, когда память о нем еще сохранялась в исторической традиции. Если же речь идет о племенах, входивших в созданную кутиями широкую конфедерацию, то в этом случае вопрос в конечном счете сведется к роли местного субстрата в языке, этносе и культуре народов, сложение которых связано с экспансией прано-индийских этнических групп в горные районы Малой Азии, Закавказья и Западного Ирана. Выяснению этого вопроса и посвящена следующая глава.



## LIABA REOPASI

Выяснение ряда существенных проблем этногенеза народов Передней Азии связано с разрешением слабо еще освещенного вопроса о том, как и когда происходил в горных районах процесс выделения настушеских илемен из основной массы варваров. В целом проблема отделения скотоводства от земледелия была поставлена Ф. Энгельсом и решена им на материалах наиболее распространенной, классической, так сказать, формы скотоводства в равнинных и степных местностях, характерной для сложения и развития настушеских племен арийцев, семитов и туранцев. Здесь сами географические условия — бескрайние просторы равнии и в особенности степей — способствовали сложению передвигающихся на многие сотни километров мобильных племен скотоводов-номадов, нашествия которых сыграли впоследствии столь крупную роль в исторической жизни многих культурных земледельческих районов.

Эта классическая форма скотоводства, связанная с особенностями равнинного, «горизонтального» кочевания, существенно отличается от характерного для горных местностей горного, «вертикального» кочевания.<sup>2</sup> В горных условиях земледелие обычно развивается в илодородных долинах в нижней части горных склонов, а для выпаса стад наиболее пригодны альнийские пастоища, расположенные в верхней части. Сами природные условия ограничивают в горах ареал перекочевок почти неизменяемыми маршрутами, обычно не превышающими нескольких десятков километров. Те же природные условия — суровый высокогорный климат с обильными зимними снегопадами — делают обязательным отгои стад на зимнее время в обладающие более мягким климатом долины, где кочевники-скотоводы проводят несколько зимних месяцев бок о бок с оседлыми земледельцами. Уже в силу этого экономические, культурные, политические и тому подобные связи между кочевниками и оседлыми в горных местностях значительно более тесны, нежели между кочевым и оседлым населением равнин. В горах скотоводы-кочевники, как правило, не порывают окончательно с земледелием, а оседлые земледельцы — со скотоводством. Понятно, что в горных условиях процесс выделения пастушеских племен должен был протекать в иных формах. нежели на равнинах, где складывались «классические» племена скотоводов-номадов.

Первая серьезная попытка выяснить и охарактеризовать особенности развития скотоводства и выделения паступеских илемен у горных народов древности принадлежит Б. Б. Пиотровскому. Опираясь на анализ общирного фактического материала древнейших периодов истории Закавказья и прилегающих к нему с юга горных районов, а также на исследования значительного количества советских и зарубежных ученых, Б. Б. Пиотровский приходит к ряду весьма важных и имеющих принципиальное значение выводов о специфических формах развития скотоводства в горных условиях в древности.

Вместе со всеми исследователями древнейших периодов исторической жизни в горных районах Передней Азии В. Б. Пиотровский считает, что появление скотоводства в Закавказье, как и в других горных районах Передней Азии, следует отнести к чрезвычайно отдаленному времени, во всяком случае к периоду, лежащему за пределами известной нам энеолитической культуры. 3 В эпоху энеолита, как мы видели и как это подтверждается обширным и разнообразным материалом, для хозяйственной жизни племен, населявших горные долины, характерно обязательное сочетание земледелия со скотоводством. 4 На этой стадии развития хозяйственной жизни скотоводство еще не противополагается земледелию, а вместе с ним противостоит хозяйственной деятельности более отсталых илемен охотников-собирателей, бродивших небольшими группами в обширных лесных массивах по склонам гор. Даже тогда, когда скотоводство, дающее больший экономический эффект, чем примитивные формы горного земледелия, начинает играть ведущую роль и охраняемые собаками стада начинают отгоняться на удаленные от поселений горные пастбища, в мы все еще наблюдаем сочетание скотоводства и земледелия в хозяйственной жизни населявших горные долины племен. Именно эту, предшествующую выделению пастушеских племен стадию развития скотоводства имел в виду Ф. Энгельс, когда он говорил о начинающемся на средней ступени варварства разделении труда между паступескими народами и «отсталыми племенами, не имеющими стад». В Явление это, характерное, по-видимому, для всех народов на ранней стадии развития скотоводства и земледелия, имеет в горных местностях ту особенность, что одновременное развитие в горных долинах скотоводства и земледелия продолжает сохраняться не только на всем протяжении родового строя, но и в классовом обществе. 7

Вместе с тем в эпоху ранней бронзы, т. е. примерно к концу ИІ тысячелетия до н. э., когда сложившиеся в Двуречье первые рабовладельческие государства уже оказывают достаточно сильное влияние на горную варварскую периферию, роль скотоводства в хозяйственной жизни горных районов возрастает настолько, что наблюдается постепенная имущественная дифференциация племен: у наиболее богатых скотом племен накапливаются значительные богатства, которые становятся не только объектом грабежа во время походов войск рабовладельческих государств, но и средством обмена во все растущих торговых связях со странами Передней Азии. В этой связи Б. Б. Пиотровский воссоздает картину, очень близкую той, которую мы наблюдали, рассматривая скудные сведения о кутиях: «Наиболее богатое племя выдвигается во главу союза племен, приобретая особое положение. Имущественное перавенство начинает оформляться и внутри самого племени, так как крупные материальные ценности скоплялись в руках вождей племени и их рода, что отражается в роскоши и богатстве отдельных погребений».9

Б. Б. Пиотровский связывает этот процесс со все возрастающим освоением горных долин высокогорных альпийских пастбищ, что связано, в свою очередь, не только с умножением поголовья скота, но и увеличением роли отгонного скотоводства. Вполне естественно, что процесс этот связан и с тем, что «непрерывная борьба за скот и настбища, а также грабительские набеги приводят к усилению враждебных отношений между племенами и к постоянным военным столкновенням». 10

Весьма существенно, что освоение новых пастбищ, так же как и расширение площади пригодных для земледелия земель, шло еще и за счет уменьшения лесных массивов, 11 причем значительно большее значение для уничтожения лесов имело скотоводство, особенно разведение мелкого рогатого скота — коз и овец, выкорчевывающего подлесок и уничтожающего молодую поросль. Я думаю, что уменьшение площади лесных массивов связано в известной мере с переходом к земледельческим и скотоводческим формам хозяйствования части племен лесных охотников-собирателей. Косвенным доказательством этого может служить то обстоятельство, что культ священных деревьев, в особенности священных дубов, рудиментарно сохраняется не только у оседлого курдского населения, по и у курдов-кочевников. 12 По-видимому, в связи с освоением новых настбищ и сведением лесов стоит и отмечаемое Б. Б. Пнотровским в начале I тысячелетия до н. э. усиление значения охоты, стоявшее, по его мнению, в связи с полукочевым скотоводством. 13

Уже появление новых скотоводческих племен из числа недавних бродячих охотников-собирателей, не связанных с земледельческой деятельностью, развитие которой к тому же в лесистых районах горных склонов представляло больше трудностей, чем в долинах, приводило к выделению чисто скотоводческих племен, не спускавшихся на зиму в населенные земледельцами долины и проводивших этот период в лесах. 14 Но количество таких пастушеских племен было, по-видимому, невелико, да к тому же это были только еще осванвающие новую для них форму хозяйственной деятельности, а потому бедные скотом племена, в ту эпоху еще не имевшие серьезного значения в общей массе горных племен. Для основной же массы населения горных районов, как утверждает Б. Б. Инотровский, «археологический материал, характеризующий основные черты хозяйства Закавказья (а следовательно, и близких к нему по характеру развития соседних районов на стыке горных систем Малой Азии, Ирана и Кавказа, где, впрочем, аналогичные процессы протекали несколько раньше, чем в Закавказье, — O.~B.) эпохи броизы, преимущественно первых трех веков I тысячелетия до н. э., отчетливо показывает, что во всем Закавказье земледелие сочеталось с полукочевым скотоводством, получившим значительное развитие. Использование горных пастбищ представляло в условиях того времени неограниченные возможности для роста скотоводства, количественного увеличения стад. Скот стал основным богатством первобытных общин, предметом накопления и обмена». 15

Таков был общий путь развития скотоводства в горных районах, где сами географические условия способствовали продолжению связи скотоводства с земледелием, привязывали кочевника с его минимальным ареалом перекочевок к земле, не давали ему возможности превратиться в номада. Даже лошадь, сыгравшая столь крупную роль в длительных передвижениях степных кочевников, в горных условиях отнюдь не увеличивала мобильности кочевника, не помогала ему выйти за пределы своего, как всегда в горах, крайне небольшого, очерченного природными границами микрорайона. «Верховой конь, — как совершенно правильно считает Б. Б. Ниотровский, — служил целям постоянных связей летних пастбищ, кочевок, расположенных в горах, с основными поселениями». 16

Однако этот столь типичный для горных местностей путь развития скотоводства параллельно с земледелием примерно с середины II тысячелетия до н. э. начинает нарушаться. С этого времени можно констатировать появление в горных районах Закавказья и прилегающих областей пастушеских племен, по-видимому, не связанных с земледелием. Б. В. Инотровский связывает это явление с дальнейшим ростом скотоводства, что приводит, по его мнению, к возникновению полукочевой формы скотоводства, с выгоном скота на летнее время на горные пастбища. 17

Процесс этот, окончательно оформившийся в начале I тысячелетия до н. э., по мнению Б. Б. Пиотровского, и приводит в конечном счете к образованию пастушеских племен, т. е. к отделению скотоводства от земледелия, причем «скотоводческие племена, использовавшие высокогорные пастбища, были богаче, и они становились во главу союзов племен, уси-

ливая это крупное общественное разделение труда»; 18 рост скотоводства содействовал также окончательному установлению патриархальных отношений. 19

Такое объяснение вытекает из отрицания Б. Б. Пиотровским в данной работе значения миграций для Закавказья, 20 ввиду чего ему приходится сводить весь вопрос лишь к дальнейшему увеличению поголовья скота и использованию в связи с этим высокогорных альнийских пастбищ, хотя оба эти фактора, как мы видели, действовали и ранее.

Мне думается, что сами по себе эти два взаимосвязанных фактора не смогли бы привести к столь резкому размежеванию между земледельческими и скотоводческими племенами, к превращению последних в племена. занимавшиеся только скотоводством, к ликвидации этими идеменами своих зимних земледельческих баз в плодородных долинах. Несомненно. увеличение поголовья скота приводило к освоению наиболее удобных для его выпаса альпийских настбищ, расположенных выше линии лесных массивов, к появлению отгонного скотоводства; столь же несомненно, что отгонное скотоводство способствовало, в свою очередь, дальнейшему увеличению поголовья стада, в особенности стада мелкого рогатого скота. Однако в горных условиях все это могло привести лишь к некоторому увеличению маршрутов летнего кочевания, не настолько, впрочем, значительному, чтобы оно могло оторвать племена, занимавшиеся преимущественно скотоводством, от своих земледельческих баз в долинах, тем более, что к этому времени и само земледелие значительно прогрессирует. а начавшееся тогда же применение рабского труда делает земледелие не менее продуктивным, чем отгонное скотоводство. Обильный материал, начиная с классического описания Ксенофонтом хозяйственной жизни кардухов и других горных племен, свидстельствует, что даже при значительном развитии скотоводства автохтонные илемена горцев не превращались полностью в номадов, а сохраняли и развивали свою земледельческую базу.21

Следовательно, если в общирном горном районе на стыке горных систем Кавказа, Малой Азии и Иранского нагорья во 11 тысячелетии до и. э., где раньше, где позднее, появляются в значительном количестве пастушеские илемена кочевников-скотоводов, резко противопоставлявшие себя остальной массе илемени, занимавшейся земледелием в сочетании со скотоводством, если к тому же настушеские племена начинают стремиться к власти над остальными племенами, то, безусловно, должны были существовать еще дополнительные внешние причины, заставлявшие пастушеские племена не использовать в качестве зимних баз плодородные горные долины. Процесс этот не мог быть связан с отмечавшейся выше трансформацией некоторых из населявних покрытые лесами горные склоны племен охотников-собирателей. Эти илемена, не имевшие возможности спуститься в запятые более развитыми племенами горные долины, даже оставаясь в пределах лесной зоны, стремились к сочетанию скотоводства с экстенсивными формами земледелия. Кроме того, это были, как мы уже отмечали. относительно бедные скотом племена, не игравние существенной роли жизии края.

Каким же образом могли появиться в горных районах Малой Азии и Западного Ирана те богатые и сильные племена, которые заняли здесь господствующее положение и стремились распространить свою власть даже на население долин? Мие думается, что для объяснения этого факта мы должны обратиться к таким внешним причинам, имеющим непосредственное отношение к вопросам этногенеза не только в горной области, но и всего района Малой Азии и Западного Ирана в целом, как миграции. Вопрос о миграциях играет для древней истории Ближнего Востока настолько серьезную роль, что крупнейший знаток истории Древнего Востока

Б. А. Тураев считал возможным говорить в этой связи об «этнографических переворотах». По мнению Б. А. Тураева, само географическое положение культурных очагов малоазийской цивилизации таково, что мы наблюдаем здесь с древнейших времен «постоянное чередование вторжений новых рас, ассимиляций, перерывов, смен языков, смешения национальностей». Еще древние, по справедливому замечанию Б. А. Тураева, считали, например, Вавилонию классической страной столкновения рас и смешения языков, что получило отражение в библейской легенде о вавилонском столпотворении.

Для древнего периода истории наиболее надежным, а часто и единственным источником для постановки и решения проблемы изменения этического состава населения служат языковые данные, донесенные сохранившимися памятниками древней письменности. В этой связи понятно, что указанная проблема ставится и решается почти исключительно в отношении земледельческих районов, где в это время складывались и развивались рабовладельческие общества и государства. Так, развитие Хеттского государства и государства Митании связывается наукой с появлением племен, говоривших на индоевропейских языках; с появлением семитических племен связывается возникновение и развитие Вавилона и Ассирии. Однако процесс этот не ограничивался только земледельческими областями долин, он касался в такой же мере и горных областей с преобладанием скотоводства в экономике местного населения.

Приблизительно со 11 тысячелетия до н. э. наблюдается все возрастающее продвижение в горные районы Северной Месопотамии и придсгающих к ней областей племен номадов, стоявших примерно на одном уровне общественного развития с автохтонными племенами горцев-скотоволов. Однако новые илемена обладали не только своими, отличными от автохтонного населения этническим обликом, языками и формами материальной и пуховной культуры, но, самое главное, отличными от распространенных ранее в горах формами скотоводческого хозяйства и быта, выработанными в условиях кочевания на равнинных местностях. Это были пастушеские племена, стремившиеся путем захвата высокогорных альпийских пастбищ и пригодных для выпаса скота площадей в долинах приспособить привычные для них формы равнинного скотоводства к новым горным условиям. Именно они, эти прибывшие в край племена номадов равнины, привели к окончательному разрыву между скотоводством и земледелием. Они же, подчиняя себе и сплачивая вокруг себя в союзы и конфедерации племена горцев-скотоводов, стремились распространить свою власть на земледельческие районы в долинах, где уже существовали рабовладельческие общества.

Характерным примером этого процесса, протекавшего в течение ряда столетий в горных районах Малой Азии и Западного Ирана и существенно изменившего социальный и этнический облик населения этих районов, может служить экспансия племен касситов из района первоначального обитания этой, по-видимому, автохтонной группы племен, населявшей горные районы, примыкавшие с северо-востока к Вавилону.

Письменные источники Древнего Востока не сохранили нам свидетельств о том, что касситы подверглись нашествию иноземных илемен, но те же источники сохранили некоторое количество слов касситского языка. При этом касситские слова, которые идентифицируются с индийскими, могут служить свидетельством того, что в составе касситских илемен с некоторого времени начинает играть ведущую роль племя, говорившее уже не на языке, близком языкам автохтонного населения Малой Азии и Западного Ирана, а на одном из индийских языков, т. е. пришлое племя. Ареал распространения индийских языков настолько удален от района обитания касситов, что можно с полной уверенностью утверждать, что

племя, принесшее в касситский язык индийскую лексику, принадлежалок числу пастушеских племен помадов равнины.

Хорошо известный захват касситскими племенами в 1518 г. до н. э. Вавилона и столетнее господство их над тогдашним центром рабовладельческого мира как будто повторяют нашествие кутийских племен на Двуречье. Однако это только внешнее сходство, вполне понятное, поскольку в обоих случаях мы имеем дело с нападением племен, живущих в условиях родоплеменного строя, на стоящие на более высокой ступени общественного и культурного развития классовые общества. Наряду с этим сходством имеется и существенное различие, позволяющее, на мой взгляд, понять социальную сущность этих двух нашествий горных племен на рабовладельческие общества долин.

Движение кутиев, как мы видели, находилось в непосредственной связи с движениями рабов, чем и объясняется его удача; сами кутии, хотя их родоплеменная верхушка и подверглась в конце концов аккадизации, предпочитали править Двуречьем через своих наместников из среды местных царьков и рабовладельческой знати. Касситы же в своем нападении на Вавилон не оппрались на низы вавилонского общества, а воспользовались ослаблением царской власти в Вавилоне. Завоевав Вавилон, они сразу же полностью сомкнулись с господствующим классом, превратились в его военное сословие. Следовательно, в движении касситов отсутствуют те моменты, которые, придавая кутийскому движению пародный характер, вызывали столь бурную и дружную ненависть к нему со стороны господствующего класса, чего не наблюдается в движении касситов.

В этинческом отношении кутии изменяли состав населения Двуречья, нопадая туда в качестве рабов, но нашествие их не принесло, по-видимому, существенных изменений в этой области; касситы же оказали влияние на этинческий состав края именно во время своего господства над Вавилоном.

Однако, и это для нас имеет весьма существенное значение, касситы не только проникли в Вавилон, где они смешались с местным населением, но часть касситских племен направилась на север, в горные районы, населенные кутиями и родственными им автохтонными племенами, 25 неся туда те же элементы в части языка, материальной и духовной культуры, а главное в характере форм скотоводческого хозяйства и быта, о которых речь шла выше.

Той же причиной — проникновением племен номадов, говоривших на языках, близких к индийскому, — следует объяснить наличие индоевропейских, точнее индийских элементов в языке митаннийцев,26 появление этих же элементов в речи хурритского населения Аррапхи.27 По-видимому, в середине II тысячелетия до н. э. группа индоязычных паступеских илемен, связанных в области хозяйственной деятельности еще в районе своего первоначального обитания с коневодством и принесших с собой высокое искусство разведения и использования в хозяйстве и на войне лошадей,<sup>28</sup> проникла в области на стыке горных систем Малой Азии и Ирана, распространяясь затем далее на запад, и оставила явственно ощущаемый след в среде не только оседлого земледельческого населения долин, но и автохтонных илемен горцев-скотоводов. С экспансией индоязычных илемен и связано, по-видимому, то окончательное отделение скотоводства от земледелия, которое наступает в горных районах Малой Азии как раз в это время, совпадая с отделением ремесла. Тем любопытнее, что в сложении курдского народа в более позднее время известную роль сыграли племена, говорившие на одном из индийских языков и сочетавшие в своей хозяйственной деятельности скотоводство с ремеслом. 29

Если основная масса индоязычных племен проникла, таким образом, в интересующие нас районы с востока, то с занада сюда же вскоре стали

устремляться племена, говорившие на неспйском и других индоевронейских языках отличного от индийских типа. Эти племена, образовавшие после смешения с местным населением в западной части Малой Азии Хеттское государство, проникли в район р. Галиса, по-видимому, с севера. В пределах же восточной части Малоазийского нагорья позднее эти племена явятся существенным компонентом в этногенезе армянского народа.

Следовательно, проинкновение индоевропейских элементов в горные области Малой Азии и Западного Ирана началось, во всяком случае, в первой половине 11 тысячелетия до н. э. Это проникновение не могло не оставить следов не только в языке, но и во многих других областях материальной и духовной культуры местного населения, в первую очередь, в появлении в крае новых форм кочевого скотоводства, не связанного с земледелием.

Эта существенная роль индоевропейских элементов в ранней этинческой истории Малой Азии становится все более очевидной в результате значительного расширения в последние десятилетия объема напих фактических знаний по древней истории Передней Азии. Однако гипотеза о раннем проинкновении индоевропейцев в Малую Азию существовала в науке и раньше. Как мне приходилось отмечать в свое время, одним из существенных моментов для обоснования этой гипотезы было сразу же бросавшееся в глаза противоречие между автохтонным как будто характером этинческого облика и культуры курдов и пранским характером их языка. 30 В этой связи еще П. Лерх видел в курдах потомков сильных арийским духом индоевропейских «северных халдеев». 31 Он думал, что они, прибыв на заре истории в горные районы их нынешнего обитания, сохраняя в абсолютно девственном состоянии свою исконную «самобытность», получили возможность в начале нынешией эры, в соответствии с христианскими легендами, «поклониться младенцу Христу», связав тем самым христианство не только с семитическим миром, но и с миром индоевронейским.

Явная беспочвенность и научная несостоятельность этой гипотезы не могли не вызвать уже в конце XIX в. настолько сильной реакции, что в науке прочно утверждается мнение о позднем проникновении индоевронейцев в Малую Азию и об отсутствии непосредственной связи между языком и говорящими на нем народами. Так, еще Ф. Юсти, например, давая весьма высокую оценку индоевронейскому но своей природе курдскому языку, считал невозможным сопоставлять его с весьма низкими, но его мнению, социальным строем, культурой и бытом курдов. 32

Ж. ле Морган, даже отмечая заведомо индоевропейские черты в языках древних памятников Передней Азии, оговаривал, что термин «индоевропейский», так же как и термин «семитический» и «тюркский», он употребляет в условном значении, лишь по аналогии с ныне существующим делением языков в данном районе. 33

Все это служит иллюстрацией того, насколько несостоятельны гипотезы, основанные не на реальных фактах, а на стремлениях их авторов выдать желаемое за действительность. Многочисленные попытки пересмотра накопленных наукой фактов, свидетельствующих о ранием проникновении в горные районы Малой Азии и Западного Прана племен, говоривших на индоевропейских языках, затрудиялись существующей еще со времен Боппа и Шлейхера традиционной схемой генетического развития индоевропейских языков от одного общего предка. Схема эта в своей фактической части неоднократно пополнялась и изменялась в соответствии с введением в научный обиход новых языков, но основной принцип, лежащий в ее основе, — признание за реконструируемым индоевропейским праязыком способности к имманептному саморазвитию после того, как он распался на реально существующие или существовавшие

индоевропейские языки, - остается неизменным. Это приводит к тому, что конкретное изучение истории каждого отдельного языка того или иного народа, племени, группы родственных племен, его генезис, развитие, связи с соседними языками, особенности структуры и т. д. подменяются с помощью метода внутренней реконструкции поисками тех черт, которые должны были бы роднить этот язык с его гипотетически установленным предком. Даже сравнение общих фактов в индоевропейских языках и языках неиндоевропейских возможно, с точки зрения этого метода, только после восстановления исходных архетипов в целом, «Если при этом обнаружится сходство, тогда и только тогда оно будет действительно доказательным». 34 Не считая себя специалистом в этой наиболее абстрактной области сравнительного языкознания я, как говорил по аналогичному поводу крупнейший русский иранист В. А. Жуковский, «лишен приятной возможности» выяснить, насколько дружно и согласованно саморазвивались черты исконного индоевропейского праязыка в тех европейских по своему происхождению языках, которые, подав в Малую Азию, в течение многих веков жили самостоятельной жизнью, находясь в тесной взаимосвязи с другими языками этого района. Тем не менее вряд ли далеким от истины будет предположение, что когда спустя приблизительно тысячелетие сюда снова вторгаются племена, говорившие на различных пранских языках, удельный вес «общепраязыковых» элементов в языках уже ставших аборигенами старых пришельцев и в языках вновь прибывших даже при максимальном учете способности к внутреннему саморазвитию, не превыпал количества осташковской воды в волжской воде, зачерниутой где-нибудь около Астрахани. Выше мы приводили один из фактов возможных прано-халдских связей, объясняемых наличием связи халдского языка с языками древних индоевропейцев. Если мы прибавим к этому, что лингвистическая близость не только халдского, но и хеттского языка в одинаковой мере может быть проецирована и в отношении бесспорно индоевропейского армянского языка, и в отношении столь же бесспорно неиндоевропейского грузинского, то нам станет понятным, что с течением веков «индоевропейские» элементы, принесенные в край во время первого появления здесь племен, говоривших на индосвропейских языках, давно уже превратились в общее достояние языков формирующихся в Малой Азии народов.

Как мы видели, в описываемую эпоху экспансия индоевропейских племен в высокогорные области Северной Месопотамии и в прилегающие к ней с севера и востока горные районы, имела, в общем, ограниченный характер: основная масса индоевропейских племен, по-видимому, осела в более доступных для коневодства долинах. Тем- не менее нельзя отрицать того, что некоторое количество племен, говоривших на индийских языках, проникло высоко в горы, причем с этой первой по времени экспансией племен равнинных номадов в районы горного кочевания безусловно находится в связи начавшийся в это же время процесс отделения скотоводства от земледелия в горных районах Малой Азии, Западного Ирана и Закавказья. Однако одни только племена, говорившие на индийских языках, не смогли бы полностью привести к тем крупным изменениям в формах кочевого скотоводства, о которых шла речь в начале этой главы. Новые племена номадов не столько вытесняли автохтонных горцев-скотоводов с их летних настбищ, сколько подчиняли их своему господству: подииматься с табунами коней высоко в горы было затруднительнее, чем подниматься на альпийские настбища со стадами мелкого рогатого скота, а его не могло быть много у номадов, совершивших довольно длительный переход. Вот почему еще быстрее, чем в долинах, племена, говорившие на индийских языках, ассимилировались с автохтонным населением, передав последнему лишь некоторые черты в лексикс, обнаруживаемые в современных этим событиям письменных памятииках, да еще некоторые из отмечавшихся выше черт скотоводческого хозяйства, характерные для кочевников равнины.

Песмотря на неравномерность хозяйственного и общественного развития отдельных районов, те кардинальные изменения в характере горного кочевания, которые отмечал Б. Б. Пиотровский, по времени ближе стоят к проникновению в Северную Месопотамию из соседней Сирийской степи кочевавших там племен семитов.

В конце И-начале І тысячелетия до н. э., когда уже полностью закончился процесс семитизации Двуречья, а в значительной части Северной Месопотамии, в ее земледельческих районах, хурритские и индоевронейские этинческие элементы оказались подмятыми семитическими элементами, ставшими во главе рабовладельческого государства Ассирии, мы наблюдаем новую волну проникновения семитических скотоводческих племен арамеев через примыкающую с запада к Северной Месопотамии Сприйскую степь. Это переселение связывается обычно с постепенным истощением степных пастбищ Аравийского полуострова, что, в свою очередь, вызывалось не только возрастающей засушливостью климата, но и нерациональным выпасом номадами стад мелкого рогатого скота.<sup>35</sup> Вместе со своими стадами арамейские пастушеские племена проникали в слабо освоенные ассирийцами районы Месопотамии, в том числе, конечно, и в удобные для выпаса стад мелкого рогатого скота высокогорные районы. В последней четверти XI в. арамен проникают в ряд областей к востоку от р. Тигр.

Экспансия арамейских племен привела, как известно, к быстрому распространению арамейского языка среди оседлого населения Северной Месопотамии, а борьба арамеев с ассирийцами значительно ослабила могущество Ассирийской державы. К сожалению, процесс продвижения наступеских племен семитов в Северную Месопотамию прослежен, главным образом, в отношении районов с преобладанием оседлого земледельческого населения, где хотя бы языковые данные не оставляют сомнения в его длительности и силе воздействия на местное население. Когда арамейские племена оседали в плодородных долинах, то та часть автохтонных племен, которая занималась по преимуществу скотоводством, оттеснялась ими выше в горы, теряя свои захваченные арамейскими племенами зимовники и создавая их заново выше, в лесной зоне. Горные леса всегда служили надежной преградой для завоевателей, и в леса бежали все те, кто не хотел подчиняться иноземцам. Так было при завоевании края ассирийцами, 36 так было и при нашествии арамеев.

Спусти некоторое время после нашествия, когда арамейские племена осели и смешались с местным населением, загнанные в горы автохтонные скотоводческие племена в еще большей степени отделились от земледельческого населения долин и экономические связи между этими группами населения приобрели характер межплеменных отношений. Уже одно это обстоятельство способствовало процессу отделения скотоводства от земледелия в такой же, если не в большей, степени, как этому способствовал переход к скотоводству лесных племен охотников-собирателей.

В отличие от индоязычных племен, попавших в горы после длительного передвижения с места своего первоначального обитания (что не способствовало сохранению у них поголовья мелкого рогатого скота), арамейские племена прибывали из соседней Сирийской степи со стадами мелкого рогатого скота, пригодного для выпаса на высокогорных альпийских пастбищах.

Имея, таким образом, возможность подниматься высоко в горы, арамейские племена в этом случае захватывали у автохтонных племен скотоводов принадлежавшие последним альпийские пастбища. На этих паст-

бищах арамен пасли свои стада до зимы, когда холод и снег вынуждали их спускаться в долины, где, однако, они уже не занимались земледелием. Следовательно, и в этом случае экономические связи между скотоводами и оседлыми приобретали характер межилеменного обмена, и даже в условиях горного кочевания в связи с появлением в крае настушеских племен номадов скотоводство полностью отделяется от земледелия.

До сих пор, как уже указывалось выше, вопрос о продвижении арамеев и других семитических племен в горные районы Северной Месопотамии изучен крайне слабо. Собственно, даже вопрос о возможности появления в высокогорных областях семитических кочевых племен не ставился, поскольку в настоящее время мы не наблюдаем здесь семитовкочевников (горные кочевые племена по языковому признаку отпосятся либо к пранцам, либо к тюркам). Языковый признак, взятый изолированно, настолько доминировал в сознании большинства исследователей, что на все остальные стороны вопроса, прежде всего на характерные черты в быту, материальной и духовной культуре, а также на рудиментарные особенности форм скотоводческого хозяйствования не обращалось внимания. Между тем если элиминировать появление в крае в средние века тюркских скотоводческих племен, при решении вопроса нельзя скидывать со счетов то немаловажное обстоятельство, что индоязычные племена пришли в Малую Азию и Западный Пран как коневоды, а арамейские илемена — как овцеводы, т. е. последние обладали той наиболее пригодной для разведения в горных условиях породой скота, которая составляет основное богатство горных пастушеских племен, в то время как разведение лошадей было достоянием жителей долии.

Если, с одной стороны, мы и по сей день являемся свидетелями проникновения арабских кочевых племен из Сирийской степи в прилегающие горные районы Северной Месопотамии, <sup>37</sup> то, с другой стороны, наше внимание не может не привлечь ряд фактов, свидетельствующих о том, что контакты между семитическим миром и горцами-скотоводами имели место значительно ранее. В этой связи следует коснуться того существенного обстоятельства, что не только сами курды считают себя потомками арабов, но герои курдского эпоса в значительной части происходят из арабов, имеют родичей в арабских племенах, совершают свои подвиги не только в населенных курдами горах, но и на заселенных арабами равиннах.

Следует также остановиться и на том, что связи курдского языка с семитическими имеют гораздо более интимный характер, чем у всех остальных пранских языков, и на том, что из всех семитических языков больше всего связан с речью автохтонного малоазийского населения, а также с курдским языком язык средневекового семитического населения горных районов Северной Месопотамии — сирийский язык. Наконец, социальная структура курдских племен даже по своей терминологии близка не только к пранским формам, но и к семитическим. Несмотря на то, что все эти факты, как и многие другие, могут найти себе объяснение в последующей истории края, у нас нет оснований ограничивать их только относительно поздними эпохами Средневековья и не предполагать, что в ряде случаев они могут иметь и более глубокие корни.

В этом отношении весьма показателен и убедителен тот факт, что тип курдского шатра, являющийся основным и наиболее распространенным типом летнего жилища кочевников в горных районах Малой Азии, не находит себе аналогии в типах летних кочевых жилищ у других кочевых племен Ирана и Средней Азии, но зато полностью совнадает с типом шатра у пастушеских племен семитов и в Сприйской степи, и на Аравийском полуострове, и на Синае, и в Палестине. За Характерно при этом, что даже у родственных курдам луров, населяющих соседние с Северной Месопотамией горные районы юго-западного Ирана, куда не распростра-

нялась экспансия семитических племен в древности, но куда впоследствии проинкали арабы, тип летнего шатра существенно отличается от курдского. 39

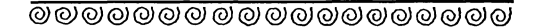
Нельзя не отметить или этом два следующих обстоятельства: во-нервых, курды, обладая своим характерным типом детнего жилища, не имеют столь же характерного типа зимнего жилища, повторяя, как и все кочевые народы, распространенные в данной местности типы: во-вторых. курдский шатер, хотя он отнюдь не является примитивным типом жилиша. совершенно не приспособлен для относительно суровых зимних горных условий — он не предохраняет ни от холода, ни от снегонада. Можно с полной уверенностью утверждать, что подобно тому, как войлочная юрта тюркских кочевников возникла в относительно суровых условиях среднеазиатских степей, так и курдский шатер был первоначально создан в теплых пустынях Аравийского полуострова и лишь впоследствии принесен в горные районы Мадой Азии. И юрта, и шатер кажутся злесь менее соответствующими природно-климатическим условиям, чем лаже шалаши из ветвей, существующие по сей день у некоторых илемен Гиляна. Мазаплерана. Мукринского Курдистана и Луристана в качестве временных летних жилищ; такой же характер имеет и примитивный дурский шатер из козьей шерсти. Курдский же шатер, рассчитанный, как и войлочная юрта, на постоянную жизнь в нем, практически используется в горных условиях только летом.

Следовательно, в тот период, когда во второй половине 11 тысячелетия до н. э. в связи со значительным развитием скотоволства и. в частности. в связи с увеличением поголовья мелкого рогатого скота начинается интенсивное заселение горных районов Северной Месопотамии и прилегающих к ней областей, здесь возникают сильные и богатые наступеские племена, использующие для летнего выпаса своих стал альпийские пастбища и стремящиеся к подчинению себе оседлого населения долии. В формировании этих илемен наряду с автохтопными илеменами горцев-скотоводов приняли участие также проникшие к этому времени в край племена номадов, говорившие на индийских языках, а также семитические настушеские илемена; эти пришлые племена принесли в край свою развитую культуру равнийного кочевания, осложнив ею характерные черты горного кочевания и способствуя окончательному отделению скотоводства от земледелия. О том, насколько каждая из вышеуказанных групп племен сохраняла свойственные ей антропологические, языковые, этинческие и тому подобные черты, судить трудно, в особенности в связи с тем, что как раз в эту эпоху в крае складываются развитые рабовладельческие общества, что, как всегда, приводит к значительным изменениям в этническом составе населения.

Впоследствии, когда начался процесс сложения курдского народа, все эти перемешавшиеся к тому времени между собой племена послужили одним из компонентов, на базе которых образовались нынешние курды.

С этой точки зрения прав маститый курдский историк А. Заки, когда он в своем труде по истории курдского народа посвящает специальные разделы и истории касситов, и истории митании, и даже истории хурритов-субарейцев. Однако не следует при этом забывать того, что те же народы и племена в такой же мере служат субстратом в формировании других народов Малой Азии. Именно этот субстрат, родиящий курдов с соседними народами, дает право говорить о них как об исконных обитателях основного района их нынешнего расселения.





## ГЛАВА ТРЕТЬЯ

Появление в высокогорной части Северной Месопотамии и в прилегающих к ней областях сильных и воинственных настушеских племен совпадает по времени с развитием классовых отношений у земледельческого населения в долинах той же территории, где складываются рабовладельческие государства. Таким образом, если, с одной стороны, как мы видели, появление пастушеских племен в условиях горного кочевания явилось завершением процессов отделения скотоводства от земледелия, то, с другой стороны, в тех же горных условиях рабовладельческое общество долин оказывало определенное влияние на первобытно-общинный строй этих горных пастушеских племен, часто сохранявший обильные реминисценции матриархата.

Мы почти не располагаем фактами, характеризующими быт и мировоззрение горных пастушеских племен Малой Азии в этот древний период. Тем больше ценности представляет обстоятельно мотивированное мнение Б. А. Тураева о сильных пережитках матриархата в быту и мировоззрении хеттов, по-видимому долгое время даже после сложения у них рабовладельческого общества сохранявших многие черты, характерные для паступеских племен. О силе этого рода реминисценций у хеттов говорит, в частности, подмеченное Б. А. Тураевым обстоятельство: память о великом царстве хеттов у греков сохранилась в виде сказания об амазонках.1 Это является сохраненным в народной памяти свидетельством не только того, что говорившие на индоевропейском языке хеттские племена пришли в Малую Азию из примыкавших к Кавказу с севера степей, но и того, что в своем быту они были близки к народам, населявшим в древности эти стени. Хеттские же племена в момент их поселения в районе р. Галис по своему общественному устройству и быту, по-видимому, мало чем отличались от других пастушеских племен Малой Азии и Западного Ирана той же эпохи.2

В этом плане было бы весьма плодотворно сопоставить дошедшие до нас черты родоплеменного быта горных пастушеских племен Малой Азии с бытом и мировоззрением оседлого населения долин, где уже сложилось рабовладельческое общество. Не говоря о проходящем красной нитью через все рабовладельческое законодательство и бытовую практику Вавилона и Ассирии приниженном положении женщины, нельзя пройти мимо тонко подмеченной В. А. Тураевым особенности кодекса Хаммурапи, для которого характерно почти полное отсутствие института родовой мести. Следовательно, уже в эту далекую эпоху в быту и мировоззрении горных пастушеских племен Малой Азии и Западного Ирана можно проследить некоторые характерные черты реминисценции, которые являются по сей день явственно ощущаемой гранью между населением высокогорных областей и населением плодородных долин.

Суть вопроса не в том, конечно, что изменение социально-экономических условий, вызвавшее сложение в районах оседлого рабовладельческого общества привело к изменениям в быту и мировозэрении населения долин, не вызывая подобных же изменений у населения высокогорных областей, продолжавшего еще жить родовым строем. Это совершенно бесспорно. Суть вопроса в другом: в том, что к моменту сложения Хеттского государства, а тем более в период его развития, родоплеменные отношения у хеттских племен находились уже на грани сложения классового общества и привели в конечном счете к сложению такого общества. Следовательно, отмечаемые современниками случаи матриархата, включая черты, роднящие хеттские племена с амазонками, уже в то время были анахронизмом. 6 Между тем проходит еще несколько тысячелетий, уходят в прошлое не только доклассовое общество, но сменившие его классовые формы общества — рабовладение, феодализм, а в быту и мировоззрении населяющих сегодня интересующие нас высокогорные районы курдов реминисценции матриархата, родовой мести и т. д. продолжают явственно ощущаться, в то время как соседнее земледельческое население долии характеризуется феодально-патриархальными отношениями и, в частности, приниженным положением женщины и отсутствием даже рудиментов родоплеменной структуры.

Следовательно, мы имеем дело с фактами, явлениями, представляющими интерес не только в типологическом отношении, по в еще большей степени для характеристики быта и психического склада того или иного народа. В этом плане они и привлекают наше внимание. Мы обратились к этим фактам не для того, чтобы разъяснить их, а для того, чтобы с их помощью охарактеризовать хотя бы в самой слабой степени особенности быта и исихики тех племен, которые вноследствии в той или иной форме приняли участие в сложении нынешних курдов. Из этого не нужно, конечно, делать вывод, якобы курды или их потенциальные предки настолько консервативны, что упорно сохраняли старое, противясь всему новому, в то время как более прогрессивное земледельческое население долин с легкостью отбрасывало старое, усваивая с такой же легкостью новое, более передовое, прогрессивное. Нет. При конкретизации общественно-исторического процесса в тех или иных локальных рамках, как известно, те или иные явления общественной жизни уходят или остаются не в зависимости от того, когда и чем они были порождены, а в зависимости от того, когда и с каким новым явлением они оказались в противоречии. Вот почему так трудно судить по реминисценциям о реальной структуре общества в той конкретной обстановке, в которой протекал исторический процесс у горных пастушеских племен Малой Азии и Западного Прана. Пришедшие из далеких степей номады сравнительно быстро сменили малопродуктивную в горах лошадь на овцу и козу, но упорно сохраняли ведущую роль женщины в общественных отношениях, в то время как те же или родственные им племена, оставшиеся в долинах, сохранили и приумножили коней, получивших столь высокую оценку современников, но зато полностью подчинили женщину мужчине.

Отмеченные выше факты, конечно, ни в какой мере не противоречат хорошо известному положению Ф. Энгельса, согласно которому утверждение господства мужчины в семье и в обществе связано с развитием скотоводства. Наоборот, они являются лишь прекрасной иллюстрацией того, до какой степени разнообразно бывает конкретное проявление законов общественного развития.

Аналогичный случай приоритета женщины в горном скотоводстве сохранился рудиментарно в Средней Азии. По словам Н. А. Кислякова, у горных таджиков «во многих случаях женщина являлась собственницей молочного скота, приводимого ею в дом мужа в качестве приданого.

Однако и весь остальной скот находился в распоряжении хозяйки дома. Женщина ухаживала за ним, кормила его и поила, выхаживала телят, козлят и ягнят, которых она часто в холодную ногоду держала в доме, занималась стрижкой шерсти. Она же выходила весной или в начале лета на альпийские настбища — довлох, где проводила все лето, занимаясь здесь в основном заготовкой молочных продуктов впрок на зиму.

«Если мужчина мог свободно распоряжаться по своему усмотрению рабочим скотом и другим имуществом, то во всех вопросах, касающихся молочного скота, в случае необходимости продать или зарезать коров, барана или козу он неизменно должен был получить согласие женщины-хозяйки, во всяком случае с ней советоваться. Точно так же мужчина никогда не решался без согласия и ведома женщины взять чтолибо из молочных продуктов.

«Этот приоритет женщины в молочном хозяйстве, существующий, по-видимому, с весьма отдаленных времен, освящен большим количеством различных поверий, обычаев и обрядов. Покровительницей молочного хозяйства являлась "биби Фатима" — мифический персонаж, следящий за тем, чтобы установленные издревле обычаи и обряды, связанные с молочным хозяйством, не нарушались. Участищы женских артелей по сливу молока, широко распространенных до революции в горах, стремились к тому, чтобы их деятельность — собрания по вопросу слива молока, перенос его из дома в дом, соответствующие случаю моления — протекала тайно, вдали от ностороннего глаза, в особенности мужского.

«Но особенно многочисленными обрядами и строгими запретами был обставлен выход женщины со скотом на летине альпийские настбища. Ко дню выхода на летовку муж обязан был подарить женщине новую одежду — платье, штаны, платок. На летовку женщины отправлялись вместе, всем кишлаком, в сопровождении лишь нескольких мужчин, которые везли или несли различный скарб, необходимый на летовке; по дороге в определенных местах, считавшихся священными, совершались жертвоприношения: женщины лили на почитаемые камии масло, привязывали к ветвям деревьев платки или лоскутки материи и т. п. На самих летовках в течение первых трех дней запрещалось печь хлеб и готовить пищу, а следовало пользоваться принесенными с собой из селения продуктами.

«По прибытии на летние настбища и водворении женщин в хижины пришедшие с ними мужчины должны были немедленно вернуться в селение; после этого в течение недели ни один мужчина не решался показываться на летовке». 8

Анализируя эти любопытные реминисценции матриархата в скотоводческом хозяйстве горных таджиков, Н. А. Кисляков привлекает значительное количество свидетельств древних авторов, касающихся аналогичных явлений в быту ряда пранских народов Средней Азии и Ирана, в том числе и свидетельства об амазонках. Опираясь на эти факты, Н. А. Кисляков приходит к важному с историко-культурной точки эрения методологическому выводу о том, что смену матриархальных отношений патриархальными вряд ли можно «приурочить к одной определенной эпохе, к одному историческому периоду для всех народов Средней Азии и соседних с нею стран и что правильнее будет подойти к этому вопросу стадиально, согласиться с тем, что в одну и ту же эпоху различные народы находились на различных ступенях своего общественного развития, чему соответствовали и различные семейно-брачные порядки; более того, вполне вероятно, что среди одного и того же народа указанные порядки у горожан и у населения сельских местностей могли резко отличаться». В этой связи Н. А. Кисляков подвергает справедливой критике точку зрения А. Мазахери, полагающего, что якобы иранским племенам уже во II тысячелетии до н. э. был свойствен патриархат и что наличные по сей день реминисценции матриархата у пранских народов остались им в наследство от древних аборигенов, у которых господствовали матриархальные порядки. 10 Опираясь на исследования С. II. Толстова, Н. А. Кисляков с достаточной убедительностью показывает, что развитие натриархальных отношений у народов Средней Азии и Ирана полжно быть отнесено к эпохе позпией восточной античности и склалывавшихся ей на смену феодальных отношений, что полтвержлается единогласным мнением подавляющего большинства исследователей. 11 Следовательно. в интересующую нас эпоху индо-пранские племена, обитавшие на обширной территории Средней Азии и Восточного Ирана характеризовались развитием матриархальных отношений. Вполне понятно поэтому, что первые племена номалов-коневодов, говоривших на индоевропейских языках, приходят в Западный Иран и Малую Азию тогда, когда в месте их первоначального обитания скотоводство еще не привело к установлению господства мужчины. Приходят эти племена в страны, где опятьтаки, судя по многочисленным реминисменциям специфически «женских» культов, также еще не произошло полного утверждения патриархальных отношений и женщина ещё пользовалась относительной сво-

На большей части территории, куда прибыли эти племена, издавна хозяйственная деятельность местного населения представляла собой сочетание различных форм земледелия с разведением скота. При этом и для скотоводства, и для земледелия особенно благоприятны были долины рек и относительно невысокие горные плато. И в том и в пругом случае, как мы видели, сами географические условия не требовали длительного кочевания, обязательного для степей, а поэтому пришедшие племена номадов довольно быстро оседали, принеся в край приобретавшую столь важное значение культуру коневодства. В частности, ноявление на вооружении армий рабовладельческих государств конницы и боевых колесниц, запряженных конями, намного увеличило боеспособность этих армий и способствовало уснеху и инпоте грабительских походов рабовлалельнев за материальными благами и рабами в варварские районы, расширяя тем самым границы рабовладельческого мира. В этих условиях вполне естественно, что, оседая на землю, мужчина укреплял свое господствующее положение в обществе, подчиняя себе женщину.

Иное дело в высокогорных районах. Здесь по мере подъема в горы основное хозяйственное значение, как мы уже говорили, приобретает более приспособленный для передвижения по горным кручам мелкий рогатый скот. Но не только в хозяйственном отношении по мере подъема в горы лошадь уступает ведущее место мелкому рогатому скоту — овцам и козам. В горах предельно суживается возможность транспортного и военного применения лошади, что очевидно для всякого, хоть раз побывавшего в горах. Поэтому только с целью сделать эту истипу обязательной и для тех кабинетных ученых, которые полагают, что якобы в связи с развитием коневодства горные скотоводческие племена, разводящие мелкий рогатый скот, получили большую мобильность и приобрели способность к длительным миграциям, я позволю себе сослаться на авторитет Ксенофонта, совершившего с десятитысячным отрядом греческой нехоты длительный, тяжелый переход через высокогорные районы Малой Азии.

По словам Ксенофонта, когда преследуемые персидскими войсками эллины попали в горы, то они «обрадовались, увидев холмы, что вполне понятно, так как враги их были всадниками». 12 Стремясь занять господствующую над местностью горную вершину, Ксенофонт, сев на коня, вел войско верхом, нока это было возможно, а когда местность стала

непроходимой для конного, он оставил лошадь и поспешил вперед пешком.<sup>13</sup> Прибыв в горную страну, населенную кардухами, «эллинские стратеги и лохаги собрались и решили идти вперед, захватив с собой лишь самое необходимое количество наиболее выносливого вьючного скота и бросив остальной». 14 Переходя через горы, греки, взяв проводника, потребовали от него, чтобы он провел их «по дороге, доступной и для выочного скота», 15 по которой и отправился весь греческий отряд, «так как она была всего удобнее для вьючного скота», 16 причем когда они наткнулись на холм, занятый неприятелем, то «солдаты, может быть, и могли бы воспользоваться той дорогой, по которой шли другие отряды, но у вьючного скота не было другого пути, кроме этого». 17 Только перевалив через высокогорную область кардухов и спустившись в долины Армении, Ксенофонт снова встречается с лошадьми, которые выращиваются здесь как дань для персидского царя. 18 По словам Ксенофонта, «тамошние кони меньше персидских, но много их горячее». Применение лошади в горных местах Армении было ограниченно, в особенности в зимнее время, и местные жители научили Ксенофонта обвязывать ноги лошадей и вьючного скота мешочками, чтобы животные не провалились в спег. 19

В своеобразных условиях развития высокогорных форм скотоводства оказывалось значительно меньше оснований для укрепления в семье и обществе господства мужчин, для принижения роли женщины. При разведении мелкого рогатого скота женский труд может применяться гораздо шире, чем при разведении крупного скота, а в особенности при коневодстве. Кроме того, в отличие от степных номадов горным пастушеским племенам приходилось значительно чаще выступать не в роли агрессора, а в роли обороняющегося, защищать свои богатства от почти не прекращающихся грабительских набегов иноземцев. Это приводило к тому, что наряду с системой военных отрядов племен продолжала существовать и система племенных ополчений, сохраняющаяся, в частности у курдов, до наших дней.

В состав этих ополчений входило все способное обороняться, а практически — все работоспособное взрослое население племени, включая и женщин. Это настолько свойственно системе племенных ополчений у курдов, что еще в 1950 г., когда пранские войска проводили карательные операции по усмпрению курдского племени джевапруд, в составе ополчений этого племени сражались почти все способные носить оружие женщины.<sup>20</sup>

Поэтому хотя с течением веков патриархальные отношения и получили распространение в Курдистане, выдвинув в семье и обществе на первое место мужчину, тем не менее сильные и прочные реминисценции матриархата продолжают бытовать в курдской среде и по сей день. Значительно более независимое положение женщины, всеобщее уважение к ней, ее в ряде случаев непререкаемый авторитет являются одной из характерных черт, отличающих курдов от подавляющего большинства соседних народов Малой Азии и Прана. Курдянка, не носящая чадры не только на кочевке или в сельских условиях, но и в городе, представляет собой вопиющее нарушение общепринятых норм не только с точки зрения ортодоксального ислама, завершившего превращение женщины в рабу, но и с точки зрения норм ассирийского права, начавшего это закабаление; согласно этим нормам, единственное отличие «свободной женщины» от рабыни или проститутки состояло в том, что этим двум категориям женщин запрещалось носить покрывало, обязательный признак «свободной женщины» Древнего Востока.<sup>21</sup>

Целомудренная, свято берегущая свою честь, охраняемую всем племенем, курдянка, с точки зрения порм оседлого населения Передней Азии, ничем не отличалась от проститутки, а в плане мировоззрения гос-

подствующего класса рабовладельческого общества рассматривалась бы как потенциальная рабыня.

Следы этого принципиального различия во взглядах на женщину у пастушеских илемен горцев и у оседлого населения долин сохранились и в языковом материале. Так, курдское джинди 'красавица', попав в речь оседлого перса, приобретает значение 'развратная женщина', 'проститутка'.22

Примерно такой же характер имеет и связанное с глубокой древностью отношение курдов к коню и коневодству. В настоящее время, когда лошадь получила всеобщее распространение в хозяйственной жизни населения Передней Азии, она настолько оказывается связанной с курдами, что когда Ирак, объявленный в 1925 г. «Объединенным Хашимитским королевством арабов и курдов», сочинял свой новый государственный герб, в качестве щитодержателей этого герба были использованы а р а бский верблюдикурдский конь. И это совершение закономерно, поскольку разводимая в Ираке порода арабских лошадей «сэнглав», как видно из самого ее названия,<sup>23</sup> связана, во-первых, с праноязычными илеменами луров и курдов, а во-вторых, является породой, приспособленной не столько для пустыни, как остальные породы арабской лошади, сколько для холмистых предгорий.<sup>24</sup> Нельзя не отметить в этой связи той крупной роли, которую сыграли отряды курдских конников наряду с конными отрядами арабских, иранских и в особенности тюрко-монгольских кочевников в исторической жизни Малой Азии и Ирана в средние века. Даже создавая в конце прошлого века пррегулярную кавалерию по образцу русских казачых частей, правительство султанской Турции рассчитывало в основном не на арабские или тюрко-монгольские племена, а на курдов.<sup>25</sup> До Второй Мировой войны курды в армиях стран Переднего Востока обычно являлись основным контингентом кавалерийских частей. Последнее обстоятельство служит для курдских национальных деятелей аргументом того, что в боях с иноземными интервентами независимость молодой Турецкой республики защищала курдская кавалерия. Нет, кажется, такого путешественника по Курдистану, который не описывал бы с большей или меньшей подробностью курдские военно-спортивные игры, особенности вооружения курда-конника.<sup>26</sup> Словом, с первого взгляда трудно представить себе курда без лошади, лошадь кажется неотделимой частью курдского быта, курдского хозяйства.

Однако это только с первого взгляда. Стоит внимательно присмотреться к быту и хозяйственной деятельности курдов, в особенности к быту и хозяйственной деятельности пастушеских курдских племен, чтобы убедиться в обратиом, в том, что значение лошади в хозяйственной деятельности курда-кочевника и даже оседлого крайне невелико. Лошадь совершенно не используется ни в качестве молочного, ни в качестве мясного животного. В качестве транспортного животного и в качестве тягловой силы лошадь применяется в Курдистане меньше и реже, чем бык, осел и даже верблюд.

В отличие от разведения мелкого рогатого скота коневодство не является характерным видом хозяйственной деятельности курдов. Лошадь, по преимуществу арабскую полукровку с примесью местной горной породы, разводят только в хозяйствах родоплеменной знати, употребляющей лошадь опять-таки почти исключительно как верховое животное, в особенности в военных целях. У племен, сохранивших еще военнородовую структуру, у так называемых «аширетных племси», наиболее зажиточные члены племени если и имеют лошадь, то употребляют ее в качестве верхового и лишь изредка транспортного животного. В этих случаях лошадь приобретается у родоплеменной верхушки или у оседлого населения, занимающегося разведением коней. Однако даже у «аши-

ретных» курдских племен основу вооруженных отрядов составляют не относительно малочисленные конники, употребляемые главным образом для военных операций в долинах при налетах на оседлое население, а неутомимая в горах курдская пехота, двигающаяся на сильно пересеченной местности быстрее конницы. Одним словом, курд-кавалерист — фигура гораздо более распространенная за пределами горных районов, в которых обитают курды. У себя же на родине, в горах, как и во времена Ксенофонта, курдские воины почти никогда не прибегают к помощи мало пригодной здесь лошади, предпочитая сражаться в пешем строю.

Если мы обратимся к курдскому фольклору, то и здесь обнаружим многочисленный и разнообразный материал, поддерживающий этот наш вывод. Популярнейший герой курдского фольклора Мам из племени Алан садится на коня только тогда, когда ему надо отправиться на поиски своей возлюбленной Зин, дочери эмира Бохтана. На своем вещем коне он добирается до страны, где обитает Зин; первым здесь его встречает нахарь, т. е. оседлый земледелец, от которого Мам и узнает, что он достиг цели своего путешествия. Тезка Мама, Мам, сын старухи Вата, уезжает на коне от своей молодой жены Айше в армию, в далекие страны. Два сына арабки Вурдак — Кярр и Куллык садятся на коней, чтобы отправиться в поход к далекому «племени арабов», где живут их семь дядьев, с целью украсть у арабского эмира кобылицу Беджан и вереницу «черногрудых» верблюдов и т. д. Однако как только действие эпического сюжета выходит за пределы обитания курдов-кочевников, в коне пропадает. В курдском варианте поэмы о Лейли и Меджнуне героння поэмы, встретившись со своим возлюбленным на роднике, куда она пришла за водой, кладет ему в ухо «бусинку сна» и уходит к начавшему перекочевку племени, забывая о Меджнуне. Вспоминая о нем в начале осени, она заставляет племя откочевывать к зимовью и, прибежав на родник, застает там спящего в траве Меджиуна. Лейли вынимает «бусинку сна» и на вопрос пробудившегося Меджнуна, долго ли он снал, отвечает, что за время его сна «ягнята стали баранами, а телята стали быками». О лошадях нет и помину.

О том же свидетельствуют и данные языка. Для ряда курдских диалектов характерно, что понятие «человек», «мужчина» передается не роднящим в этом отношении курдов с пранцами, армянами и даже славянами термином мырив, 27 а термином пияв (перс. пияде), означающим 'пехотинец', 'пешеход', в противоположность 'всаднику' — сывар; этот последний термин означает представителя родоплеменной знати и обладает всеми теми социальными оттенками, которые древний мир и средневековье вкладывали в различие между 'пехотинцем' и 'всадником'.

Следовательно, независимо от того, пришли ли в горные районы ны-

Следовательно, независимо от того, пришли ли в горные районы нынениего Курдистана племена, говорившие на индоевропейских языках, в качестве коневодов или нет, они развивались на своей новой родине в качестве пастушеских племен, основным богатством которых был мелкий рогатый скот, а лошадь здесь приобретает значение военно-транспортного животного лишь тогда, когда родоплеменная верхушка горных племен, опираясь на военную мощь вооруженных отрядов племен, подчиняет себе оседлое население долин. Другими словами, распространение в горных условиях коня и связанное с этим увеличение мобильности если не самих этих племен, то во всяком случае их военных отрядов, связано с более поздней эпохой.

Не исключена возможность и того, что те из племен, говоривших на индоевропейских языках, которые, поднявшись высоко в горы, смещались там с местными скотоводческими племенами, были не коневодами, а разводили крупный рогатый скот, обладающий, как известно, одновременно и мясо-молочными и транспортными качествами. Косвенным сви-

детельством в пользу такого предположения служит то обстоятельство, что и у горцев Средней Азии и у населения Южного Прикасния, в том числе в горных районах, 28 мы встречаемся с разведением горбатой породы крупного рогатого скота — зебу, характерного также и для Индии. Та же горбатая порода характерна в качестве основной породы крупного рогатого скота и для ряда районов Курдистана и Луристана. Если мы учтем значительную общность процессов этногенеза населения Южного Прикасния и Курдистана, 29 то безусловный интерес представит отмеченный Ю. Н. Марром факт использования населением Южного Прикасния зебу в качестве верхового животного еще в раннем средневековье. 30

Изображения зебу встречаются в Двуречье и Месопотамии, как известно, довольно рано. 31 Вполне возможно, поэтому, связывать появление в этих районах зебу с миграцией сюда илемен, говоривших на индоевропейских языках. Однако трудность проблемы заключается в том, что ту же горбатую породу крупного рогатого скота мы встречаем и в Аравии, ввиду чего виредь до более глубокого исследования этого вопроса нельзя с полной уверенностью утверждать, что появление горбатой породы крупного рогатого скота в Двуречье и Северной Месопотамии связано с движением племен, говоривших на индопранских языках, а не с проникновением сюда семитов. Такое предположение кажется не лишенным реального основания потому, что, например, одногорбая порода верблюдов, распространенная в Двуречье и Северной Месонотамии, нонала сюда из степей Аравийского полуострова и Северной Сирии, двугорбый же среднеазнатский верблюд хотя и попадал сюда вместе с индопранскими племенами, распространения не получил. Возможно, вирочем, что именио здесь, в этом своеобразном узле и месте пересечения подавляющего большинства культур Ближнего и Среднего Востока, столкнулись две породы горбатого крупного рогатого скота, одна — приведенная илеменами, говорившими на индоевропейских языках, с Востока, другая — приведенная семитическими илеменами с юга. Так, во всяком случае, происходило, по-видимому, с распространенными в Малой Азии и Пране породами овец, являющимися результатом смешения среднеазнатских горных пород и аравийских степных с местными породами мелкого рогатого скота.

К сожалению, все эти вопросы не только не получили сколько-нибудь удовлетворительного разъяснения, но до сих пор еще и не поставлены во всем объеме, хотя совершенно бесспорно, что для этнической истории настушеских народов породы разводимого ими скота имеют такое же, если не большее, значение, как сорта хлебных злаков, разводимых земледельческими народами. Однако даже те имеющие весьма отрывочный и неполный характер материалы по этому вопросу, которые были разобраны нами выше, являются убедительным подкреплением мысли о крупной роли миграции пастушеских племен равнии в горные области Северной Месопотамии и прилегающих районов. Факт этот становится еще более значимым потому, что по времени эта миграция совпадает со сложением и развитием рабовладельческих обществ в горных долинах на стыке горных систем Малой Азии и Прана.

История рабовладельческих государств, существовавших в древности на территории нынешнего Курдистана, более или менее известна, как известно и воздействие процесса сложения рабовладельческих обществ на этичческую историю оседлого земледельческого населения края.

Изложение всего этого выходит за рамки настоящей работы. Однако некоторые аспекты этих вопросов имеют к нашей теме самое непосредственное отношение, и на них нам придется остановиться в той степени, в какой они связаны с процессами этногенеза населения высокогорных районов, состоящего в значительной части из племен, оттесненных в горы

не только в результате отделения скотоводства от земледелия, но и в результате развития классовых отношений у оседлых земледельцев, населявших горные долины, а также миграции сюда из равнинных местностей илемен номадов. Все это вместе взятое приводило к заселению высокогорных районов края, к развитию там скотоводческого хозяйства, в товремя как в плодородных долинах земледелие продолжало развиваться параллельно с развитием скотоводства, и в частности коневодства.

Такое возникновение относительно мелких, изолированных друг от друга районов — характерная черта ранних форм развития человеческого общества, в особенности в горах, где этому способствуют географические условия, игравшие в эту эпоху значительно большую роль. чем в более нозднее время. Выше по другому поводу нам приходилось отмечать эту характерную для гор дробность и небольшие размеры этиических, хозяйственных и государственных общностей, 32 вообще становящихся более мелкими по мере того, как мы обращаемся к более ранним этапам истории. Говоря о рабовладельческом мире, В. И. Лении в этой связи писал: «И общество и государство тогда были гораздо мельче, чем теперь, располагали несравненно более слабым аппаратом связи — тогда не былотеперешних средств сообщения. Горы, реки и моря служили неимовернобольшими препятствиями, чем теперь, и образование государства шло в пределах географических границ, гораздо более узких. Технически слабый государственный аппарат обслуживал государство, распространявшееся на сравнительно узкие границы и узкий круг действий». 33 Ничего, сталобыть, нет удивительного ни в том, что племена, народы, страны, государства, упоминаемые в намятниках и документах древнего рабовладельческого мира, были весьма мелкими и дробными, ни в том, что сам этот древний рабовладельческий мир, несмотря на несколько тысячелетий существования, не смог превратиться в формацию, охватившую все или хотя бы подавляющее большинство населения, охватить всю территорию земного шара. Возникнув в середине 111 тысячелетия до н. э. в плодородных долинах Пила и Двуречья, рабовладельческий мир в момент своего расцвета в начале нашей эры широкой полосой опоясывает восточное полушарие нашей планеты от атлантического побережья Ниренейского полуострова на западе до Желтого моря на востоке, от устья Рейна и Азовского и Аральского морей на севере до верхних порогов Нила и до Цейлона и Индокитая на юге.<sup>34</sup> За пределами этой территории жил и развивался значительно превышающий рабовладельческий мири по численности населения, и по территории огромнейший мир племен Европы, Азии и Африки. Существование этого варварского мира было необходимым условием существования рабовладельческого мира, рабовладельческие общества могли развиваться только при условии непрерывного, все возрастающего притока рабов извне, из окружавшего рабовладельческий мир варварского мира илемен. Следовательно, как мы уже отмечали выше, 35 основной антагонизм древнего мира — антагонизм между рабами и рабовладельцами — существовал не только как антагонизм внутри рабовладельческого общества, но и как антагонизм между миром рабовладельческим и окружавшим его миром варварских племен. Вот почему кризис рабовладельческой формации, крушение древнего мира обусловлены не только и не столько высшей формой классовой борьбы древности — восстаниями рабов, которые, будучи насильновырванными из родной среды, разпоплеменные и разпоязычные, лишенные самых элементарных условий человеческого существования, лишь в редких случаях могли объединяться и подниматься на открытую борьбу против своих угнетателей, сколько движениями варварских племен, становившихся все более опасной угрозой рабовладельческому обществу. Особенно крупную роль, сохранившуюся и после крушения рабовладельческого мира, играли при этом нашествия скотоводческих племен номадов, обладавших наибольшей мобильностью и военной мощью. Хотя нашествия номадов, как правило, встречали сочувственное отношение к себе со стороны угнетенных классов рабовладельческого общества, тем не менее вызывались они, конечно, не антагонизмом между рабовладельцами и варварами, а внутренними факторами развития кочевых варварских скотоводческих обществ.

Рабовладельческое общество — это наиболее старое и наиболее несовершенное из классовых обществ, покоящееся на примитивной технике и на самой грубой и жестокой форме эксплуатации человека человеком на присвоении личности производителя, на принудительном труде полностью бесправных людей. Производительность труда раба настолько низка, что хотя рабство как институт возникает еще при родоплеменном строе и продолжает существовать в качестве весьма важного уклада и при феодализме, рабовладение как общественно-экономическая формация развивается лишь в наиболее плодородных областях земного шара, где даже низкая производительность рабского труда могла дать относительно высокий экономический эффект. Полоса распространения рабовладельческих обществ древнего мира почти полностью совпадает с зоной наибольшего плодородия и наиболее благоприятных климатических условий. В пределах этой территории мы встречаемся со своеобразными дакунами зонами высокогорных районов, где применение рабского труда было уже малорентабельно и где продолжали сохраняться и развиваться родоплеменные отношения. Таким образом, как и в вопросе о различных типах скотоводства, мы при определении границ распространения рабовладельческого мира встречаемся и с «горизонтальными» и с «вертикальными» границами территории, на которой распространилась в древности рабовладельческая формация, не включавшая в себя районы преимущественного распространения как степного, так и горного кочевания. Поскольку эти высокогорные районы служили для рабовладельческих обществ долин одним из основных источников, откуда черпались рабы, а население этих районов рассматривалось как потенциальные рабы, постольку мы наблюдаем здесь проявление того же антагонизма, который существовал между варварским миром и рабовладельческим миром в целом, - антагонизма между рабами и рабовладельцами.

В самом деле, в рабовладельческой хурритской Арранхе не существовало разницы между горцем-луллубеем и рабом, 36 в такой же мере как в Ассирии и Урарту все горцы — и кутии, и луллубен, и хурриты — рассматривались как потенциальные рабы. 37 Ведшие кровопролитные войны и враждовавшие между собой за господство над западной горной частью Малой Азии ассирийцы и халды объединялись в борьбе против маленькой горной области Шубрия, куда бежали рабы независимо от этнической и языковой принадлежности и где они упорно пытались отстоять свои человеческие права от попыток рабовладельцев закабалить их. 38 Когда ассирийскому царю Ассархадону удается покорить Шубрию, то он, захватив там беглых рабов из Ассирии, отправил беглецов из Урарту в Халдское царство, к их владельцам. Ассирийские анналы рассказывают о походах ассирийских войск против «неусмиренных кутиев», 39 т. е. против тех горных племен, которые сопротивлялись обращению их в рабство. Когда же скифские племена киммерийцев проникли в VII в. до н. э. из Закавказья в горные районы Малой Азии и разгромили рабовладельческое Халдское царство, они опирались на стремившиеся к избавлению от урартского ига горные племена в такой же мере, как и на рабов, 40 большая часть из которых происходила из тех же племен.

Если горные районы Северной Месопотамии и прилегающих к ней областей служили, как мы видели, основной базой, откуда черпали рабов

рабовладельческие общества Двуречья, то после того как рабовладельческие общества возникли и стали развиваться в долинах на стыке горных систем Малой Азии и Западного Прана, т. е. после того как рабовладельческий мир вилотную приблизился к территории горных племен, емкость рабовладельческого рынка возросла, а возможности поставки рабов на этот рынок сократились. Это приводит к тому, что, несмотря на все усиливавшиеся походы рабовладельческих войск за рабами, цена на рабов в рабовладельческой Ассирии за сравнительно короткий срок возросла в три раза, 41 а рабов все же не хватало, и крупные землевладельцы постоянно испытывали недостаток в рабской силе.

О том, насколько значительные размеры принял угон в рабство населения на территориях, захваченных Ассирией, могут дать некоторое представление следующие, например, факты: только за короткий срок с 883 по 876 гг. до н. э., когда верховному господству Ассирии была подчинена вся Месонотамия и ассирийские войска совершили ряд грабительских походов в восточные горные области, т. е. в районы, где обитали настушеские племена, на захваченных Ассирией территориях было физически упичтожено или обращено в рабство не менее трети взрослого мужского населения. <sup>42</sup> Анналы Тиглатиаласара под 738 г. до н. э. сообщают о поселении в Северной Сирии и Северной Финикии пленных кутиев, причем неречисляются племена, к которым принадлежали эти пленные; одно из этих племен П. М. Дьяконов предположительно отожествляет с одним из мидийских племен, названных Геродотом. <sup>43</sup>

Во время походов ассирийских и халдских войск, так же как и войск других рабовладельческих государств, захваченная ими территория полностью опустошалась, только редкое население ютилось среди развалин сел и городов, вытоптанных полей, сожженных виноградников и вырубленных садов. 44

Походы эти, как правило, совершались по областям, населенным оседлым земледельческим населением, захватывая настушеские илемена в тех лишь случаях, когда их летовья были не слишком удалены от проходимых для войска дорог, а перевалы, ведущие к зимовьям, не были еще закрыты снегом; с известной долей вероятия можно считать, что во время походов рабовладельческих войск в высокогорные районы настушеские илемена в отдельных случаях могли избежать той тяжелой участи, которая всегда грозила их оседлым собратьям. Правда, шансов на такой счастливый исход у настушеских илемен было не так уж много, ибо грабительские набеги рабовладельческих войск на варварскую периферию, как правило, происходили осенью, когда урожай был уже собран и стада спустились с летовий, а перевалы еще не были закрыты. 45

Важно также и другое: после того, как та или иная область была опустошена рабовладельческими захватчиками, для пастушеских племен, если они сохранялись, представлялись благоприятные возможности для выпаса стад не только на альнийских настбищах, но и в ранее использовавшихся под земледельческие культуры горных долинах. При этом, однако, пастушеские племена подвергались значительно большему риску в случае вторичного похода рабовладельческих войск. Тем не менее не исключена возможность, что в отдельных случаях такие спустившиеся с гор в разоренные долины пастушеские племена могли переходить к оседлости и к развитию в своей хозяйственной деятельности наряду со скотоводством и земледельческих культур. Что же касается возможности перехода убежавших в горы от неприятельских войск земледельцев долин к кочевому скотоводству, то она кажется мне маловероятной, а практически и совсем невозможной. Убегая в горы, варварское наседение долии вынуждено было оставлять захватчикам большую часть своего имущества, следовательно, в горы уходило экономически уже

разоренное племя, к тому же, по всей вероятности, потерявшее некоторую часть своих соплеменников в сражениях с рабовладельческими войсками. Вполне допустимо, что, уходя в горы, такое племя могло захватить с собой свой скот или хотя бы часть его. Однако трудно допустить, чтобы такое экономически и в военном отношении ослабленное племя смогло овладеть альнийскими пастбищами, находившимися во владении обитавших здесь ранее настушеских племен, которые вряд ли согласились бы добровольно уступить их пришельцам. Между тем без овладения настбищами невозможно ведение чисто скотоводческого хозяйства, доступного лишь сильным настушеским племенам, обладающим крупными стадами мелкого рогатого скота и способным защитить необходимые для выпаса этого скота настбища от покушений на них других племен. Если в силу различных причин возможны случаи персхода настушеских племен к оседлому земледелию, то почти невероятно обратное — чтобы оседлый земледелец превратился в кочевника-скотовода.

Как бы то ни было, несомненным, во всяком случае, остается следующее: систематическое разорение войсками рабовладельческих государств высокогорных областей, существовавших по соседству с ними и в особенности угон оттуда в рабство значительной части местного населения, приводили, во-первых, к значительному перемещению населения на территории Северной Месопотамии и прилегающих к ней районов Малой Азии и Ирана, к распаду племен и племенных конфедераций, имевших до этого реальное значение, т. е. к усилению процесса распада и переменивания существовавших здесь ранее этических обществ; во-вторых, к появлению в крае, по преимуществу в его высокогорной части, экономическое освоение которой рабовладельческими обществами было затруднено и экономически менее выгодно, свободных площадей, пригодных для выпаса не только мелкого, но и крупного скота.

Иными словами, горная варварская периферия уменьшалась и по размеру территории, и по численности населения, причем это уменьшение в большей степени шло за счет оседлого населения горных долии, чем за счет менее доступных для рабовладельческих войск горных склонов, покрытых лесами и альпийскими пастбищами, где были сосредоточены в основном илемена охотников-собирателей и паступнеские племена. И те и другие имели несколько больше шансов уберечься от нашествий войск рабовладельческих государств, чем оседлое население.

Что же касается разоряемых постоянными походами рабовладельческих войск горных долин, то именно сюда, в эти долины, устремлялись новые потоки прибывавших в край извне настушеских илемен, на этот раз праноязычных, т. е. тех племен, с которыми большинство исследователей в той или иной форме связывает проблему этногенеза ныпешних курдов.

Появление этих племен в крае, наоборот, расширяло варварскую периферию и по территории, и по численности населения, ослабляло рабовладельческие государства, способствовало усилению борьбы широких народных масс Малой Азии и Западного Прана против все возраставшей гегемонии крупных рабовладельческих государств, стремившихся к максимальному расширению своих владений и к сосредоточению власти и богатства в руках относительно небольшой кучки рабовладельческой знати. В этом смысле миграция в край новых племен кочевников совпадает с антирабовладельческими движениями местного населения, в частности с движениями горных пастушеских племен, приводит к совместной борьбе против ненавидимых народом рабовладельческих государств, чем образованию общих, смешанных конфедераций ранее населяющих край племен и племен новых пришельцев.

Следовательно, уже по одному этому проблему этногенеза курдов — нынешнего ираноязычного населения горных районов на стыке Малой Азии и Западного Ирана — нельзя сводить к механическому признанию курдов прямыми потомками иранских кочевых племен.

Этому мещает прежде всего то, что, как мы видели, горные пастушеские племена появились в крае задолго до прихода сюда племен ирапоязычных кочевников. В формировании этих горных пастушеских племен, чыи отдельные черты хозяйственных навыков, особенностей социальной структуры, быта, материальной и духовной культуры и даже языка прослеживаются соответственно в качестве реминисценций у ныпешних курдов, приняли участие многие этнические компоненты. Помимо автохтонного населения горных районов Северной Месопотамии и прилегающих районов, в этом тянувшемся тысячелетиями процессе существенная роль принадлежала неоднократно мигрировавшим сюда племенам номадов-коневодов, говорившим на индоевропейских языках, а также семитическим кочевым племенам, разводившим по преимуществу мелкий рогатый скот.

Поскольку те же компоненты приняли участие в формировании не только пастущеских горных племен, но и значительного большинства других племен и этинческих общностей Малой Азии и Западного Ирана в древний период истории, постольку нельзя отрывать проблему этногенеза нынешних курдов от всей этинческой истории края, тем более, что области, паселенные горными пастущескими племенами, начинают уже довольно рано играть существенную роль в политической и культурной жизии Северной Месопотамии и прилегающих горных районов, а развитие рабовладения было сопряжено с массовым принудительным перемещением значительных групп населения. <sup>47</sup> Все это не могло не привести к тому, что в составе нынешних курдов мы в том или ином сочетании обнаруживаем те же этические элементы, что и у большинства других народов Малой Азии, Западного Ирана и Закавказья.

Говорившие на пранских языках номады, прибывая в Малую Азию, Западный Иран и соседние районы Закавказья, не начинали заново историю этого одного из культурнейших районов древнего мира, а продолжали ее, активно участвуя наряду с автохтонным населением в тех сложных и затянувшихся на много веков процессах, которые привели в конечном счете к крушению рабовладельческого Древнего Востока и возникновению на его развалинах Востока феодального, средневекового. Это положение приобретает тем более важное методологическое значение, потому что праноязычные племена не прибыли в Малую Азию и Западный Иран одновременно, компактной массой, объединенные в общую конфедерацию, а прибывали сюда относительно небольшими группами в разное время и в силу различных, по-видимому, причин, прибывали из различных пунктов и различными путями. До прибытия в край исторические судьбы каждой из этих групп праноязычных племен были в течение длительного времени различны, и их общность в далеком прошлом пока лишь гинотетически намечается языковыми данными. Поэтому рассматривать исторические судьбы этих племен как механическое продолжение их предыдущей истории нет никакого основания. 48

И. М. Дьяконов в «Истории Мидии» дает почти исчернывающую сводку фактических данных, извлеченных из современных этим событиям исторических источников, а также археологических, этно-топонимических, языковых и других материалов, говорящих о том, как и в каких формах протекал этот процесс. Дополненная выводами, соображениями, гипотезами как самого автора этой большой и интересной работы, так и его многочисленных научных предшественников, сводка эта восстанавливает по крупицам забытые страницы истории Древнего Востока, и за одно это мы должны быть благодарны ее автору, опровергшему в ряде случаев став-

шее классическим мнение Илловайского о том, что «История мидян темна и непонятна». Вполне естественно, конечно, что многие страницы этого забытого историей периода полностью восстановить не удается и некоторые выводы И. М. Дьяконова не могут быть названы окончательными, что, впрочем, признает и сам автор. 49

Ниже нам прилется в ряде случаев не соглашаться с некоторыми из выводов И. М. Дьяконова, опровергать некоторые из предлагаемых им гипотез, предлагая взамен иное, кажущееся нам более правильным решение тех или иных проблем, связанных с появлением в крае праноязычных племен. Тем не менее как общая картина, так и значительное количество восстанавливаемых И. М. Иьяконовым петалей, несомненно, правильны и на нынешнем уровне наших знаний по этому вопросу вряд ли могут подвергнуться серьезному изменению. Поэтому для интересующих нас целей — выяснения этнической истории курдского народа — предложенная И. М. Дьяконовым схема внешнеполитических событий, связанных с приходом в области, расположенные на стыке горных систем Малой Азии и Западного Ирана, праноязычных кочевых племен, является совершенно лостаточной канвой, и мы можем, не занимаясь ее пересказом, а тем более дальнейшей детализацей и уточнением, перейти к рассмотрению того комплекса вопросов, который непосредственно связан с этногенезом нынешних курдов. 50

значительное количество ассирийских Анализируя источников, 11. М. Дьяконов убедительно показывает, как по мере продвижения ассирийской экспансии на восток ассирийцы встречаются с рядом новых для них племен и народов, с которыми им приходится вести войны и которые в той или иной мере постепенно входят в состав все расширявшего свои владения ассирийского рабовладельческого государства. Особое внимание ассирийцев привлекают при этом племена, оказывавшие наиболее сильное сопротивление ассирийской экспансии, а порою и сами стремившиеся вторгнуться в пределы Ассирийской державы. Как правило, это были в основном сильные кочевые племена, занимавшиеся коневодством и обладавшие поэтому наиболее совершенным для того времени родом войск — отрядами конников, а возможно, и боевыми колесницами. 51 К этим-то племенам и прилагают ассирийские источники термин мадай, вноследствии ставший названием группы ираноязычных племен, образовавних Мидийское государство. Обитали в это время — в IX—VII вв. до н. э. — племена мадай в верхней части долины р. Кызыл-Узен и далее к востоку, вплоть до пустыни Деште-Кевир,<sup>52</sup> т. е. на границе с центральным Ираном, почему к этим сильным племенам ассирийские источники применяют эпитеты мадай даннути 'сильные мидяне' и мадай рукути 'далекие мидяне'.53

Обширное горное пространство между районом обитания племен мадай и собственно ассирийскими владениями, составлявшее значительную часть тех высокогорных областей, где, как мы видели, в основном обитали также оказывавшие сопротивление ассирийцам пастушеские племена, в это время подвергалось опустопительным походам ассирийских войск и большая часть его земледельческого населения была выселена, а на его место были насильственно переселены пленные из Сирии, Палестины, Вавилона и других частей Ассирийской державы, среди которых основное распространение получил арамейский язык, а сам этот пограничный с Мидией район получил впоследствии выразительное название — Сиромидия. 54

С течением времени в этот район начинают постепенно проникать мидийские племена, что сказывается в появлении здесь пранских топонимических терминов, а также, на мой взгляд, и в том, что ассирийские источники, первоначально довольно четко различавшие племена мидийцев от племен ку-

тиев, постепенно начинают их путать, включать одних в состав других, и, наконец, просто отождествлять мидийцев с кутиями.<sup>55</sup>

Были ли племена мадай ассирийских источников иранскими племенами? Ассирийские источники не дают ответа на этот вопрос. Да он и не интересовал авторов этих источников. Для ассирийцев важно было знать, насколько сильны те или иные враждебные или сопротивляющиеся им племена, с кем они находятся в союзе, в дружбе, с кем враждуют и т. и. Вопросы же этнической принадлежности вряд ли волновали ассирийских писцов. В этой именно связи И. М. Дьяконов совершенно справедливо иншет: «Маловероятно, чтобы ассирийцы имели возможность или желание различать отдельные вторгшиеся кочевые племена. Нам известно, как часто в течение веков и даже в близкие нам времена X1X в. терминологически смешивались различные племена и народы (например, народы Средней Азии и Кавказа), притом не только близкие по быту и происхождению. Примеры тому многочисленны и общеизвестны. У нас нет оснований преднолагать большую строгость в различении этнографических категорий у ассирийцев». 56

Так оно в действительности и было. Поэтому когда Саргон II, описывая свой поход на Мидию в 713 г. до н. э., говорит, что, проинкнув со своими войсками в «отдаленные области (у) пределов с т р а ны Ариби востока, а также области могучих мидян, которые бросили ярмо бога Ашшура и скитались в горах и пустынях, как воры, — я бросил зажженные головни во все их поселения и все области их превратил в забытые холмы развалин»,<sup>57</sup> то даже если мы согласимся с внушающей сильное сомнение этимологией, «а р и б и» как эламоассирийского варианта геродотовского «аризанты», 58 то и тогда у нас не будет оснований для утверждения, что «писцы Саргона, по-видимому, были хорошо осведомлены об этиическом составе населения Мидии». 59 Как говорит об этом сам же П. М. Дьяконов, данный вопрос их просто не интересовал. Зато совершенно бесснорен другой вывод из приведенных выше слов Саргона 11: упоминаемые им «могучие мидяне» были настущескими племенами, кочевавшими как в горной местности, так и на равнинах. Этот вопрос, естественно, не мог не интересовать ассирийцев, и они его отметили в своих источниках.

Скрупулезно, с большой тщательностью, собирая буквально по крохам языковые данные, в основном базируясь на фактах топонимики, 11. М. Дьяконов, находя даже бесспорно пранские элементы, все же не считает возможным утверждать, что все племена, объединяемые ассирийскими источниками под именем мадай, были пранцами. Значительная часть их, по-видимому, принадлежала к местному, допранскому населению Центрального Прана и Прикаспийских областей, этипчески и в языковом отношении близкому к населению соседних районов Западного Прана. Лишь постепенно, по мнению И. М. Дъяконова, это местное население сливалось с пранскими племенами в общемидийский этнос, в котором получил преобладание пранский но происхождению язык, за которым закрепилось название мидийского. 60

Иными словами, если элиминировать характерные для высокогорных районов особенности, перед нами уже знакомая картина постененного сложения и роста сильных в экономическом и военном отношении пастушеских племен, стремящихся распространить свою власть на окрестные оседлые земледельческие племена; как всегда при развитых родоплеменных отношениях, кровнородственные отношения, отчетливо различимые в пределах племени или группы родственных племен, перестают играть роль при сколачивании мощных межплеменных конфедераций, к числу которых принадлежал и мидийский межплеменной союз.

Одновременно, как это прекрасно удается проследить И. М. Дьяконову, отдельные праноязычные племена, по-видимому, тех же мидян или

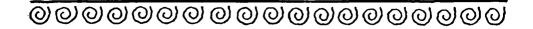
родственные им, проникают всё дальше на запад, приближаясь к тем высокогорным районам Северной Месопотамии, о которых у нас идет речь. Особый интерес в этом отношении представляет мастерски нарисованное И. М. Дьяконовым постепенное образование государства Манна на территории низменной части нынешнего Мукринского Курдистана, т. е. в непосредственном соседстве с горпыми районами Северной Месопотамии. 61

Следовательно, в то время как на восток, в благоприятные для развития земледельноских культур горные долины по склонам Загроса, передвигалась волна семитоязычного в основном населения, переселявнегося насильно из западных и центральных частей Малой Азии, с востока на запад, наоборот, двигались праноязычные пастушеские племена, и хотя, по-видимому, основная линия их распространения не переходила через Загрос, не исключена возможность, что некоторые из этих племен уже начали проникать на территорию горных районов Северной Месопотамии.

В самый разгар этого процесса, усиливавшегося по мере ослабления Ассирии, начинается принявшее гораздо более интенсивный характер нашествие праноязычных племен с севера, через Закавказье. Кочевые племена коневодов — киммерийцы, за ними скифы, начиная с конца XV века до и. э. рядом последовательных воли проникают через Кавказский хребет в Малую Азию и приводят в конечном счете к существенному ослаблению рабовладельческого мира Древнего Востока. Насколько можно судить, киммерийскому, а за ним и скифскому нашествию предел был поставлен труднодоступными для конников горными хребтами Малой Азии и Западного Прана; в основном они двигались более доступными для конницы долинами и перевалами северной и западной части Малой Азии, возможно, также пропикнув из Закавказья на территорию Азербайджана. До интересующих нас районов киммерийцы и скифы как будто не дошли, хотя опять-таки возможность проникновения сюда отдельных илемен этих праноязычных кочевников не исключена. 62

Таким образом, к середине I тысячелетия до н. э., к моменту гибели большинства «старых» рабовладельческих государств Древнего Востока — Урарту, Ассирии, Вавилона и возникновения на их развалинах новых рабовладельческих государств — Мидии и сменившей ее Персидской монархии Ахеменидов процесс пропикновения ираноязычных илемен в районы Малой Азии и Западного Ирана только еще начинался и не мог привести к серьезным изменениям в этинческом облике и характере языка населения горных районов, точно так же как эти районы, по-видимому, относительно мало затронуло, если речь идет о настушеских горных илеменах, насильственное переселение из западных районов Малой Азин. В этом отношении мы можем говорить лишь о том, что к указанному времени в основном завершился процесс языковой семитизации земледельческого населения ряда горных районов, в которых обитали также и пастушеские илемена; однако последних этот процесс, видимо, почти не затронул: они сохраняли свои старые местные языки и диалекты, следы которых продолжают ощущаться и в значительно более позднее время. По-прежнему эти пастушеские племена горцев являются ведущей силой среди многочисленных племен, населявших горные районы и образовывавших более или менее крупные и прочные конфедерации, перераставшие по мере ослабления власти рабовладельческих государств и по мере развития среди горных племен классовых отношений в небольшие государства, отстаивавшие свою независимость от покушений рабовладельческих империй.





## ГЛАВА ЧЕТВЕРТАЯ

С течением веков анналы рабовладельческих государств Древнего Востока и другие современные им источники становятся все менее и менее точными в употреблении старых названий племен и племенных конфедераций, употребляя эти названия уже не в качестве наименований определенных общностей доклассового общества, а в общем значении варварских, враждебных рабовладельческим государствам племен, как населявших издревле территорию варварской периферии, так и переселявшихся сюда из других местностей.

В значительном большинстве случаев мы действительно имеем дело с переносом по аналогии старых этнических названий на новые конфедерации местных племен или же вторгавшиеся в край племена номадов; однако в ряде случаев можно констатировать, что ранее именовавшиеся этими терминами племена и конфедерации племен распались, прекратили свое существование. Такова, например, судьба кутиев, которые к этому времени как конкретное илемя или группа племен нерестали существовать, растворившись в других этнических общностях, а термин «кутии» стал употребляться для обозначения всякого варварского племени, жившего на восток от Ассирин. Вместе с тем нельзя также отрицать, что непосредственно соседившие с варварской периферией ассирийцы и халды, перманентно туда проникавшие и в качестве воинов, и в качестве купцов, 1 лучше знали эту периферию, различали в ней значительно более дробные племена и области, нежели менее связанные с Северной Месопотамией народы, населявшие Двуречье, Сирию и район Хеттского царства.

В некоторых из этих высокогорных областей продолжали еще в полной силе господствовать родоплеменные отношения, и их население, как например население уже упоминавшейся в этой связи горной области Шубрия, упорно отстанвало свою вольность, оказывая рабовладельческим государствам активное сопротивление в их понытках превратить население этих областей в рабов. В других областях, например в хурритской Аллапхе, где основную массу рабов составляли луллубей и представители других соседних илемен, или в области Манна, о которой речь будет идти ниже, процесс классообразования зашел настолько далеко, что мы уже наблюдаем сложение рабовладельческого общества с обязательным для классового общества институтом государственной влас и как диктатуры господствующего класса.

Этот рост классовых отношений на территории, еще недавно полностью охваченной отношениями родоплеменными, приводил к тому, что население высокогорных областей начинает в ряде случаев именоваться уже не по племенам, а по территориальному признаку. Характерным примером возникновения такого рода локальной области на базе

распадающихся родоплеменных отношений может служить уже упоминавшаяся выше область Манна.

Обширная область южнее Урмийского озера, по которой протекают реки Симин-руд и Зеррин-руд, а также в верхнем своем течении река Малый Заб, является окраиной Иранского нагорья, образованной восточными отрогами хребта Кандиль, связывающего Курдистанский пограничный хребет с системой гор Загроса. Эта область, известная в настоящее время под названием Мукринского Курдистана, в древности была населена луллубейскими племенами и называлась, по-видимому, по господствующему здесь племени, Замуа или Мазамуа. На юге к ней примыкала также населенная луллубеями или, как их позднее стали называть, луллумеями, область Нарсуа, расположенная в верховьях Диалы.

Анналы походов ассирийских войск в Замуа в IX—VIII вв. до н. э. рисуют население Замуа разделенным на значительное количество племен, управляемых вождями. В связи с ассирийской экспансией эти племена начинают объединяться в конфедерацию, возглавлявшуюся племенным вождем (насику) обитавшего в округе Дагара илемени, носившим аккадское имя Пур-Адад.4 Песмотря на упорное сопротивление замуанцев, ассирийцы неоднократно проникают в страну, уводя оттуда богатую добычу, свидетельствующую о том, что паселение области, во всяком случае та часть населения, которая подверглась ассирийскому нашествию, обладала высокой по тому времени земледельческой и скотоводческой культурой. Ассирийцы вывозили из Замуа в качестве военной добычи и в качестве дани, собиравшейся ассирийскими чиновниками и местными племенными вождями, лошадей, мулов, мелкий и крупный рогатый скот, ишеницу и другие сельскохозяйственные продукты, вплоть до фуража, а также крашеные шерстяные ткани, вино, изделия из броизы. Захваченные в полон рабы из числа местного населения направлялись на строительство новой столицы Ашшурнасирапла города Кальху.<sup>ь</sup> Походы ассирийцев тяжело отражались на населении страны, хотя, по-видимому, племенным ополчениям Замуа удавалось задерживать ассирийские военные отряды до тех пор, пока большую часть населения и принадлежащего ему скота не удавалось укрыть в горах. 6

11. М. Дьяконов, исходя из того, что топонимика Замуа носит непранский характер, а некоторые термины не могли бы гипотетически быть переданы через пранскую среду,<sup>7</sup> полагает, что население Замуа в это время состояло лишь из кутийско-луллубейских элементов. Однако тот факт, что это население занималось уже в IX—XIII вв. коневодством, <sup>8</sup> заставляет предполагать, что уже в это время среди населения Замуа существовала пранская прослойка, принесшая в страну коневодство. Это предположение кажется тем более правдоподобным, потому что коневодство, по-видимому, было распространено в области не повсеместно, а небольшими оазисами и по преимуществу в северной, низменной части страны, где жили племена Манна. Кроме того, очевидно, уже в то время язык некоторых племен, населявших Замуа или во всяком случае живших по соседству с этой областью, с точки зрения слыхавших этот язык ассирийцев (т. е. источника, на мой взгляд, более надежного и более авторитетного, чем кабинетные ученые, пытающиеся через несколько тысяч лет представить себе звуки неизвестного им языка при помощи «правильной системы соответствий»), отличался от привычных для уха ассирийцев языков других обитавших здесь племен. Жители области Сипирмена, по словам Ашурнасирапла, «лепечут, как женщины», т. е. говорят на непонятном, фонетически чуждом языке. У Пройдут века, и эту характеристику повторят говорящие, как и ассирийцы, на одном из семитических языков арабы, применив к пранской речи

термин 'аджама 'плеваться финиковыми косточками', в переносном значении 'лепетать', 'лопотать', 'бормотать'.

Уже в конце VIII в. северная приурмийская часть Замуа начинает называться Манна, причем илемя Манна стоит во главе все крепнувшей конфедерации, в состав которой, помимо миннейцев, входят илемена сундийцев, теурлинцев, далийцев, кумурдийцев и миссийцев. 10 Последнее илемя представляет для нас особый интерес, ибо сомневаться в его иранском происхождении, несмотря на отсутствие языковых данных, не приходится. Миссийцы жили в горах, т. е. там, где возможно развитие отгонного скотоводства и где вернее всего мы можем встретить настушеские племена. И. М. Дьяконов локализует занимавшуюся миссийцами территорию верховьями р. Зеррин-руд, носящей в верхнем своем течении название Хорхора. 11 По-видимому, здесь, на высокогорных пастбищах, находились летовья этого племени, проводняшего зимние месяцы где-то ниже, вероятнее всего, в долинах по среднему течению р. Зеррин-руд.

В 820 г. до н. э., когда в район Замуа прибыли ассирийские войска, большинство племен откупилось от захватчиков данью, а миссийцы оказали, по-видимому, сопротивление; большая часть их деревень и поселений, т. е. зимовок, была разрушена ассирийцами, захватившими, вероятно, уже на летовьях большое количество принадлежавшего миссийцам мелкого и крупного рогатого скота, а также ослов, лошадей и, что самое существенное, множество двугорбых верблюдов, появившихся в Западном Пране незадолго до этого в связи с проникновением сюда из Средней Азни племен пранских кочевников. 12

Вряд ли можно сомневаться, что миссийцы были одним из таких иранских пастушеских племен, завладевших весьма удобным для ведения привычного настушеского хозяйства горным районом в верховьях р. Зеррин-руд. Именио это высокогорное расположение миссийцев, с одной стороны, сохранило их в качестве типично скотоводческого пастушеского племени, с другой стороны, довольно долгий срок предохраняло от грабительских походов ассирийцев, позволяло им остаться непокоренным племенем, оказывающим сопротивление захватчикам, когда их соплеменники уже платили безропотно дань ассирийцам.

Обитавине высоко в горах и ведшие полукочевой образ жизни скотоводы-миссийцы не типичны, конечно, для населявших северные районы Замуа племен. Некоторые из этих племен принадлежали, подобно миссийцам, к пранским племенам и, возможно, даже прибыли в край вместе с носледними. Однако жили они здесь, очевидно, вперемешку с автохтонными луллубейско-касситскими племенами, навязав им, подобно тому, как это мы наблюдали у касситов, свою культуру с преобладанием коневодства и даже начинали навязывать язык, усваивая одновременно многие черты материальной и духовной культуры и языка автохтонного населения

Как это выясняется на основании работ Г. А. Меликишвили И. М. Дьяконова, <sup>13</sup> население Манна, как и большинства других горных областей Ближнего Востока, сочетало в своей хозяйственной деятельности скотоводство, имевшее, по-видимому, характер отгонного скотоводства, с земледелием, которое в условиях южного побережья Урмийского озера было для большей части края поливным земледелием, а также с садоводством и виноградарством. <sup>14</sup> Судя по ассирийским источникам, в крае преобладало скотоводство, несмотря на высокую земледельческую культуру. В области Манна разводились мелкий и крупный рогатый скот, лошади (порода которых, судя по современному изображению, была по своему экстерьеру близка к нынешней породе мукри), <sup>15</sup> ослы и в некотором количестве двугорбые верблюды. Земледельческая культура края была настолько развита, что во время похода ассирийцев

в 714 г. на Урарту маннейцы снабжали ассирийское войско мукой и вином. По мнению И. М. Дьяконова, ни в одной из других частей Западного Ирана в эту эпоху земледельческое производство не играло наряду со скотовоиством столь большой роли. Наряду с сельским хозяйством в Манна было высоко развито ремесло, о чем, помимо письменных источников, свидетельствует клад, найденный около Саккыза, в деревне Зивийе, познакомивший нас с художественной обработкой металла маннейскими мастерами. 16 Материальная культура Маннейского царства, как свидетельствуют вещи саккызского клада, стояла примерно на том же уровне, что и культура Урарту. Анализ вещей Зивийского клада приводит к выводу, что значительное большинство их датируется приблизительно IX-VIII вв. до н. э. и, будучи близко аналогичным произведениям урартского и ассирийского искусства, обладает рядом оригинальных черт, позволяющих сближать их со скифскими изделиями VI в. из Прикубанья и Причерноморья. Дело дошло до того, что издатель зивийского клада А. Годар хочет считать Манна и соседнюю Милию родиной столь хорошо известного искусствоведам и историкам материальной культуры «звериного стиля», откуда он, по миению А. Годара, распространился по скифским степям. 17 В действительности, конечно, дело обстоит иначе: как ни близка материальная культура Манна к автохтонной культуре Малой Азии, она связана с идущей из Средней Азии скифо-масагетской культурой в точно такой же мере, как с этой же культурой, но уже оплодотворенной высокой культурой греков, связана скифская культура Прикубанья и Причерноморья. «Звериный стиль» зивийского клада и других маннейских предметов материальной культуры является не менее бесспорным, чем двугорбый верблюд, доказательством среднеазнатского происхождения пранских элементов у племен Манна. Сказанного выше достаточно, чтобы сделать бесспорной гинотезу И. М. Дьяконова о том, что среди племен Манна, как и среди мидийских племен, наряду с пранскими элементами крупную роль играют автохтонные элементы. 18

Трудно полностью согласиться с И. М. Дьяконовым, когда он, считая, с одной стороны, что рабство в Маниа не получило большого развития и вряд ли часто выходило за пределы патриархального и домашиего рабства, определяет, с другой стороны, общество Манна как раннее рабовладельческое общество. При нашем относительно невысоком уровне конкретных сведений о Манне было бы, пожалуй, осторожнее и правильнее считать, что в VIII—VII вв. до н. э., а возможно и несколько позднее, рабство в Манна носило характер уклада внутри родового строя, не являясь еще формацией классового общества. Об этом как будто свидетельствуют и все те многочисленные элементы родоплеменного быта и строи, которыми изобилует государственная структура и быт тогдашиего маниейского общества. Анадиз сохранившихся в современных источниках свидетельств но этому вопросу приводит И. М. Дьяконова к выводу, что государственный строй Манна, по своим родоплеменным реминисценциям близкий к ряду институтов Хеттского царства, может быть охарактеризован как ранне-классовая одигархия, управляемая царем совместно с советом старейшин из родовой знати, что давало еще возможность для значительной активности демократических слоев населения в его борьбе с олигархией, опиравшейся на ассирийских захватчиков. 10

Таким образом, перед нами вырисовываются отдельные черты довольно типичной картины для характеристики той роли, которую играют в дальнейшей хозяйственной и исторической жизни края прибывающие сюда племена номадов. В высокогорных районах преимущественного распространения отгонного скотоводства, как это можно видеть на примере миссийцев, приведенные с собою номадами новые, мало приспособленные для

разведения на новом месте породы скота — лошади, быки, верблюды долго, по-видимому, не удерживаются в хозяйстве горца-кочевника; тот факт, что ассирийцам удалось с относительной легкостью отбить стада этих животных у миссийцев, показывает, что высоко в горы отогнать свои стада их владельцы не сумели. С другой стороны, то обстоятельство, что миссийцы населяют почти непригодный для земледелия район верховий р. Зеррин-руд (Хорхора), дает нам основание утверждать, что приход в высокогорные районы степных номадов привел, как и следовало ожидать, к появлению и развитию здесь нового уклада — характерной для пастушеских племен степей и равнин формы кочевого скотоводства, почти совершенно не связанного с земледелием.

Иначе протекает этот процесс на низменности и в горных долинах, где скотоводство искони сочеталось с земледелием. Здесь приведенный номадами из равнинных мест их прежнего кочевания скот находит себе хозяйственное применение и по сей день, за исключением, пожалуй, двугорбого верблюда, с течением времени вытесненного арабской породой одногорбого верблюда-дромадера. Именно отсюда, из низменной приурмийской части края, получают впоследствии дань лошадьми ассирийцы, ибо здесь расположено одно из наиболее известных в Пране конских пастбинц.<sup>20</sup> Здешние породы крупного рогатого скота, а в особенности лошади, пользуются заслуженной славой далеко за пределами района и по сей день. Однако в целом не скотоводство, несмотря на его бесспорное развитие. а земледелие становится уже в эту эпоху ведущей формой хозяйственной деятельности в крае. «Население Манны ... было преимущественно скотоводческим . . . Однако ни в одной из других частей будущей Мидии земледельческое производство не играло, наряду со скотоводством, столь большой роли». Так характеризует хозяйственную деятельность населения края на основании анализа большого числа источников И. М. Цьяконов.<sup>21</sup> Следовательно, пришедние сюда племена праноязычных номадов не могли не оседать; смешиваясь с автохтонными насельниками края, эти племена не только передавали ему свои характерные особенности материальной и духовной культуры, но и заимствовали, пожалуй, в еще большей степени у местного оседлого населения элементы его высокой земледельческой культуры, являющейся интегральной частью культуры древних народов горных областей Малой Азии, Западного Ирана и примыкавшего к ним Закавказья. Особенно характерна и показательна в этом отношении культура виноградарства и виноделия, и по сей день широко развитая среди оседлого населения края. Достаточно напомнить, что Мукринский Курдистан, являющийся в наши дни житницей для соседних областей Северного Прана, вместе с тем является одним из районов высокоразвитого садоводства и виноградарства; здесь возделывается более двадцати различных сортов винограда.<sup>22</sup> Сохранившиеся данные о материальной и, в особенности, духовной культуре Манна настолько отрывочны, а последующая история края была, в особенности в средние века, настолько бурной, настолько часто приводила к почти полной смене здесь населения. главным образом оседлого, что сейчас, конечно, трудно судить о том, как воздействовали друг на друга и как переплетались между собой две явно различные культуры, одну из которых принесли сюда пранские племена, а другая принадлежала местному населению. Однако даже те немногие факты, которыми располагает наука, свидетельствуют как будто о том, что пранские племена, придя в край, вскоре стали интегральною частью его населения и активным фактором его дальнейшей истории, причем внесли существенный вклад в материальную и духовную культуру населения области Манна.

По-видимому, именно пранские племена — более сильные, обладавшие, в связи с коневодством, большей военной мощью и, как все племена нома-

дов, более развитыми формами военно-племенных институтов — стояли во главе тех конфедераций илемен, которые возинкали на территории области Манна хотя бы потому, что требовалось давать отпор попыткам иноземных захватчиков ограбить край и подчинить его себе. Формирование таких конфедераций служит вместе с тем доказательством того, что уже в начале интересующей нас эпохи и пришлые и местные племена жили общей для всего населения края жизнью. Существовавшие в мирных условиях экономические, политические и прочие связи способствовали объединению этих племен в конфедерацию, за пределами которой, как сообщают ассирийские источники, находились медкие докальные области. населенные не входившими в конфедерацию племен Манна племенами уишдиш, зикерту, андиа, аллабриа, коралла (области расселения последних двух находились в верховьях р. Малый Заб и ее притоков). Когда развитие классовых отношений — что не могло не быть связанным с усйлением экономических связей между входившими в конфедерацию Манна илеменами — привело к сложению государства как ликтатуры господствующего класса, тогда многие из этих областей, а следовательно, и населявших их племен, оказались в зависимости от Манна, временами попадая, как, вирочем, и Манна, в зависимость от Ассирии.

К сожалению, у нас нет никаких данных о языке населяющих Манна племен. Интересная и кропотливая работа, проделанная И. М. Дьяконовым в связи с анализом этно-топонимических терминов этого райопа, как будто свидетельствует о том, что среди них наряду с терминами местного происхождения имеются и термины безусловно пранские. Следовательно, пранские племена принесли сюда те пранские диалекты, на которых они говорили. По, во-первых, мы не знаем, насколько близки были между племенные диалекты отдельных пранских племен, ших в Западный Иран, а в зависимости от этого решается и вопрос о силе и значении этих диалектов во взаимном общении населения. Вовторых, как известно, этно-топонимических материалов явно недостаточно для решения языковой проблемы. Тем не менее мнение И. М. Дьяконова о том, что пранские диалекты в интересующую нас эпоху еще не получили полного господства в крае и что значительная часть племен продолжала еще говорить на своих местных диалектах, очевидно, является наиболее близким к истине.

Из этого, однако, вытекают два следующих, весьма существенных вывола:

- а) при наличии относительно тесных экономических и политических связей говорящие на различных и не допускающих взаимопонимания диалектах племена должны были быть двуязычны, притом в течение достаточно длительного времени, исчисляемого столетиями, т. е. рядом поколений;
- б) существование в течение длительного времени обширной конфедерации разноязычных племен (ибо даже в отношении автохтонных племен у нас нет основания утверждать, что они говорили на близких или даже родственных диалектах), а затем и государства, причем и этой конфедерации и государству были подчинены племена далеко за его пределами, предполагает существование общего для всех них лингва-франко, которым, по-видимому, был язык одного из маннейских племен, как об этом свидетельствуют ассирийские источники, повествующие о том, что ассирийцы разговаривали с посольством, прибывшим из расположенной восточнее Манна области Зикерту, через переводчика, говорившего на маннейском языке. 23

Таковы в самой общей форме наиболее характерные закономерности длительного, измеряемого столетиями, процесса сложения новой этии-ческой общности в локальных рамках горной области, населенной несколь-

кими входящими в общую конфедерацию племенами, в результате зарождения и развития у них классовых отношений. В данном конкретном случае этот процесс был в известной степени осложнен тем, что происходил он на фоне миграции в край илемен степных номадов, отличных от автохтонного населения по происхождению, языку, материальной и духовной культуре. Вот почему известный интерес представит сравнение социально-экономического облика населения Манна с населением другой горной области, близкой к Манна по географическим условиям, где тот же процесс, происходивший несколько позднее, протекал без вторжения в край номадов.

Я имею в виду расположенную на запад от Манпа и примерно равную ей по размерам и географическим условиям горную область, населенную племенами кардухов, — народом, непосредственное участие которого в этногенезе нынешних курдов кажется пастолько общепризнанным, что в ряде случаев кардухи просто именуются курдами, <sup>24</sup> в то время как участие в этом процессе мидийцев и других праноязычных племен далеко не является общепринятой научной аксиомой. Такое сравнение представит тем больший интерес, что и страна Манна и страна кардухов находятся в пределах того обширного горного района на стыке Малой Азии и Ирана, где впоследствии курдское население составляло абсолютное большинство.

Для характеристики кардухов мы располагаем источником, совершенно отличным от скупых строк ассирийских анналов. И по своей значимости и по достоверности он стоит значительно выше тех ассирийских и халдских данных, на основании которых советским исследователям удалось в носледние годы воссоздать буквально по крупинкам забытые страницы этнической истории Древнего Востока. Источник, донесший до нас сведения о кардухах, и по интеллектуальному уровню и наблюдательности его автора, и по его несомненно большей изученности ни в какое сравнение не может идти с победными реляциями ассирийских и халдских царей, со скупыми записями их писцов. Я имею в виду хорошо известное описание похода десяти тысяч греческих воинов, составленное одним из видных участников этого похода Ксенофонтом.<sup>25</sup>

Отряд греческих наемников численностью около 15 тысяч человек входил в состав большой армии, собранной в 401 г. до н. э. сатраном Лидии, Фригии и Великой Каппадокии персидским царевичем Киром, направившимся в поход на Вавилон с целью свержения с престола своего старшего брата, царя Ахеменидской Персии Артаксеркса И. Понытка Кира завладеть престолом успеха не имела, и он погиб в том же году в битве при Кунаксе близ Вавилона, а собранная им разношерстная армия распалась. Греческие наемники, проделавшие в составе армии Кира весь долгий путь и одержавшие победу над войском персидского царя, вынуждены были, преследуемые персидскими отрядами, с боями пробиваться на родину, потеряв из-за вероломства персов своего командующего и значительную часть старшего командного состава. Во главе греческого отряда, дислоцировавшегося на левом восточном берегу Тигра, ниже внадения в него р. Большой Заб, встали Хирисоф и Ксенофонт. Известный уже грекам обратный путь на запад по прекрасным дорогам персидской монархии был отрезан неприятелем, и десятитысячный отряд греков отправился по столь же, хорошо оборудованной дороге вверх по течению Тигра, отсчитывая, как и ранее, парасанг за парасангом.

Расчет греков был совершенно правильный. Двигаясь вдоль Тигра, они рассчитывали добраться до пересекающей Тигр «царской дороги», идущей от Сард в Сузы, которая подробно описана Геродотом, 26 и, новернув но ней влево, кратчайшим и удобнейшим путем добраться до родины. Кроме того, как мы уже отмечали, двигаясь вверх по течению Тигра, греки

вступали в гористую область Северной Месопотамии, где действия преследовавших их отрядов персидской конницы, как это пеоднократно подчеркивает Ксенофонт, были сильно затруднены, и, таким образом,

враг лишался одного из своих преимуществ.27

Переправившись через р. Большой Заб, греческий отряд, отбиваясь от неприятеля, с боями продвигался вдоль берега Тигра по тепритории бывшей Ассирии, именуемой Ксенофонтом Мидией. 28 Мне думается, что за этим названием скрывается нечто большее, чем простая реминисиениия того факта, что после надения Ассирии коренные ассирийские земли отошли к Милии. Мидийское государство было настолько непрочным и эфемерным образованием, что вряд ли через полтора столетия в народной намяти, — как полагает И. М. Дьяконов, 29 — могли удержаться следы этого события, да и общавшиеся через переводчиков с местным населением греки вряд ли на эту тему и разговаривали. К тому же Ксенофонт в своих занисках максимально точен, а сведения, им сообщаемые, носят всегда современный ему характер, представляя ту или иную значимость для него или его отряда. И конечно, для Ксенофонта и греческого отряда, в командовании которым он принимал активное участие, не имел никакого интереса факт вхождения уже не существующей Ассирии в состав также давно уже прекратившего свое существование Милийского парства, о котором даже историку Геродоту незадолго до этого с трудом удалось добыть далеко не полные и не всегда достоверные данные. Следовательно, когда Ксенофонт говорит о том, что греки двигались по мидийской территории, у него для этого были какие-то реальные основания.

В самом деле: о мидийской стене, протянувшейся в самом узком месте между Евфратом и Тигром, как это ноказал Б. А. Тураев, говорит не только Ксенофонт, заставший это сооружение уже в развалинах, но и современная сооружению этой стены надпись. 30 Когда Ксенофонт называет область по среднему течению Тигра, где он видел развалины ассирийских городов, Мидией, точнее — Мидийской пустыней, 31 а Ассирию помещает в одну сатранию с Сирией, 32 то он, как и Геродот, объединяющий Ассирию с Вавилоном, сохраняет официальную персидскую традицию, видевшую в Ахсменидах «царей Прана и не-Прана», т. е. владык всего тогдашнего культурного мира и законных наследников существовавших ранее царств, в том числе Вавилона и уже потерявшей реальную значимость Ассирии; мидийские же цари были с точки эрения этой традиции всего лишь предшественниками Ахеменидов на пранском престоле, а поэтому их бывшие владения могли быть только «Мидией». Эту ахеменидскую традицию Ксенофонт, один из наемников персидского войска, не мог не знать. Следовательно, Мидия у него противополагается не Персии, а Ассиpiii.

Но этого мало. Двигаясь от Описа <sup>33</sup> вверх по долине Тигра, имея справа все увеличивающиеся в размере горы, до того места, где Тигр пересекала «царская дорога», по «Мидии», если пользоваться его терминологией, Ксенофонт в сущности продолжает географическую традицию Геродота. В самом деле, по словам Геродота, западная оконечность этой дороги (а она-то и интересовала Ксенофонта и его сотоварищей), выйдя из Сард, проходит по территории Лигии и Фригии, пересекает Галис, идет по Каппадокии и Киликии до Евфрата, где переходит на территорию Армении. Из Армении у переправы через Тигр дорога переходит в Матиену. «Через эту область, — пишет Геродот, — протекает четыре реки судоходных для кораблей, и через все необходимо переправляться. Первая из этих рек — Тигр, вторая и третья носят то же самое имя, но это не одна и та же река, и вытекают они не из одной и той же местности, потому что одна из них течет из Армении, а другая из Матиены. Четвертая река называется Гиндой». <sup>34</sup>

Попробуем проследовать по этому пути в обратном направлении, пользуясь той же медной картой, на которой «вырезаны были весь круг земной, всё море и все реки», и пользуясь которой, объяснял этот путь царю Спарты Клеомену тиран Милета Артистагор, также, по словам Геродота, утверждавший, что «рядом с киликиянами живут армении, тоже богатые скотом, а к армениям примыкают матиены, занимающие вот эту область». 35 Геродот в своем описании «царской дороги» лишь уточняет карту, говоря: «На самом деле путь этот таков». 36 Ксенофонт вместе с отрядом греков движется по направлению к «царской дороге» из Описа, т. е. он начинает марш из района Гинды. Следовательно, двигаясь вдоль по течению Тигра на север к пересечению его «царской дорогой», греки должны совершать марш нараллельно этой дороге, по западнее ее, идя по предгорьям той горной области, которая носит у Геродота и на карте Артистагора наименование Матиены и которую после Гинды пересекают русла двух одноименных рек — Малого и Большого Заба, Марии на «царскую дорогу» как единственный возможный путь на родину греки. как мы видели, начинают из своего дагеря на Большом Забе. Следовательно, если продолжать этот путь по упомянутой карте, они должны были углубиться в ту же горную область Матиену и, идя вверх по течению Тигра, прибыть в пункт его пересечения с «царской дорогой». Не случайно, увидев невозможность двигаться от этого пункта на запад и направившись в горы к кардухам, греки по-прежнему стремятся попасть в Армению <sup>37</sup>, через которую, по данным Геродота и карты Аристагора, пролегает дальнейший путь на Сарды.

Итак, Матиена Геродота и Аристагора идентична Мидии Ксенофонта. Точнее, Ксенофонт, следуя персидской традиции, отождествил с Мидией окраины того района, который Геродот называет Матиеной. Вирочем, для этого у Ксенофонта были еще и другие, более веские основания. Во-первых, по административному делению современной ему Персидской монархии, которое, как известно, у него не привязано к местности, Геродот помещает матиенов вместе с саспейрами и адародиями в восемнадцатой сатрании <sup>38</sup>. Саспейров же Геродот помещает севернее Мидии, по направлению к Кавказским горам, <sup>39</sup> по все же не так далеко на север, как это может показаться с первого взгляда: рассказывая о судьбе Кира, основателя ахеменидской державы, Геродот говорит, что воспитавший Кира пастух Митридат свое стадо «нас на склонах гор к северу от Экбатан по направлению к Понту Эвксинскому. Там со стороны земли саспейров Мидия очень гориста, возвышенна, покрыта сплошным лесом, остальная часть Мидии совершенно ровная». 40 Другими словами, саснейры жили, с точки зрения Геродота, в примыкавших с востока к Ассирии горах Загроса, за которыми далее на восток следовало Пранское нагорье, относительно ровное. Следовательно, неподалеку от территории, населяемой сасисирами, должна быть и земля матиенов.

Во-вторых, когда Геродот пытается несколько раз привязать к местности Матиену, пользуясь, по-видимому, той же картой, на которой были нанесены с максимальной по тому времени точностью данные физической географии Малой Азии, то он помещает ее правее верхнего течения реки Галис, до ее поворота на север, а истоки Галиса, по мнению Геродота, находятся в горах Армении, а также в горной области, где находятся истоки рек Аракса и Гинды. Иными словами, если учесть, что на картах того времени истоки горных рек, находящиеся в малодоступных и мало-известных местностях, были, по-видимому, изображены крайне схематически и неточно, сходясь, в особенности при мелком масштабе карты, в служившей водоразделом горной области, также известной весьма слабо, 2 то выходит, что Матиена также находилась, с точки зрения Геродота, в горах Загроса, являясь западной, примыкающей к Ассирии.

окраиной Мидии. Поскольку марш десяти тысяч греков на север начался от Ониса, т. е. от места впадения в Тигр Гинды, истоки которой по представлениям того времени находились в горах Матиены, постольку, вполне естественно, что горная область, расположенная по левому берегу Тигра вверх по его течению, могла быть отождествлена с Матиеной. Тем более, что из трех рек, верхнее течение которых находилось в этой области, Геродот дважды упоминает именно Гинду, истоки которой действительно находятся в Мидии и которая только и могла служить ориентиром для Ксенофонта при попытке привязать к местности Матиену, а следовательно, и отождествить ее с Мидией.

В-третьих, если в нериол госполства Ассирии восточные горные области Северной Месопотамии полверглись в такой степени семитизации. как мы видели, даже получили специальное название Сиромилии, то после мидийского и последовавшего за ним персилского нашествия картина резко меняется, и здесь явно начинают преобладать пранские элементы. 43 Во всяком случае, в районе большого Заба, у его впадения в Тигр, жили во время похода десяти тысяч греков, и персы и милийны. Иначе трудно как булто интерпретировать следующие слова Ксенофонта, обращенные в этом месте к грекам: «Однако я боюсь, что, приучившись жить в лености и проводить дни в изобидии и в обществе красивых и величавых женщин и девушек мидийцев и персов, мы, полобно дотофагам, забудем дорогу домой». 44 Кроме того, насколько можно судить по запискам Ксенофонта, греки во время своего марша от Описа до теснины Тигра при сношениях с населением пользовались, по-видимому, теми же нереводчиками, что и при сношениях с персами. 45 Следовательно, с точки зрения Ксенофонта, местное население этих районов если и отличалось от нерсов, то ровно настолько, чтобы его можно было отождествить с родственными персам милийцами, а населяемую ими территорию — с Милией, тем более, что так ее называли, по всей вероятности, сами персы. Все это вместе взятое. включая еще столь много значущую и столь убедительную для иностранца фонетическую близость терминов Матиена и Мидия, не могло, на мой взглял, не привести к отождествлению их Ксенофонтом и к наименованию им Милией горных районов по среднему течению Тигра.

Вернемся тенерь к тому моменту, когда греки, выиграв бой с персами. овладевшими было господствующей над местностью вершиной, неревалили через нее и спустились на равнину, куда неприятель, не ожидавший их появления здесь, перегнал скот с другого берега Тигра. 46 Неприятель, насколько можно судить по словам Ксенофонта, перенравил свои основные силы на другой берег реки <sup>47</sup> и одновременно, пользуясь темнотой, начал поджигать селения и нападать на греков в зоне дислокации греческого отряда. 48 Греков поразило это обстоятельство, и они стали искать объяснения, почему персы вдруг стали вести себя как на чужой территории и уничтожать свои селения. 49 Выяснив обстановку, греческое командование убедилось, что дальнейшее движение вдоль берега Тигра невозможно: «По одну сторону (от дороги) подымались очень высокие горы, а по другую — находилась река такой глубины, что конья солдат, пытавшихся ее измерить, целиком уходили в воду». 50 Следовательно, греки подошли к тому месту около нынешиего города Джезире на прако-турецкой границе. где путь вдоль реки преграждают подступающие к самому руслу годы. 51 Понытка греков навести в этом месте через Тигр понтонный мост на надутых воздухом шкурах мелкого скота успеха не имела, ввиду того, что противоположный берег был занят неприятелем.<sup>52</sup> Тогда греки «на следующий день пошли назад, к несожженным деревням, предав огню те поседения, из которых они вышли. Поэтому враги не приближались, но наблюдали и, по-видимому, недоумевали, куда повернут эллины и что у них на уме. Затем солдаты отправились за продовольствием, а стратеги

снова сошлись на совещание и, собрав иленных, допросили их о всех расположенных кругом них странах. Те рассказали, что дорога к югу идет на Вавилон и Мидию, по ней эллины пришли сюда. Дорога на восток идет к Сузам и Экбатанам, где, как говорят, царь проводит лето. Дорога на запад после персправы через реку ведет в Лидию и Ионию, а горная дорога, обращенная к северу, — к кардухам». 53

Итак, картина становится совершенно ясной: преследуемые персами греки дошли до пункта нересечения с Тигром «царской дороги», повернуть на которую им мешают защищавшие переправу через Тигр персидские войска. Именно стремлением отогнать греков от переправы следует объяснить и вызвавшее недоумение у греков разрушение персами деревень в районе переправы, так же как и предшествовавшая этому защита ими примыкавших к персираве горных вершин. Убедившись, что они находятся в том пункте, куда стремились, и одновременно убедившись в том, что свернуть на «царскую дорогу» им не удастся, греки начинают искать обходного пути. «Стратеги решили, что необходимо проникнуть в горы к кардухам, так как иленные говорили, что, пройдя эту область, они придут в Армению, страну общирную и богатую, которой правил Оронт. А оттуда, как они уверяли, легко пройти куда угодно».54

Перед нами еще один характерный штрих, свидетельствующий о том, насколько поведение греков во время их отступления на родину связано с традиционными географическими представлениями того времени, нашединми графическое выражение в описанной Геродотом карте. В самом деле, пройдя по Мидии, как именует Ксепофонт геродотовскую Матиену, до пункта пересечения Тигра с «царской дорогой», т. е. до границы Армении, греки, не имея возможности сразу же выйти на дорогу, ведущую на родину, задумывают обходный марш через страну кардухов в Армению, с тем чтобы выйти на «царскую дорогу» несколько дальше, избежав таким путем открытого боя с персами. Только при такой интерпретации становится понятным, почему греки, уклоняясь от принятия боя с неоднократно териевшими от них поражение персами, решили направиться в глубь страны кардухов, несмотря на предупреждение опрошенных ими иленных о том, что кардухи очень воинственны и что даже персидские войска не в состоянии справиться с ними. Греки и не думали пересекать страпу кардухов с юга на север, чтобы выйти в Армению, как предлагали им пленные, по-видимому, знавшие более или менее точно подлинную географию района. Находясь в илену геродотовской географии и современных им карт, греки, как видио из контекста, полагали, что им удастся, поднявшись в горы к кардухам, сразу же свернуть налево, на запад, параллельно «царской дороге», которая должна была, согласно этим представдениям, сразу же после пересечения с Тигром проходить по территории Армении. Двигаться в ту реальную Армению, о которой говорили им пленные, у греков не было, конечно, никакого повода. Это только отдаляло их от цели, только усложняло и удлиняло и без того трудный и длинный путь.

Так опо в действительности и случилось. Семь дней, в течение которых десятитысячный отряд греков форсировал горы кардухов, совершенно не похожи на тот размеренный марш, которым двигались греки до этого. «При отступлении из-под Вавилона, — как совершенно правильно отмечает М. И. Максимова, — эллины идут сперва по богатой и густонаселенной области Месопотамии, и Ксенофонт продолжает отсчитывать парасанги, правда, не с прежней аккуратностью, что легко объяснимо напряженностью обстановки и ночными переходами. Но вот эллины подходят к области независимых кардухов (Западный Курдистан), куда не отваживается проникать персидское войско. В течение семи дней греки пробиваются через горную и труднопроходимую местность, и на протяжении этих семи

дней парасанги не упоминаются ни разу.

«К северу от страны кардухов находилась Армения, управляемая персидским сатраном».

«При переходе через пограничную реку греки увидели перед собой, как говорит Ксенофонт, "единственную, по-видимому, искусственную дорогу", по которой и направилось эллинское войско, причем Ксенофонт вновь возвращается здесь к измерению пути парасангами». 55

Однако не только трудности горного пути, заставившие греков сразу же по вступлении на территорию горной области кардухов бросить большую часть всех своих вьючных животных и рабов, <sup>56</sup> не дали возможности измерять парасангами пройденный путь. Главной причиной послужило то, что, по словам Ксенофонта, «те семь дней, в течение которых они проходили область кардухов, были полны непрерывных боев, причем эллины понесли здесь такие потери, какие не причинили им ни царь, ни Тиссафери, вместе взятые». 57 Греческий отряд в полном смысле этого слова с боями пробивался сквозь кардухские горы, и греки на собственном опыте убедились в справедливости показаний опрошенных или иленных, предупреждавших, что до сих пор к кардухам никому проникнуть не удавалось. Следовательно, мы можем с полным основанием утверждать, что те пранские илемена, которые, как мы видели, к этому времени до такой степени наводнили горные районы Северной Месонотамии, что это послужило одной из причии наименования ее Мидией, эти илемена не могли проникнуть к кардухам, сохранившим, в отличие от маниейцев, характерные черты горцев из числа местного автохтопного населения. Это и придает особую ценность сведениям, сообщаемым о них Ксенофонтом, как бы неполны они ни были.

По словам Ксенофонта, все его осведомители — но преимуществу захваченные в плен жители соседних областей, а также, возможно, солармин <sup>58</sup> — единогласно персидской даты неприятельской кардухами население той высокогорной области, которую с таким трудом форсировали греки, вступив в ее пределы в районе, где горы кардухов примыкают к руслу Тигра, пройдя по ней до долины реки Кентрит, 59 как именует Ксенофонт нынешиюю реку Бохтан, по-видимому, недалеко от ее внадения в Тигр. Таким образом, точных границ области, населенной кардухами, мы у Ксенофонта не находим, да они и не интересовали греков, которым надо было лишь пересечь этот тяжелый для марша горный край в наиболее коротком направлении, чтобы попасть в Армению. Тот небольшой и, по-видимому, один из наиболее доступных участков области кардухов, по которому прошли по горным тронам и перевалам греки, представляет собой, по описанию Ксенофонта, высокогорную область, относительно густо населенную. Во всяком случае, десятитысячный отряд греков, проходя по ней, не испытывал в общем нужды в продовольствии и имел возможность несколько раз квартировать в селениях его аборигенов, 60 а численность полчиш кардухов, оказывавших сопротивление проходившим по их территории грекам, была настолько велика, что и сам Ксенофонт и его сотоварищи неоднократно подчеркивали это обстоятельство. 61

Селения кардухов были расположены в ущельях и складках гор, 62 а также на горных склонах, примыкающих к равнинам рек. Ксенофонту удалось при этом подметить одну любопытную черточку, ярко характеризующую силу межплеменной вражды кардухов с соседними народами, стоявшими, судя по всему, на том же уровие общественного развития, что и кардухи. Если по левому берегу Кентрита селения кардухов были расположены пад равниной реки Кентрит, а сама река находилась на расстоянии 6—7 стадий от гор кардухов, 63 то, переправившись на другой берег, как говорит Ксенофонт, «прошли по Армении не менее 5 парасангов, следуя все время по равнине и невысоким холмам; ведь вблизи реки не было деревень из-за войн с кардухами». 64 Более чем через два тысячелетия такую же картину описал в X1X в. н. э. Ж. де Морган в нынешнем

Мукринском Курдистане (древней Манна), где расположенные по двум сторонам небольшой речки селения, припадлежавшие двум враждующим между собою племенам, разделялись «ничейной территорией», причем эта полоса увеличивалась по мере увеличения дальнобойности вооружения. В Как ни измельчали родоплеменные отношения в наши дни, когда они являются даже у сохраняющих их народов лишь относительно слабыми реминисценциями их былого значения, тем не менее этот отмеченный наблюдательным автором штрих, характеризующий отношения кардухов с их соседями, чрезвычайно важен. Он дает возможность утверждать, что племя или племена кардухов находились в состоянии родоплеменной вражды с соседними племенами по ту сторону Кентрита, в Армении.

Жили кардухи в «многочисленных и богатых домах, богатых принасами. Так, например, вина было так много, что его хранили в обмазанных известью ямах». 66 Помимо изобилия продовольствия, у кардухов «в домах можно было найти очень много броизовых изделий». 67 Ксенофонт не описывает тип дома кардухов с такой обстоятельностью, как он это делает в отношении поразивших его своей необычностью домов в горной Армении, где, по его словам, «дома были подземные, с верхним отверстием наподобие колодца, но инроким внизу», <sup>св</sup> Трудно поэтому распространить описание дома, его внутреннего устройства, быта и хозяйственных особенностей населения горной части Армении, имеющееся у Ксенофонта, на кардухов, область которых он посетил раньше, чем Армению. Скорее можно допустить обратное, что жилища кардухов по своему облику и внутреннему устройству мало отличались от жилищ населения соседних районов Северной Месопотамии, а потому они не показались Ксенофонту в такой мере необычными, как жилища горной Армении. Как бы то ни было, кардухи описываются Ксенофонтом как оседлые земледельческие племена, обладавшие высокоразвитой земледельческой культурой вилоть до виноградарства. Только приближение неприятеля заставило их покинуть свои селения и вместе с женами и детьми удалиться в малодоступные горные убежища, 69 захватив с собой, по-видимому, и свои стада скота, которые к этому времени (греки прошли через страну кардухов поздней осенью)<sup>70</sup> должны были уже спуститься в долины с высокогорных летних настбищ. Подобно всем автохтонным горным племенам, кардухи, по всей вероятности, сочетали земледелие с развитым скотоводством, причем, судя по тому, что, как мы отмечали выше, грекам при подъеме в кардухские горы пришлось бросить большую часть своих вьючных животных, можно преднолагать, что разводили кардухи в основном мелкий рогатый скот, тем более, что именно он встретился грекам в изобилии в районе, непосредственно примыкавшем к Кардухским горам. 71 Итак, у нас есть все основания для утверждения, что кардухи Ксенофонта не только не были настушескими племенами, но и не были такими племенами, в экономике которых заметную роль могли играть лошади или крупный рогатый скот.

Судя по тому, как упорно и настойчиво атаковали кардухи вторгшийся на их территорию греческий отряд, стремясь всеми доступными им способами заставить иноземцев уйти за пределы своей территории, 72 можно предположить, что кардухи по своей общественной структуре обладали развитыми формами родоплеменного строя. Это предположение подкрепляется тем обстоятельством, что, судя по многочисленности нападавших на греков кардухов, в обороне своей страны приняли активное участие не только согнанные греками из селений кардухи, но и их соплеменники из других районов этой горной страны. Наконец, нельзя не обратить внимание на следующий, весьма характерный эпизод: когда греки, захватив в плен двух кардухов, стали допрашивать их относительно дороги, то «один из них, несмотря на сильные угрозы, ничего не сказал, и так как

он не сообщил ничего полезного, то его закололи на глазах у товарища. Другой заявил, что нервый человек потому сказал, будто он не знает дороги, что у него там (т. е. по пути следования эллинов) имеется замужняя дочь». <sup>73</sup> Я бы не хотел от этого эпизода постулировать к наличию матриархата у кардухов. Для такого вывода у нас нет достаточных оснований. Однако эпизод этот является весьма типичным примером того глубокого уважения, которым пользуется женщина и ее честь у народов с развитой родоплеменной структурой, где честь женщины защищается всеми ее родственниками, всем родом, всем племенем. <sup>74</sup>

Каков был язык кардухов? На этот вопрос мы не находим у Ксенофонта ясного ответа. Во всяком случае, можно утверждать лишь одно: при сношениях с кардухами греки, по словам Ксенофонта, не прибегали к помощи своего основного переводчика, знавшего персидский язык, а пользовались пленными из числа местных жителей и даже пленным кардухом, оказавшим им при переговорах настолько значительные услуги, что греки вернули ему свободу. 75 Следовательно, кардухи говорили на каком-то местном, непранском языке. Предположение это переходит в уверенность после того, как мы узнаем от Ксенофонта, что на территории Армении местное население говорило если не на персидском, то во всяком случае на таком языке, что с представителями этого населения, вплоть до женщин, можно было объясниться с помощью персидского языка. 76 Следовательно, и с юга и с севера от кардухов Ксенофонт встречается с праноязычным местным населением, в то время как кардухи, по его свидетельству, говорят на одном из местных (т. е. непранских) языков. На это обстоятельство — на связь изыка кардухов с языками автохтонного населения Малой Азии и Закавказья — обратил внимание акад. Н. Я. Марр, ?? впорвые в науке серьезно поставивший вопрос о генетической связи кардухов с нынешними курдами.

Вот в сущности и все, что мы находим у Ксенофонта для характеристики кардухов, если не считать вполне уместных в описании военного похода сведений о военной тактике кардухов и об их вооружении. Как всякие горцы, кардухи, по словам Ксенофонта, прекрасно умели использовать особенности сильно пересеченной местности в военных целях. Когда ночти весь греческий отряд переправился через Кентрит, «кардухи, заметив, что в прикрытии осталось уже мало народу, - ведь даже многие из тех, которым было поручено остаться, ушли, охраняя кто вьючный скот, кто вещи или гетер, — напали весьма смело и стали стрелять из пращей и луков. А эддины запели цэан и бегом пустились на них. Враги не устояли, ведь они как горные жители были хорошо спаряжены для нападений и отступлений, но вооружение их не годилось для руконашного боя». 78 Как горные жители, кардухи сражались нешими и при этом «были настолько проворны, что им удавалось убегать даже после того, как они подходили к эллинам на близкое расстояние. У них ведь не было другого оружия, кроме луков и пращей. Это прекрасные стрелки из лука, а величина их лука равиялась примерио 3 локтям и длина стрел — 2 локтям с лишним, во время стрельбы они натягивали тетиву, наступая левой ногой на нижнюю часть лука. Стрелы их пробивали щиты и панцири. Когда эллины овладевали стрелами, то нользовались ими как дротиками, снабдив их ремиями». 79 Следовательно, по своему вооружению кардухи резко отличались от соседних с ними народов Армении, 80 а также от маниейцев  $^{81}$  и матиенов,  $^{82}$  основным оружием которых, так же как и средневековых курдов, было короткое конье или дротик. 83 Несомненный интерес представляет подмеченный Ксенофонтом факт, что подобно тому, как греки, идя в бой, распевали пэан, так и кардухи, приближаясь к неприятелю, ускоряли шаг и распевали несни, 84 по-видимому, воинственного содержания.

65

Попробуем подвести некоторые предварительные итоги характеристики этнического состава населения горных районов Северной Месопотамии и прилегающих к ней областей в середине І тысячелетия до н. э., т. е. в период краха старых рабовладельческих государств Древнего Востока и возникновения на их развалинах новых рабовладельческих монархий — Мидии и сменившей ее Персии, что, как известно, было в значительной мере связано с экспансией в Иран, а также в Закавказье и Причерноморские районы Малой Азии прапоязычных кочевых племен. Мы видели, что к этому времени в обширном горном районе на стыке горных систем Малой Азии и Западного Ирана постепенно возрастает удельный вес и значение пастушеских племен горцев. Большая часть этих племен, образующих ряд мощных конфедераций, не принадлежит к числу автохтонного населения; это были прибывшие сюда ранее и принесшие в край традиции кочевого скотоводства семитические племена и племена, говорящие на индоевропейских языках. Мы видели также, что если на равнинах и в горных долинах в эту эпоху господствует семитическая речь, то в высокогорных районах постепенно все большее распространение начинает приобретать иранская речь.

Наряду с этим в крае, по преимуществу в труднодоступных высокогорных районах, остаются лакуны, заселенные автохтонными горными племенами, говорившими на местных языках и сочетавшими скотоводство с интенсивными формами земледелия и садоводства, вплоть до получившей значительное развитие культуры виноделия. К числу таких племен, всеми силами отстаивавших свою независимость от покушений новых праноязычных рабовладельческих деспотий, относятся и кардухи, говорившие на одном из местных языков и населявшие горную область, известную затем под названием Гордиена (у Страбона) или Кордик (у армянских авторов); этот этнический термин рядом ученых обычно сближается с названием нынешних курдов, а сами кардухи считаются предками курдов. С другой же стороны, ряд общих с семитическими и пранскими пастушескими племенами черт в быту, мировоззрении, материальной и духовной культуре, а в особенности язык, относящийся к пранской группе, — все это заставляет сближать курдов с указанными выше горными пастушескими племенами.

Таким образом, в науке проблема этногенеза курдского народа сразу же сталкивается с альтернативой: либо предками нынешних курдов являются обладающие общим с ними племенным названием земледельцы кардухи, либо предками этого народа были пастушеские горные племена, этнические названия которых почти никак не отразились в названии курдского народа и входящих в его состав племен.





## ГЛАВА ПЯТАЯ

Мысль о том, что курды, обитающие в горных районах Малой Азии, принадлежат к числу автохтонных обитателей населяемой ими области и являются потомками одного из обитавших здесь в древности народов, появилась в науке одновременно с появлением первых сведений о курдах и продолжала укрепляться по мере умножения этих сведений. О существовании же курдов европейская наука узнала довольно рано. Уже в самом начале «Повести временных лет», следующей в исторической традиции за византийским историком Георгием Амартолом, говорится, что после всемирного потопа в состав земель, отошедших к старшему сыну Ноя—Симу, вошли, между прочим, «Мидия до реки Евфрат, Вавилон, К о р д ун а, ассирияне, Месопотамия». В ХІІІ в. венецианец Марко Поло, описывая Мосул, рассказывал, что «в здешних горах живут карды; они христиане — несториане и якобиты, но есть между ними и сарацины, Мухаммеду молятся. То люди храбрые и злые, ограбить купца они не задумываются». 2

Проходит еще несколько веков, и в середине XVI в., вследствие ряда смут, потрясавших сирийскую христианскую церковь, один из претендентов на трои патриархов сиро-халдейских обращается к Ватикану с просьбой об его утверждении. Это послужило началом активной деятельности римской «Святой конгрегации пропаганды веры» в горных районах Малой Азип среди сирийцев, или, как они себя именовали, сирохалдеев, и среди курдов. Одним из результатов этой деятельности была первая грамматика курдского языка, составленная доминиканцем М. Гарцони. 4

Еще до выхода в свет грамматики М. Гарцони по инициативе круппейшего историка и филолога того времени профессора Геттингенского университета И. Д. Михаэлиса датское правительство посылает в страны Ближнего Востока научную экспедицию с широким планом сбора разнообразных материалов, которые могли бы разъяснить многочисленные темные места Библии. В числе задач, стоящих перед экспедицией, И. Д. Михаэлис выдвигает сбор материалов по курдам и курдскому языку; этому вопросу И. Д. Михаэлис придавал большое научное значение потому, что в курдах он видел потомков библейских «халдеев», цари которых пришли поклониться, по христианским легендам, младенцу Христу. В своем предположении И. Д. Михаэлис опирался на сообщение Марко Поло 6 и ряда других средневековых источников о том, что могилы этих легендарных персонажей находятся неподалеку от области, где обитали «карды», название которых так соблазнительно было сопоставлять с названием «халдеев». Мысли И. Д. Михаэлиса развивает А. Л. Шлецер, опубликовавший вскоре большую статью, в которой подчеркивает связь курдов с библейскими «халдеями». <sup>7</sup> А. Л. Шлецеру же принадлежит разработка плана путешествия на Восток находившихся на службе у молодой Российской Академии наук немецких ученых, причем план этот был весьма близок в своей теоретической части к упомянутому выше плану И. Д. Михаэлиса, 8

67

Организованная датским правительством научная экспедиция отправилась в страны Востока в 1761 г. По дороге все члены экспедиции умирают, кроме математика К. Пибура, который, побывав, в частности, в Курдистане, возвращается на родину в том же 1787 г., в котором вышла в свет грамматика М. Гарцони. Из содержания последней явствовало, что курдский язык не имеет инчего общего с языком библейских халдеев, а чрезвычайно близок к персидскому языку. В том же году в Петербурге выходят в свет «Сравнительные словари» Палласа, в которых публикуются собранные Гюльденштедтом курдские материалы, 10 совпадающие с материалами Гарцони. Последовавшие вслед за этим обстоятельная работа базельского миссионера Хориле 11 и основанное на ней исследование двух известных лингвистов Е. Редигера и А. Ф. Потта <sup>12</sup> не оставили ни малейшего сомнения в том, что курдский язык безусловно принадлежит к числу пранских языков. Таким образом, мысль Михаэлиса и Шлецера о связи курдов с автохтонным населением Малой Азин оказалась явно несостоятельной и, казалось, была полностью отвергнута наукой.

Тем не менее именно ее подхватил и заново обосновал представитель младшего поколения «русских немцев» в Петербургской Академии наук А. А. Куник. Пользуясь историческими данными, А. А. Куник намечает связь курдов с древними культурами Ближнего Востока и при помощи утвердившегося в науке тезиса об иранском происхождении курдского языка обосновывает пранское, а затем и арийское происхождение не только библейских халдеев, но и всей древней культуры Ближнего Востока. В Эти положения А. А. Куника развивает и нопуляризирует Э. Ренаи. В России же при содействии идейно близкого Кунику акад. Б. Дорна эта мысль кладется в основу монографии ученика последнего — П. Лерха, который уже à priori видит в курдах «потомков тех воинственных и сильных пранских халдеев, которые уже в ПП тысячелетии до н. э. в виде горцев, полных воинского духа, спустились в Тигро-Евфратскую низменность и покорили здесь слабые семитические племена Вавилонии, оживляя свежими силами это государство». В поменность и покорили здесь слабые семитические племена Вавилонии, оживляя свежими силами это государство».

В дальнейшем, несмотря на то, что точка зрения на время прихода племен, говоривших на индоевропейских и, в частности, на пранских языках, неоднократно подвергалась существенному пересмотру, так же как изменялась и точка зрения на роль этих племен в развитии культуры народов Передней Азии, намеченная Куником и его последователями концепция этногенеза курдов продолжает господствовать в науке. Как ни парадоксальным это может показаться с первого взгляда, но хотя к началу ХХ в. накопилось значительное количество самых разнообразных фактов, свидетельствующих о глубоких и интимных связях общественного строя, быта, материальной и духовной культуры, религиозных верований и даже языка курдов с аналогичными явлениями у соседних племен и народов, тем не менее пранская природа курдского языка являлась в глазах полавляющего большинства исследователей настолько убедительным аргументом в пользу их пранского происхождения, что все эти факты не принимались во виимание и в лучшем случае отмечались как своеобразный курьез. 16 В целом же гипотеза об пранском происхождении курдов в том виде, как она была сформулирована Куником, не подвергалась сколько-нибудь серьезной критике, хотя с первого же взгляда было очевидно, что, подобно созданной в той же среде гипотезе о варяжском происхождении Руси, в ней было гораздо больше стремления выдать желаемое за действительность, нежели стремления опереться в своих выводах на непредубежденное рассмотрение конкретных фактов.

Вот почему, хотя в этой гипотезе было безусловно здоровое зерно, — констатация генетической связи курдских племен с прибывавшими в течение длительного периода на территорию горных районов Малой Азии

кочевыми пастушескими племенами, часть которых говорила на пранских языках, — она была с такой легкостью опровергнута в начале XX в. акад. Н. Я. Марром, попытавшимся связать вопрос происхождения курдов с существовавшими ранее предположениями о связи кардухов Ксенофонта с другими народами малоазнатско-кавказского мира, в частности с грузинами.<sup>17</sup>

Развивая это свое положение, акад. Н. Я. Марр, в соответствии с традициями русской востоковедной школы, не ограничился лингвистическим обоснованием предлагаемого им сближения терминов «курд» и «кардух», но сделал эту близость племенных названий одним из аргументов своего основного тезиса о том, что генетически курды должны принадлежать к автохтонному населению Малой Азии и лишь впоследствии подверглись «лингвистической пранизации». В Этот тезис акад. Н. Я. Марр обстоятельно аргументирует рядом убедительных реминисценций в социальном строе, духовной культуре и религиозных верованиях курдов, свидетсльствующих об их бесспорной близости к автохтонному населению Малой Азии и Закавказья. Намечая возможную связь курдов с конкретными этническими общностями Древнего Востока, акад. Н. Я. Марр обосновывает свою гипотезу о связи курдов с кардухами следующими двумя аргументами.

Во-первых, армянской исторической традицией, видящей в курдах, именуемых армянскими источниками «нечестивым народом кордик», потомков кардухов 19 и, во-вторых, общим корнем  $\kappa a \rho \partial - \kappa o \rho \partial$ , лежащим, по его мнению, в основе племенных названий кардухов, картвелов, халдов и нынешних курдов. При этом, видя в суффиксе -x- термина  $\kappa a \rho \partial - y + x$  яфетический показатель множественного числа, акад. Н. Я. Марр рассматривал язык кардухов как один из «яфетических» языков исконных насельников Малой Азии и Закавказья, приходя на этом основании к выводу, что в последующую эпоху «язык курдский, очевидно, подвергся коренному изменению, полной замене яфетического арийским». 20 Все это давало возможность акад. Н. Я. Марру утверждать, что курды — это «прямые потомки кардухов, точнее продолжатели народных традиций этого племени».

Нетрудно заметить, что выдвинутый акад. Н. Я. Марром тезис о «яфетическом» происхождении курдов, несмотря на свою обоснованность, в значительной мере имел полемический характер и выдвигался им в противовес господствовавшему в официальной науке того времени утверждению примата «арийского» или, на худой конец, семитического элементов в культурном развитии народов Передней Азии. Этого, впрочем, не скрывает и сам акад. Н. Я. Марр,<sup>21</sup> и это обстоятельство сказывается как на подборе аргументов, которыми он обосновывает выдвигаемый им тезис, так и на стремлении вскрыть слабые стороны в аргументации противника, перевести научный спор в плоскость, для противника невыгодную.

В самом деле: единственным неколебимым научным авторитетом для Михаэлиса и Шлецера была Библия, и все факты реальной действительности рассматривались ими с точки зрения обязательного соответствия их библейскому тексту. Как только выяснилось, что курды говорят на иранском языке и, стало быть, не могут быть библейскими халдеями, так всякий интерес к ним со стороны христианских историков и филологов пропал. Как известно, теория генетического родства и высокой культурной роли народов, говорящих на индоевропейских языках, возникла в период подъема национального движения в Германии в противовес господствовавшей до этого библейской теории, признававшей варварскими и лишенными научного значения все языки мира, за исключением греческого, латинского, еврейского и арамейского — четырех языков, на которых была, по евангельской легенде, сделана надпись над распятым Христом.

Достигшая к середине XIX в. максимального расцвета теория примата в культурной и исторической жизии мира народов, говорящих на индоевронейских языках, является для Куника и его научных последователей таким же непререкаемым научным авторитетом, каким была Библия для Михаэлиса и Шлецера. Особенно наглядно можно проиллюстрировать это на работах Ренана, представляющих собой по существу попытку рассмотреть Библию с позиций индоевропейского языкознания. Поэтому единственным аргументом, свидетельствующим об «арийском» происхождении курдов, а стало быть, и их предков — «северных халдеев», для историка Куника является курдский язык, уже возведенный в то время работами Редигера и Потта к общенидоевропейскому праязыку. Этому ведущему, основному аргументу подчинены все остальные аргументы антропологического, исторического, культурного, этнографического и тому подобного порядка.

В противоположность этому для лингвиста Н. Я. Марра, скептически относящегося к теории культурно-исторического примата народов, говорящих на индоевропейских языках, решающее доказательное значение приобретает весь комплекс аргументов, а не взятый изолированно язык, иранская природа которого рассматривается Н. Я. Марром как явление вторичное, навязанное автохтонному населению пришедшими племенами индоевропейнев. Произошло это не потому, что Куник или Ренан были сильны в языкознании, а Н. Я. Марр не придавал значения данным языка. Отнюдь нет. Просто, пользуясь слабостью аргументации Куника и его последователей, построенной на заимствованном из вторых рук утверждении о генетической близости курдского языка с иранским, Н. Я. Марр стремится лишить своего научного противника его основного аргумента, выдвигая взамен гипотезу о вторичности иранской природы языка курдов. Поскольку в языкознании хорошо известны случаи навязывания языка одного народа другим, постольку гипотеза Н. Я. Марра была вполне правомочна, тем более что Н. Я. Марр, приведя несколько примеров, которые можно истолковать как сохранившиеся в современном пранском субстрата,22 рудименты попранского высказывает предположение, что подобно тому, как в более ранцюю эпоху пранские племена навязали автохтонным племенам курдов свой язык, так и позднее племена турецких завоевателей, к которым были социально близки курды в средние века, навязали значительной части курдского народа турецкий язык.<sup>23</sup> Таким образом, с точки зрения Н. Я. Марра, курды сохраняют элементы превней культуры Переднего Востока потому, что они являются потомками автохтонного населения, которому завоеватели пранцы и турки — навязали свой язык. Такой постановкой вопроса Н. Я. Марр делает гипотезу Куника о примате арийской культуры, построенную на пранском характере курдского языка, такой же бессмысленной, какой оказалась гипотеза Михаэлиса после того, как был обнаружен иранский характер курдского языка. Следует отметить при этом, намеченная акад. И. Я. Марром интерпретация всего комплекса фонетически близких этнонимических терминов  $\kappa ap\partial - \kappa yp\partial - cop\partial$ , имеющих весьма широкое распространение в Малой Азии и Закавказье, независимо от реальной возможности сопоставления этого комплекса в пелом или в отдельных его частях с названием курдов, представляется более чем правдоподобной. Не случайно вноследствии значительная часть зарубежных исследователей древней истории этого района сохраняет в своих трудах основные принцины этой интерпретации, правда, не называя имени ее автора.<sup>24</sup>

Таким образом, точка зрения акад. Н. Я. Марра на проблему этногенеза курдов, несмотря на ее полемичность, а быть может именно благодаря ей, оказалась достаточно плодотворной и заставила при решении этой

проблемы принять в расчет автохтонные племена горных районов Малой Азии, сыгравшие существенную роль в формировании курдского народа. Наиболее слабым, пожалуй, местом предложенной акад. Н. Я. Марром гипотезы о происхождении курдов является роль в этом процессе пранских племен. Выдвигая тезис об «пранизации» кардухов, Н. Я. Марр не конкретизирует, когда и при каких обстоятельствах происходила эта «пранизация». Поэтому неясным остается вопрос о том, какую роль сыграли в формировании курдского народа праноязычные племена и племена автохтонные: кому был навязан иранский язык — отдельным разрозненплеменам местного населения или уже сложившемуся народу; каков был социальный строй, особенности хозяйственной жизни и культурный уровень пранских и автохтонных племен; был ли это процесс завоевания кочевниками оседлого населения или же происходило объединение в общую конфедерацию пранских и местных племен. На все эти вопросы мы не находим ответа у Н. Я. Марра, потому что проблема не введена им в конкретные исторические рамки. В самом деле, когда акад. Н. Я. Марр говорит о тюркизации местного малоазийского, в том числе и курдского, населения в середине века в результате экспансии тюркских племен, то, отмечая социальную близость этих племен к курдам, он говорит о той крупной роли, которую сыграли некоторые курдские племена в формировании турецкого народа в качестве подвергшегося отуречению субстрата. 25 Н. Я. Марр особо подчеркивает, что речь идет о курдах кочевниках, а не оседлых, и что курдская народность — это «замолчанная историею народность, которая могла представить и действительно представляла элемент, более заразительный для турок. Она единственная в интересующем нас районе стояла еще ко времени появления турок на высоте доблестей пастушеско-воинского быта».<sup>26</sup> И действительно, мы знаем, что в числе тюркоязычных, в настоящее время кочевых племен на территории Турции имеется ряд племен, которые по своему происхождению являются не тюрками, а отуреченными пранскими, а порою и арабскими племенами.<sup>27</sup> Следовательно, если мы согласимся с акад. Н. Я. Марром и признаем, что курдские племена внесли свой, отличный от других местных народов (часть из которых также подверглась отуречиванию) вклад в формирование нынешних малоазийских турок, то мы должны будем признать, что вклад этот, хотя в нем и имеются более или менее сильные рудименты местной автохтонной культуры, внесен племенами, уже подвергшимися почти полной пранизации и говорившими, во всяком случае, на пранских или арабских диалектах. Н. Я. Марр так и говорит: «Часть курдов сохранила исконную племенную организацию вместе с народной религией, но она давно обновила арханческую терминологию национального уклада жизни приноровительно к среде, переведя ее на пранский или арабский язык. Другая же часть, более значительная, приняв ислам, вступила на путь слияния с мусульманами, в Малой Азни с турками и на путь перехода из племенной организации в государственную».<sup>28</sup>

Следовательно, с точки зрения акад. Н. Я. Марра (и эта мысль красной нитью проходит через всю его статью), к моменту появления в Малой Азии тюрок, т. е. в средние века, курды представляли собою ряд кочевых и полукочевых пастушеских племен, говоривших на различных иранских и арабских диалектах. Мы еще вернемся далее к этой точке зрения на курдов одного из лучших знатоков переднеазнатского средневековья, пока же отметим, что с этой точкой зрения находится в противоречии высказывавшееся одновременно Н. Я. Марром предположение о генетической связи курдов с кардухами Ксенофонта, народом кордик армянской исторической традиции и всем тем многочисленным комплексом различных илемен и народов, обитавших в древности и даже в начале средневековья

в горных районах Малой Азии, в настоящее время частично совпадающих с районом расселения курдов.

Дело в том, что совершенно независимо от того, признаём ли мы вместе с одной группой исследователей лингвистическую возможность отождествления терминов «курд» и «кардух», или же присоединяемся к другим, не видящим основания для такого отождествления, — прежде чем говорить о потенциальной близости племенных названий курдов и кардухов, следует задаться вопросом: а возможно ли вообще такое отождествление? Кардухи были оседлыми горцами, которые занимались скотоводством в сочетании с интенсивными формами земледелия, вплоть до засвидетельствованного Ксенофонтом виноделия. У нас нет никаких панных для предположения, что среди этих автохтонных горцев были пастушеские племена. Стало быть, кардухи в целом не могли быть обладателями тех черт пастушеско-воинского быта, которые, по справедливому миснию акад. Н. Я. Марра, обусловили близость курдских племен в средние века к кочевым племенам тюрок-сельджуков. С другой же стороны, именно эти черты должны быть характерны для давно уже появившихся в крае кочевых и полукочевых пастушеских племен, говоривших на иранских и семитических языках и диалектах. В мощные конфедерации, создаваемые этими племенами и боровшиеся против рабовладельческих государств Малой Азии, входили, как мы видели, также и местные скотоводческие племена, вынужденные в силу тех или иных внешних причин переходить к кочевому образу жизии. Процесс этот обычно бывал связан с вторжением пришлых кочевых племен, что обычно приводило к изменению лингвистического облика края. Что же касается кардухов, то, как мы видели, населяемая ими область, во всяком случае до середины I тысячелетия до н. э., не подвергалась такого рода экспансии. Следовательно, кардухи не могли быть в числе тех компонентов, на базе которых складывались курдские племена. А раз так, то вопрос о большей или меньшей степени вероятности лингвистического отождествления терминов курд и кардух сам собой отпадает, тем более, что в качестве названия для курдского народа этот термин появляется очень поздно, а в качестве самоназвания - еще позднее.

Из сказанного не следует, однако, что столь убедительно аргументированная акад. Н. Я. Марром гипотеза о связи кардухов с курдами, поддерживаемая к тому же армянской исторической традицией, вообще лишена какого бы то ни было основания. Нет, она отражает совершенно реальный факт курдской истории. Когда в Х в. н. э. союз курдских племен Рожки завладел районом южнее Ванского озера, то он, между прочим, освободил от власти грузинского царя Цавида II племя «кардуки», т. е. потомков ксенофонтовых кардухов, вошедших таким образом с этого времени в состав одного из крупнейших курдских союзов племен.<sup>29</sup> При этом весьма существенно, что борьба за гегемонию над кардухами шла между феодальными верхушками тех двух народов — курдов и грузии, этнические названия которых лингвистически могут быть сближены с племенным названием кардухов. Следовательно, и для такого сближения у акад. Н. Я. Марра были достаточно веские основания. Вопрос лишь в том, что указанный выше факт, представляя интерес для истории кардухов, не имеет решающего значения для проблемы этногенеза курдского народа, который в целом происходил независимо от исторических судеб кардухов. Тем не менее нелишне подчеркнуть, что включение остатков кардухов в состав одного из союзов курдских племен, с которыми они, по-видимому, затем полностью ассимилировались, происходило в ту эпоху, когда в исторической жизни Малой Азии, Западного Ирана и Закавказья начинают играть крупную роль племена тюрков-сельджуков. Поэтому акад. Н. Я. Марр был прав, локализуя трансформацию кардухов в курдское племя сельджукской эпохой и связывая этот процесс, с одной стороны, с судьбами древних насельников Урарту — халдов, 30 а с другой стороны, через тайные курдские народные верования и секты, из которых наиболее значительно и интересно езидство, со всем комплексом широких народных движений в странах Передней Азии в домонгольскую эпоху. 31

Рациональным зерном гипотезы Куника, возникшей в качестве антитезы михаэлисовой гипотезы о связи курдов с библейскими халлеями. является сближение курдских илемен с пастушескими, по преимуществу ираноязычными, племенами, которые появляются в горных районах Северной Месопотамии в период расцвета здесь рабовладельческих обществ и которые сыграли весьма важную роль в дальнейших судьбах края и в этногенезе его населения. Идеологический кризис теории культурного примата арийцев, наряду с дальнейшим развитием сравнительно-исторического метода в языкознании, привели к тому, что в конце X1X-начале ХХ вв. в науке становится господствующей мысль о том, что история народа не адекватна истории языка, на котором этот народ говорит. 32 Эта мысль и лежит в основе родившейся в полемике с панарийскими взглядами Куника гипотезы акад. Н. Я. Марра о происхождении курдов; рациональным зерном этой гипотезы является утверждение, что курды обладают рядом черт, роднящих их с автохтонными народами Малой Азии, Западного Ирана и Закавказья в такой же степени, в какой можно солизить курдов с мигрировавшими в край пастушескими племенами номадов, однако не только пранцев, но и арабов, а в особенности тюрков; сам же процесс сложения нынешних курдов завершается лишь в сельджукскую эпоху, т. е. в период расцвета феодальных отношений на Ближнем Востоке. Впоследствии в связи с эволюшней своих взглядов акад. Н. Я. Марр предполагал связать вопрос об этногенезе курдов с киммерийской (сарматской) и мидийской проблемами, 33 однако подробного обоснования эта точка зрения в его работах не получила.

По мере накопления новых данных как по курдам, так и вообще по этической истории Передней Азии перед наукой со все большей силой вставал вопрос о том, когда, на каком этапе истории Передней Азии и где именно происходил процесс сложения курдского народа. В зависимости от решения этого вопроса сравнительно просто можно было бы ответить и на намеченный уже в общих чертах вопрос о том, какие конкретно компоненты принимали участие в формировании курдского народа и какова была роль каждого из них в этом процессе.

Первой серьезной поныткой пересмотреть проблемы этногенеза курдов под этим углом зрения, понытаться ввести ее в сколько-нибудь четкие исторические рамки является доклад проф. В. Ф. Минорского о происхождении курдов на XX Международном конгрессе ориенталистов, состоявшемся в 1938 г. в Брюсселе. 34

Подобно большинству исследователей, В. Ф. Минорский не видит достаточных оснований для сближения курдов с кардухами, повторяя весь достаточно убедительный комплекс лингвистических, историко-культурных и прочих соображений, затрудняющих возможность такого сближения. Вместо кардухов в качестве возможных локальных предков курдов из числа древиих насельников горных районов Северной Месопотамии и прилегающих к ней районов В. Ф. Минорский намечает их ближайших соседей — пактиев, населявших, по Геродоту, вместе с армянами и другими народами Тринадцатую сатрапию. Оппраясь на мнение Т. Нельдеке и М. Хартманиа, В. Ф. Минорский сближает название этого племени с названием области Бохтан, которую он идентифицирует с Пактикой Геродота. 35 К сожалению, наши сведения о пактиях настолько скудны, что трудно что-нибудь конкретно возразить по певоду такого отождествления. Лучшее, пожалуй, возражение против предложенного

отождествления курдов с пактиями принадлежит самому же В. Ф. Ми-Сопоставив сближаемые между собой термины «пактии» и «Бохтан» с утверждением Шереф-наме о том, что этонимами курдов являются два брата — Бохт и Бачан, В. Ф. Минорский пишет: «В принпипе рискованно основывать происхожление наролов на этимологиях. Последние полжны опираться на исторические и географические факты». 36 И это лействительно так. Формальная убелительность этимологий, так же как и формальная фонетическая близость этнических и топонимических названий даже при условии точнейшего соблюдения всех исторических и межязыковых соответствий ничего сами по себе не показывают. Если оставаться в рамках реального, то единственный вывод, который можно спелать из всего комплекса немногочисленных доказательств возможного сближения курдов с пактиями Геродота, сводится вкратце к следующему: полобно тому, как кардухи (о которых, к слову сказать, мы знаем неизмеримо больше, нежели о пактиях) оказались, в конечном счете, племенем, вошелшим в один из курдских союзов племен, не исключена возможность, что такая же участь постигла и пактиев. Впрочем, не было бы ничего удивительного, если бы на поверку оказалось, что термин пактии отразился в термине Бохтан примерно так же, как в селении Каспи в Грузци отразилось название современных пактиям каспиев. Во всяком случае, у нас нет никаких данных, позволяющих утверждать, что нактии сыграли решающую роль в этногенезе курдского народа. Методологически, однако, сопоставление курдов с пактиями имеет некоторое преимущество перед сближением их с кардухами. Такое сопоставление, не отрицая возможностей близких связей курдов с автохтонным населением горных районов Малой Азии, Западного Ирана и Закавказья, позволяет вместе с тем элиминировать сложный и трудноразрешимый вопрос об этническом термине  $\kappa u p \partial - \kappa a p \partial$ . получившем в этом районе весьма широкое распространение. Поэтому применение этого термина при анализе этнических связей курдского народа не может не приводить к значительной путанице; тем более, что, как это удалось блестяще показать еще раньше В. Ф. Минорскому, у ранних арабских историков под «курдами» разумеется не только конкретный народ, посящий в настоящее время это название, но и значительная часть праноязычных кочевых племен, обладавших военной родоплеменной организацией и населявших по преимуществу горные районы. <sup>37</sup> Иными словами, термин «курд» имеет еще второе, более широкое значение, подобно тому, как это мы наблюдаем в термине «казак». применяемом не только по отношению к конкретному народу, но и для обозначения различных групп населения, обладающего военным устройством, от Инепра по Алтая. Вот почему В. Ф. Минорский оговаривает, что он в своем докладе говорит лишь о «курдах, говорящих на курдском языке», ибо, по его мнению, «для курдов, разбросанных на столь значительном пространстве и обладающих столь значительными различиями в соматическом облике, существенными факторами (для их национальной характеристики) являются образ жизни и впобавок язык». 38 И здесь В. Ф. Минорский расходится с Н. Я. Марром, видевшим в иранском характере языка нынешних курдов явление вторичное, результат вытеснения ранее свойственного курдам языка, близкого по типу к языкам автохтонного населения Малой Азии и Закавказья. Для В. Ф. Минорского, наоборот, пранский характер курдского языка является одним из существеннейших факторов при решении проблемы этнической истории курдского народа. Поэтому и анализ этой проблемы В. Ф. Минорский начинает с анализа курдского языка, одним из лучших знатоков которого он является.

В. Ф. Минорский совершенно прав, когда он считает, что в нынешнем своем состоянии курдский язык, относящийся, как известно, к западной подгруппе юго-западной группы иранских языков, представляет собой

совершенно самостоятельный язык. Безусловно прав В. Ф. Минорский и в том, что, несмотря на обилие и разнообразие диалектов, курдский язык обладает суммой относительно стабильных, для него одного характерных особенностей, которые мы, как правило, обнаруживаем и в каждом из его диалектов. Таким знаем мы курдский язык сегодия, таким предстает он нам в литературных памятниках средневековья, как бы мало изучены они ни были до сего времени. Можно согласиться и с тезисом В. Ф. Минорского относительно того, что расхождения, отличающие курдский язык в сравнении с персидским, характерны и для каждого из диалектов курдского языка в отдельности. Однако отсюда, на мой взгляд еще очень далеко до вывода В. Ф. Минорского о том, что в основе курдского языка лежит язык некоторой значительной группировки, основные характерные черты которого уже сформировались до экспансии курдов в район их нынешиего расселения. Поскольку язык является неотъемлемым атрибутом общества и не может существовать вне общества, постольку этот вывод В. Ф. Минорского неминуемо ведет его к предположению, что курды прибыди в места их нынешнего обитания в качестве уже сформировавитегося народа со своим, отличным от других праноязычных народов и племен, языком. Поскольку же возвести эти характерные для куриского языка черты, отличающие его от персидского и других пранских языков к общепранским праязыковым формам не представляется возможным и курдский язык не может быть представлен как потомок одного из диалектов реконструируемого иранского праязыка, постольку В. Ф. Минорский вынужден искать между предполагаемой прародиной иранских племен в Средней Азии и районом нынешнего обитания курдов такой пункт, где могло бы произойти сложение курдского языка, а стало быть и курдского народа. Таким пунктом, с точки зрения В. Ф. Минорского, является Малая Мидия, или Антропатена, т. е. расположенный к югу от Урмийского озера район нынешнего Мукринского Курдистана. Пелишие напомнить, что эта точка врения, так же как и взгляд на курдов как на потомков кардухов. восходит в конечном счете к армянской исторической традиции. 39 Свою точку зрения В. Ф. Минорский весьма тщательно аргументирует уже известными нам многочисленными фактами из истории края, свидетельствующими о появлении здесь, начиная с середины VIII в. до н. э. пранских элементов, останавливаясь с особой скрупулезностью ча истории государства Манна. В. Ф. Минорский безусловно прав, полагая. что местные автохтонные элементы в течение достаточно длительного времени перемешивались здесь с пранскими элементами, 40 которые, прибывая в край, как мы видели, оседали здесь, не только принося свою культуру пастушеских племен, но и усваивая местную высокую земледельческо-скотоводческую культуру.

Особое значение придает В. Ф. Минорский свидетельству древних источников о появлении на территории мидийцев и маннейцев киммерийских и скифских племен, которые явились, по мнению В. Ф. Минорского, основной силой, вызвавшей падение древней Ассирии и Ниневии. В. Ф. Минорский, в частности, считает, что ассирийский термин «Умман манда» — «орды племен Манда» относится к киммерийским и скифским племенам. После сложения Мидийского государства одновременно с движением мидийских войск на Запад, в Мидию, началось, по мнению В. Ф. Минорского, и продвижение из района Малой Мидии в том же направлении праноязычных кочевых племен. Это привело, с одной стороны, к заселению предками нынешних курдов района их нынешнего обитания в Северной Месопотамии, а с другой стороны, к распространению в районах, отмечаемых греческими источниками, племен, именуемых различными фонетическими вариантами термина «манна»; к числу таких племен В. Ф. Минорский относит и геродотовских матиенов, и ксенофонтовых мардов, видя

в них отдельные мидийские племена, переселившиеся на запад. 41 Именно здесь, двигаясь на запад от Урмийского озера к Ванскому, мидийскоманнейские племена вошли, по мнению В. Ф. Минорского, в соприкосновение с издавна обитавшими на этой территории илеменами, в названии которых в той или ипой форме отразился корень  $\kappa yp\partial - \kappa ap\partial$ , т. е.

с куртиями, кордик и другими.

В этой связи В. Ф. Минорский обращает внимание на тот весьма существенный факт, что самоназванием курдов служит до сих пор не поддававшийся этимологизации термин «курмандж», и пытается дать ему осмысление в свете своей гипотезы о происхождении курдов. По миению В. Ф. Минорского, термин «курмандж» в его нынешнем фонетическом облике возник в результате отпадения звука  $\partial$  в первой части термина и наращения звука  $\partial$ ж в его второй части и первоначально должен был звучать как курд-ман, представляя собой комбинацию из илеменных названий от корня курд, лежащего в основе названия кардухов, или кутиев, и корня ман, лежащего в основе названия мидийцев, или маннейцев. Следовательно, по значению этот термин значил нечто вроде «кардухомидец», или курдо-маннеец. 42

Было бы неправильно противополагать предложенную В. Ф. Минорским гипотезу происхождения курдов гипотезе акад. Н. Я. Марра в такой мере. в какой эта последняя противополагалась панарийской гипотезе Куника, Ренапа и Лерха. Наоборот, несмотря на известную эволюцию точки зрения В. Ф. Минорского по сравнению с его более ранними работами, 45 этот крупнейший знаток курдского вопроса, первоначально полностью разделявший мнение акад. И. Я. Марра о ведущей роли малоазнатского субстрата в курдской проблеме и о связи самих курдов с кардухами, также в дальнейшем переносит центр тяжести на выяснение генетических связей курдов с мидийцами и скифо-киммерийскими племенами, как это предполагал сделать акад. Н. Я. Марр. Мне думается, что эта эволюция в основном находит себе объяснение в эволюции общерасиространенных в науке в начале и в середине ХХ в. взглядов как на проблемы этно- и глоттогенеза в целом, так и на время прихода в Западный Иран и Малую Азию племен, говоривших на индоевропейских языках и на роль этих племен в этинческой и культурной жизии Древнего Востока.

В этой связи соображения В. Ф. Минорского о возникновении в ІХ— VII столетиях до н. э. в Западном Иране крупных общностей пранских племен, не только ведиих кочевой образ жизии, но и оседавших на землю и при этом смешивавшихся с местным автохтонным населением, и о продвижении части этих племен после падения Ассирии и Урарту на запад, в горные районы ныпешнего Курдистана, — эти соображения являются совершенно необходимым дополнением к мысли акад. Н. Я. Марра о крупной роли автохтонного населения горных районов Малой Азии в формировании ныпешних курдов. При этом, как мы имели возможность убедиться, В. Ф. Минорский, отказываясь от непосредственного отождествления курдов с кардухами Ксенофонта, не снимает, а, наоборот, дополняет, расширяет эту мысль акад. Н. Я. Марра, указывая на генетическую близость курдов с рядом ныне забытых племен и народов Древнего Востока.

Такой постановкой вопроса В. Ф. Минорский совершенно правильно, на мой взгляд, подчеркивает то весьма существенное обстоятельство, что в этногенезе курдов приняло участие не одно какое-пибудь определенное илемя из массы автохтонных насельников края, а значительное количество различных племен и мелких народцев древности, которые в силу тех или иных причии в течение довольно длительного срока оказывались вовлеченными в мигрировавшие на территорию края конфедерации праноязычных племен. Следовательно, нет ничего удивительного и в том, что-

отдельные реминисценции субстратного порядка заставляют связывать курдов с различными народами Малой Азии, и в том, что исторические традиции народов Передней Азии видят в курдах потомков различных народов. При этом нельзя забывать и того, что как раз в составе горных пастушеских племен, которые были наиболее близки пранским племенам по своему социальному строю, формам хозяйствования и быту и, следовательно, скорее всего могли войти в состав конфедерации племен новых пришельцев, мы не менее, чем среди других групп населения, встречаем к этому времени представителей ранее мигрировавших в край семитических и индоевропейских племен, уже в течение длительного времени находившихся в тесном общении с племенами автохтонного населения. Несомненной заслугой В. Ф. Минорского является то, что в его работах всегда подчеркивается этот сложный и подчас противоречивый характер связей нынешних курдов с автохтонным населением края.

Столь же, если не более сложной, однако, является на первый взгляд хорошо аргументированная В. Ф. Минорским проблема массовой миграции в VII—VI вв. до н. э. в горные районы Северной Месопотамии и прилегающих к ней областей Малой Азии иранских, по характеристике В. Ф. Минорского, кочевых племен, приведшей к существенному изменению этнического и языкового облика края: Сложность вопроса не в том, что возникавщие на восточной окраине Ассирии и других рабовладельческих государств Северной Месопотамии мощные конфедерации племен, в том числе мидийский союз племен, составляли не только пранские племена, но и племена автохтонные, близкие и по культуре, и по языку к населению соседних районов Малой Азии. 44 Это лишь несколько увеличивает удельный вес субстратных моментов в характеристике курдов. Главная сложность состоит в том, что пранские племена в момент своего прибытия в тот район, откуда они затем мигрировали на территорию нынешнего Курдистана, не представляли собой чего-то единого. Не говоря уже о скифах и киммерийцах, бесспорно, рознящихся и по языку, и по культуре от мидо-персидских илемен, даже между отдельными илеменами мидийцев и персов не могли не существовать более или менее значительные различия, поскольку прибыди они, по-видимому, не одновременно и из различных пунктов первоначального обитания. Следовательно, если даже допустить — что весьма вероятно — возможность взаимного общения между говорившими на разных илеменных диалектах пранцами, то отсюда еще очень далеко до утверждения, что еще до прихода на территорию нынешнего Курдистана праноязычные племена обладали языковой общностью, которая явилась вноследствии основой будущего курдского языка. Для возникновения такой общности, да к тому же еще в относительно короткий срок — а язык относится к числу явлений очень устойчивых не было основной необходимой предпосылки: не было общемидийского общества, которому был бы нужен такой общий язык. Существовавшее весьма недолгий срок Мидийское государство было, как известно, довольно рыхлым государственным образованием, включавшим различные полунезависимые области и племена. 45 Следовательно, общемидийский язык, хотя бы в виде противополагаемой другим иранским языкам системы взаимосвязанных между собой диалектов, нам неизвестен не потому, что от языка мидян дошло всего лишь несколько слов, сохраненных Геродотом и намятниками древней клинописи, а потому, что такого языка на территории Мидии и не могло возникиуть. Теоретически возможно предположить существование мидийского языка лишь в том случае, если бы можно было утверждать, что вошедшие в мидийский союз ираноязычные племена прибыли из района первоначального обитания пранцев единой компактной массой, говорившей на общем языке, как например это можно предположить в отношении малоазийских скифов или в более позднюю эпоху — арабов. Однако для такого утверждения в отношении пранских племен, вошедших в состав мидийского союза, у нас нет никаких оснований, как нет оснований для противопоставления в лингвистическом отношении мидийских племен персидским: отдельные племена входили в мидийский или персидский союз племен не по языковому, а по политическим признакам. В Поэтому и попытка ряда лингвистов реконструировать мидийский язык, отнеся к нему все те пранские элементы, которые не укладываются в принципиальную схему персидского языка ахеменидских надписей, методологически беспомощна и не имеет под собой реальной почвы. Между тем, именно эта реконструкция мидийского языка лежит в основе всех соображений В. Ф. Минорского об языковой и тому подобной общности пранских племен, мигрировавших на территорию нынешнего Курдистана, и о противопоставлении курдского языка именно персидскому, а не какому-либо другому пранскому языку.

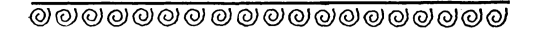
Наоборот, у нас есть все основания предполагать, во-первых, что не все из мигрировавших в VII—VI вв. до н. э. из Западной Мидии в Малую-Азию кочевые племена говорили на иранских диалектах и, во-вторых, что ираноязычные племена, даже входившие в состав мидийского союза, а тем более скифские и киммерийские племена, говорили на различных, не связанных между собой в общую систему иранских диалектах.

Следовательно, как мы имели возможность убедиться из непредубежденного рассмотрения всего обширного комплекса фактов, лежащих в основе предположения В. Ф. Минорского, надо считать полностью установленным факт миграции на территорию горных районов, входивших ранее в состав Ассирии, значительного количества в основном ираноязычных племен, приведший к существенному изменению этнического облика всего этого района. Столь же бесспорным является, по-видимому, утверждение, что мигрировали главным образом племена пастухов-номадов, объединившихся в конфедерации, военная мощь которых способствовала в известной мере краху старых рабовладельческих государств и сложению на их развалинах Мидийского, а затем и Персидского государства. Однако, не говоря уже о том, что срок, который прошел от периода сложения этих новых конфедераций племен до их миграции на территорию нынешнего Курдистана, явно недостаточен для того, чтобы ассимилировать непранские элементы, игравшие крупную роль в их составе, сами пранские племена, вошедшие в эти конфедерации, были в языковом отношении и по своим историческим судьбам весьма неоднородны. Мы можем насчитать по крайней мере три крупных группы: киммерийскую, скифскую и пранскую, или мидо-персидскую, причем последняя, в свою очередь, хотя бы по тем следам, которые она оставила в пестрой диалектологической карте Прана, тоже не представляла собой чего-то единого и распадалась на несколько конфедераций племен, группировавшихся по политическим, а не по этинческим или лингвистическим признакам. Еще менее вероятно, чтобы на территорию нынешнего распространения курдского языка, т. е. в горы Малой Азии, мигрировали племена, говорившие на одних диалектах, а на территорию распространения столь же связанных с мидийской проблемой языков азери, татского, талышского и др., т. е. на территорию нынешнего Иранского Азербайджана, мигрировали племена, говорившие на других диалектах. Между тем, с одной стороны, языковая грань между курдским и пранскими диалектами Северо-Западного Ирана ощущается впоследствии совершенно явственно, а с другой стороны, только экспансия тюркоязычных племен разорвала в позднем средневековье единую область распространения пранской речи от Курдистана до южных берегов Каспия. 48

Таким образом, гипотеза В. Ф. Минорского, вводя в реальные рамки давно уже намечавшуюся проблему субстрата в сложении курдского

народа, устанавливая начало периода массовой миграции в горные районы Малой Азии иранских племен, не дает тем не менее удовлетворительного ответа на основной вопрос: когда и в каких условиях начался и протекал процесс формирования курдов, одного из коренных народов Ближнего Востока, населяющего обширную горную страну на востоке Малой Азии и на западе Иранского нагорья, обладающего ясно выраженным комплексом характерных именно для него черт в быту, материальной и духовной культуре, говорящего на языке, бесспорно отличном от других иранских языков, играющем на протяжении длительного времени достаточно активную роль в исторической жизни Передней Азии. Попытке ответить на этот вопрос посвящена следующая глава.





## ГЛАВА ШЕСТАЯ

Крушение старых рабовладельческих государств — Ассирии, Урарту, Ниневии и сложение на их развалинах Мидийской державы, а также последовавшая за этим военная экспансия Мидии на запад были связаны, как мы видели, со значительным продвижением в горные районы Малой Азии иранских кочевых племен, объединенных в относительно сильные конфедерации, военной мощи которых не могли противиться даже испытанные войска рабовладельческих деспотий. Этот поток иранских номадов, просачивавшихся сквозь перевалы в плодородные горные долины Армении и Северной Месопотамии, не может быть назван первой волной иранской экспансии; однако, значительно превосходя по силе все предыдущие, он привел к настолько серьезному изменению этнического облика большинства горных областей края, что пранская речь начинает вытеснять господствовавшие здесь ранее местные языки и речь переселенных с запада семитов.

Мы вряд ли будем далеки от истины, утверждая, что та часть этой пранской волны, которая шла с севера, через Кавказ, относительно мало затронула горные районы Северной Месопотамии. Во всяком случае, если можно говорить о результатах киммерийского и скифского вторжения в Армению и Мидию, то следы его на территории Северной Месопотамии обнаружить трудно, и, несмотря на предположения ряда исследователей, случайные факты, свидетельствующие о возможности воздействия скифов или киммерийцев на этногенез курдов, настолько неубедительны и противоречивы, что их пока приходится игнорировать. Стало быть, в первую очередь, когда речь идет о кудах, приходится считаться с результатами экспансни в Северную Месопотамию пранских племен с востока, с территории Мидии, причем в этом случае, конечно, как это нам приходилось отмечать, скидывать со счетов последствия проникновения сюда скифов не приходится, хотя практически учесть такого рода опосредствованные реминисценции почти невозможно, в особенности, во внимание расилывчатость скифской проблемы в целом, а также возможные результаты позднейших проинкновений в горы Курдистана близких по языку и культуре племен Северного Кавказа — аланов, русов и др. Нельзя также забывать и того, что скифские элементы могли попасть и действительно попадали к курдам через тюркскую среду. В этом отношении большой интерес представляет приводимая Н. Я. Марром в изложении Чамчана армянская легенда о происхождении курдов: «Когда (в X-м веке), — гласит эта легенда, — арабское владычество стало колебаться и умножились эмиры в различных странах, скифы, бывшие по ту сторону Каспийского моря, называемые турками, устремились во множестве в Персию и Мидию, овладели многими местами и обратились в их веру и сделались ими (персами и мидийцами) по религии и языку. Многие из них, соединившись с мидийскими киязьями, вторглись в Армению в пределы корду'х'ов и моков, овладели этими странами и осели в них. Они-то и называются теперь курдами. Некоторые из них двинулись в Месопотамию армянскую и сприйскую, где и поселились. И с ними впоследствии слились многие из христиан, обратившись в их веру».<sup>2</sup>

В трудах С. П. Толстова, посвященных широкому и разпообразному комплексу этинческих, культурных и языковых фактов, связанных с так называемой «скифской проблемой», с достаточной подробностью вскрыты весьма характерные для этой проблемы случан взаимодействия пранских и тюркских элементов. Можно утверждать, что и для малоазийскозакавказского района (включая и области Северо-Западного Ирана) скифская проблема также не может быть ограничена только пранскими рамками. Достаточно напомнить хотя бы мнение Б. Б. Пнотровского о том, что проникшие на территорию Закавказья скифы, двигаясь отсюда далее в глубь Передней Азии, несомненно включали уже и контингент местного населения Закавказья, в то время в значительной мере состоявшего из полукочевых и даже кочевых скотоводов. 4

Поэтому и в сообщаемой Чамчаном чрезвычайно любопытной и важной для выясцения этнической истории курдов легенде мы также не вправе видеть в «скифах» простое перенесение известного по исторической тралиции термина на новых кочевийков — тюрок. Если вспомнить хотя бы, что в соответствующих местах «Повести временных лет», сохраняющей в отношении скифов близкую по времени и восприятию историко-культурных фактов традицию греческой хроники Георгия Амартола, мы также встречаемся с унодоблением скифов тюркским племенам, 5 то у нас будут достаточно веские основания для утверждения, что и в данной легенде мы имеем сознательное и покоящееся на фактах реальной близости отождествление скифов с тюрками. Если же это так, то «скифские» элементы у курдов могут иметь настолько инрокий дианазон по хронологическим вехам и по источникам проникновения, что на данном уровне изученности этнической истории курдов целесообразнее ограничиться только их регистрацией, не строя на них сколько-нибудь ответственных выводов. Скифокиммерийская проблема в этом отношении, если ее рассматривать в плане конкретных результатов воздействия на этногенез курдов, мало чем отличается от отмеченных нами выше более ранних случаев вторжения пранских и индоязычных илемен на территорию Северной Месопотамии, носивших узко докальный характер и приводивших в конечном счете к ассимиляции пришельнев аборигенами.

Иное дело начавшаяся в VII—VI вв. до н. э. экспансия пранских илемен с востока, принедная на смену имевшей столь же серьезные последствия экспансии семитов с запада. Пожалуй, именно здесь, на территории бывших ассирийских провинций Каррури, Замуа, Парсуа, Бит-Хамбан, Кинессу и Хархар, вошедших затем в состав мидийских земель и получивших выразительное название Сиромидии, 6 столкновение этих двух различных по этинческому составу, языку и социальной структуре потоков приобретало особую силу и значение для дальнейшей этинческой истории края. Исльзя не учитывать также, что каждый из этих потоков — и семитический, и в еще большей мере пранский — включал в себя значительные группы местного автохтонного населения, разрушал старые конфедерации, союзы и другие социальные общности и создавал на их развалинах новые. 7 Все это, однако, не исключает того, что к моменту сложения Мидийского государства пранские элементы приобретают решающее значение хоти бы уже потому, что к этому времени окончательно вырисовываются контуры многовекового процесса сложения па территории Ирана пранского этноса, явившегося впоследствии базой для образования большинства населяющих Пран народностей. В Начавшееся в VII—VI вв. до и. э. продвижение в горные районы Малой Азии илемен пранских номадов является одним из эпизодов, интегральной частью этого сложного и до сих пор еще недостаточно изученного процесса.

В этом смысле, как мы отмечали в предыдущей главе, В. Ф. Минорский совершенно прав, утверждая, что начавшийся несколькими столетиями раньше процесс пранизации Западного Ирана, и в частности области, расположенной южней Урмийского озера, одновременно с военной экспансией Мидии на запад церскидывается на соседние горные районы Северной Месопотамии и верхнего течения Тигра, южнее Ванского озера. Трудно, однако, согласиться с локализацией этого процесса и территориально, и этнически, и в языковом отношении, да, наконец, и хронологически рамками Мидии. В действительности процесс этот имел гораздо более широкий характер, охватывая собой весь Западный Иран; с падением власти Мидии и образованием Ахемнидской державы, да и после ее развала, пранская экспансия не прекратилась, а продолжалась в течение довольно длительного времени с неослабевающей силой. В этой связи в предыдущей главе мы достаточно подробно показали несостоятельность попытки В. Ф. Минорского свести проблему этногенеза курдов к мидийской проблеме, поскольку в основе этой последней лежит лишенная реального основания гипотеза о резком противопоставлении мидян персам в этническом, культурном и языковом отношении. Всяческие реконструкции «самобытности» мидийцев и их особого языка являются всего лишь кабинетными попытками — ничего подобного в действительности не было. Наоборот, мы имеем достаточное количество свидетельств современников, не находивших существенного различия между персами и мидянами, между персидским и мидийским языком. 10 Больше того, если мы обратимся к истории Мидийского государства и государства Ахеменидов, то вне зависимости от того, насколько глубоко проникли классовые отношения в толицу основного населения этих двух крупных рабовладельческих деспотий, мы не можем не обратить внимания на отмечаемое всеми исследователями крупное значение для этих государств родоплеменных норм.

Родоплеменная структура и ее институты, трансформировавшиеся применительно к новому содержанию классового общества, резко отличает эти два приобретших широкое значение государства от уничтоженных ими рабовладельческих государств Северной Месопотамии и других районов Малой Азии и Закавказья (за исключением, пожалуй, Хеттского государства, также сохранившего в своем общественном устройстве многочисленные реминисценции родоплеменного порядка). С точки же зрения родоплеменных норм, в особенности тех форм их, которые характерны для ранпеклассовых государственных образований, никающих в результате трансформации в классовое общество ных конфедераций полукочевых племен, оседающих на значительной захваченной ими территории с оседлым населением, переход власти от мидийских царей к Ахеменидам представляется всего лишь столь борьбой внутри союза родственных племен за гегемонию, за господствующее положение в союзе. В таких случаях, как известно, приход к власти более сильного племени на смену одряхлевшему и потерявшему свою былую мощь обязательно связан с переходом власти в пределах всей конфедерации и связанного с ней государства к племенной верхушке нового господствующего племени. Что же касается характера конфедерации и даже государства, а тем более их наименования, то на них такое изменение обычно не отражается. 11

В этом смысле Геродот, Ктесий и другие современные этим событиям греческие источники, изображающие борьбу между мидянами и персами в патриархальных тонах, называющие Ахеменидов по привычке «царями мидян», а Персидское царство «Мидийским», кажутся значительно более близкими к истине, чем громкие реляции и пышиая парадная титулатура

тех же Ахеменидов в их клинописных текстах, явно подражающая таким же реляциям и титулатуре новерженных ими владык древних деспотий. Востока

В этой же связи, ссылаясь на мнение В. Ф. Минорского, дополненное исследованием по истории Мидии И. М. Дьяконова, мы отмечали, в частности, что конфедерации пранских илемен, в первую очередь те, которые полностью или частично могли оказаться на территории нынешиего Курдистана, как правило, в связи с мидийской экспансией, являются новообразованиями, возникшими в результате объединения различных по происхождению пранских и непранских племен. Другими словами, они представляди собой характерную смесь различных племен, объединенных в союз под влиянием внешних обстоятельств, а как известно, именно в этих условиях легче всего пропадают специфические особенности родственных диалектов, труднее всего бывает проследить их исторические судьбы. Допустим, однако, что отдельные диалекты мидийских и персидских племен, как бы причудливо, с точки зрения языковых взаимоотношений, ни объединялись между собой говорившие на них илемена, не только сохранили свои особенности, но и имели достаточно сил, чтобы ассимилировать те чуждые элементы, которые этим племенам приходилось включать в свой состав в различные перподы их многовековой последующей жизни. Допустим, следовательно, что хотя бы некоторые из старых диалектов мидийских племен находились в таких же условиях, в которых в течение своей исторической жизни находился франкский диалект, исторические судьбы которого на основании диалектальной картины современной ему Прирейнской области с такой скрупулезностью восстановил Энгельс. 12 При таком допущении мы могли бы с известными оговорками согласится с мнением И. М. Дьяконова, полагающего, что поскольку существует близость между семнанским диалектом и прикаснийскими диалектами, их можно считать потомками племенных диалектов мидийских племен. 13 Однако, если мы, не считаясь с отсутствием непосредственной генетической связи между пранской речью Древнего Ирана и новонерсидским языком, начием противопоставлять эти диалекты персидскому литературному языку, то мы можем с таким же успехом противопоставлять ему курдские диалекты и вообще весь комплекс живых пранских диалектов на территории Ирана и Малой Азии.

Следуя таким путем, мы получим все что угодно, — и «мусульманский нехлеви» К. Хюара и «мидийский язык» того же К. Хюара и Кесреви Тебризи, и курдский Рашида Ясеми. Говорю об этом на основании собственного опыта, потому что в ряде своих лингвистических работ я совершал ту же ошибку, механически противопоставляя живую речь иранских диалектов нормам персидского литературного языка. Другое дело, если бы прекрасный труд В. А. Жуковского по характеристике «персидских наречий» был завершен и мы бы располагали диалектологическим атласом Прана. Тогда, пользуясь характеристикой отдельных диалектологических групи («полос», по терминологии В. А. Жуковского), можно было бы, привлекая данные истории языка, наметить сохранившиеся реминисценции древних мидийских и персидских диалектов. Однако пока, несмотря на успехи в изучении пранской диалектологии, в этом отношении сделано еще слишком недостаточно, чтобы можно было полагаться на прочность достигнутых результатов.

Тем не менее даже самая поверхностная попытка сопоставить возможные потомки мидийских диалектов — диалекты Семнана, Мазандерана и другие — с курдскими диалектами приводит к бесспорному выводу, что генетически эти две группы диалектов не могут быть непосредственно объединены и восходят к разным, достаточно удаленным друг от друга источникам. 16 Другими словами, мы на лингвистических данных получаем

возможность убедиться, что неоднократно выдвигавшееся мнение о том, что курдский язык является потомком мидийского, не выдерживает проверки фактами. А раз так, то мы должны прийти к выводу, что та волна пранских илемен, которая двинулась в горы нынешнего Курдистана в связи с мидийской экспансией и привела к значительному увеличению в крае пранских элементов, не могла еще сама по себе привести к появлению здесь таких праноязычных пастушеских племен, которые по языковым данным могли бы явиться предками пынешних курдов.

И это внолне естественно. Несмотря на то, что, как правило, именно настушеские илемена, да к тому же не овцеводческие, а коневодческие, обладали относительно большей мобильностью и большей военной мощью, нельзя не считаться с тем, что, как мы уже говорили, конь являлся одним из серьезных препятствий для проникновения этих племен в высокогорные районы альпийских настбищ, и, двигаясь в качестве победителей, эти илемена, конечно, предпочитали оседать в более удобных для них долинах, сгоняя местное население с его исконных или же приобретенных ранее таким же порядком земель. Поэтому в начале пранской экспансии на запад, как мы могли в этом убедиться из показаний Ксенофонта, пранская речь, по-видимому, не распространялась высоко в горы, куда в основном, как и раньше, убегало согнанное со своих насиженных мест скотоводческое население долии.

Тем не менее, как мы видели, рассматривая хозяйственную базу маннейцев, среди продвигавшихся в Северную Месопотамию из соседних районов Мидии наступеских илемен могли быть и такие, для которых основой их хозяйственной деятельности было отгонное овцеводство; такие илемена, естественно, стремились бы к овладению альнийскими настбищами высокогорных районов. В этом отношении большой интерес представлял бы подробный анализ маршрутов горных перекочевок обитающих в крае в настоящее время илемен. Даже те немногие данные, которыми мы располагаем, свидетельствуют о том, что многие племена нынешнего Мукринского Курдистана, имеющие зимовья на западных склонах горных хребтов, отделяющих Северную Месопотамию (пынешний Северный Прак) от Мидии, летом кочуют на восточных склонах тех же хребтов, т. е. на территории Мидии. Таков, в частности, маршрут кочевания илемен харки, один из трех кланов которого носит название мандан, сближавше**ес**я нами в своем месте с названием народа манна.<sup>17</sup> Я далек от мысли непосредственно соноставлять харкинцев с пранскими племенами мидо-персидской эпохи. Это сильное илемя возникло, по-видимому, в послемонгольскую эпоху. Однако маршрут кочеваний харкинцев, проходящий по издавна заселенным горным долинам, с населения которых они попутно собирают подать как со своих крепостных, и заканчивающийся прекрасными альнийскими пастбищами на восточных, мидийских склонах, бесспорно очень древен, как древни в своей основе взаимоотношения пранцев-кочевников с семитами — сприйцами и евреями оседлыми в районе кочевания харкинцев. А раз это так, мы вправе предположить, что этот маршрут сохранился от той эпохи, когда пранские настушеские овцеводческие племена, продвигаясь с территории Мидии населенным оседлым районом запад, овладели соседним найдя в нем достаточно хороших альпийских настбин, в своем владении свои старые пастбища на противоположном склопе гор. В этом нас убеждает и труднодоступность гор в этом районе, где переход с одного склона хребта на другой возможен лишь через два-три перевала, известных еще с эпохи ассирийского владычества.

Однако наряду с такого рода передвижениями уже освоившихся в крае племен на сравнительно небольшое расстояние мы располагаем также фактами, свидетельствующими о том, что некоторые пранские

племена прибывали, по-видимому, непосредственно с восточных окраин Прана — из Средней Азии, Афганистана, Сепстана, и других соседних территорий, являвшихся местами первоначального обитания пранских племен. Судя по тому, что мы, как правило, встречаемся с упоминанием о такого рода племенах одновременно и на востоке, и на западе, можно предположить, что в этих случаях мы имеем дело с передвижениями отдельных частей распавшихся в силу каких-то причин старых племенных союзов. Это предположение кажется тем более вероятным, что и на западе такие племена располагаются в различных удаленных друг от друга районах. Так обстоит дело, по-видимому, с нактиями, которые, согласно Геродоту, обитали на восточной окраине Прана — в Каспатира (нынешний Кабул), т. е. в пределах Бактрийской земли, населенной бактрийцами, возможной разновидностью наименования которых является и само их название. 18 На западе, как это мы видели выше, пактии обитали в районе Бохтана, дав этой области свое имя; причем это восточнопранское илемя, по-видимому, приняло участие в формировании курдского народа. С другой стороны, те же нактии, возможно, обитали и на западе Ирана, оставив след в названии близкой к курдам народности бахтиар. 19 Такую же картину имеем мы и в отношении сагартиев, несомненно пранского кочевого племени, обитавшего первоначально на юговостоке Ирана в пределах четырнадцатой сатрании, т. е. в районе нынешнего Сенстана; <sup>20</sup> на западе следы сагартнев также обнаруживаются в двух пунктах — Сипрт 21 и южнее, в районе Эрбиля (Арбелы древности), где обитало, по-видимому, продолжая оставаться кочевым, это племя согласно Бисутунской надписи.

Следовательно, перед нами отдельные эпизоды длительного многовекового процесса передвижения в интересующие нас районы илемен працских номадов. Причины, вызвавшие такое передвижение, в особенности же значительные миграции целых племен или их более или менее обширных частей с востока Ирана к его западным границам и в пределы Малой Азии, пеясны, как не всегда удается установить причины, вызвавшие то или иное массовое переселение кочевников. По-видимому, однако, крупное значение в этом переселении принадлежит участию военных отрядов пранских кочевых илемен в составе тех многочисленных орд, которые современными греческими источниками именуются персидской армией и с номощью которых Ахемениды сумели, завоевав большую часть тогдашнего культурного мира, сколотить свою рыхлую империю.

Персидская армия по своей структуре и боевым качествам инчем не отличалась от армии Мидийского государства, с ноходами которой связано было, как мы видели, начало крупного продвижения пранских илемен с территории Западного Прана в соседние горные районы Малой Азии. Все это служит еще одним доказательством того, что, вопреки попыткам провести резкую грань между государством мидийцев и персов, между династией мидийских царей и Ахеменидами, общего между ними было гораздо больше, чем различного. В первую очередь это относится к тому, что в центре структуры обоих государств находилась столь характерная для пранских племен военноплеменная организация «народавойска» *кара*,<sup>22</sup> т. е. системы общенародных, общеплеменных ополчений господствующих племен, на которые опиралась царская власть, освобождая взамен этого членов кара от налогов, взимавшихся с той части населения, которая не входила в состав кара.<sup>23</sup> Нас в данном случае интересует не совершенно бесспорный вопрос о том, что внутри кара уже тогда существовала классовая дифференциация, характерная для всего мидоперсидского государства в целом. Для уяснения проблемы миграции пранских племен номадов и их роли в составе мидо-персидских войск гораздо важнее отмеченное И. М. Цьяконовым обстоятельство, что один

из пранских племен, входивших во вновь образующиеся конфедерации, в том числе и в милийский союз илемен, назывались «адийскими илеменами» — аризанти, а пругне — «неарийскими илеменами» — анариак. И. М. Дъяконов, исходя из своей концепции, что пранские племена должны облатать названиями, полдающимися пранской этимологии, видит в аризаиту группу пранских племен, название которых он противополагает «непранским» илеменам — анариак. 24 Мне думается, что вопрос об аризанту и анариак решается вне зависимости от языковой или этипческой принадлежности посящих эти названия племен. Если вспомним значение, которое имел в Иране, да и во всей Передней Азии, термии «арпец» для обозначения господствующего илемени или группы илемен, то в особенности в связи с той велущей ролью, которая принадлежала, например, в мидийском илеменном союзе илемени аризантов, для нас станет очевилным, что имеем в этом случае то же явление, которое mutatis mutandis пережиточно сохраняется в структуре средневековых курдских «аширетных» племен и союзов илемен.<sup>23</sup> В этих случаях «аширетному» илемени, обладающему вооруженным отрядом, в основе которого лежит уже известное нам по кара общенародное ополчение илемени, противополагаются находящиеся в более или менее сильной зависимости от «аширетного» илемени прочие илемена, входящие в конфедерацию; иногда даже «ашпретному» клану илемени противополагаются таким же образом прочие «неаширетные» кланы. Стойкость аниретной структуры объясняется тем, что обладаютакой структурой вооруженные племена играли крупную роль в армиях не только древнего, но и средневекового Востока, являлись основной военной силой, на которую опиралась власть повелителей древних и средневековых восточных деспотий. Да и сами эти большие и малые владыки часто происходили или во всяком случае вели свой дод от бывших главарей такого рода племен с военной организацией, где военная доблесть и личное мужество ценились всегда выше всех остальных достоинств, включая и знатность происхождения. Не случайно поэтому формально одна и та же легенда о счастливой судьбе удачливого полупастуха-полуразбойника лежит и в основе мифа о Саргоне. и в основе ктесневского варианта рассказа о происхождении Кира, и, как это подметил Б. А. Тураев, в основе преданий о происхожлении Сасанидов.<sup>26</sup> Ее же рассказывают с более или менее тельными вариантами временного и докального порядка о любом курдском эпониме, о любом основателе курдской династии.

Следовательно, и описанная Геродотом персидская армия вряд ли могла быть в основной своей части чем-либо иным, кроме военных отрядов многочисленных илемен и народов, подвластных ставшему «царем Мидии» основателю новой ахеменидской династии. Вот почему большая часть рассказа Геродота об этой армии посит столь этнографический характер и посвящена не вопросам тактики или стратегии этой пестрой орды, а описанию вооружения и одежды племенных отрядов, входивших в ее состав. Вслед за этими отрядами, без сомнения, двигались и сами илемена, как это было всегда при военных передвижиях номадов. Иначе мы никак не смогли бы объяснить те астропомические цифры, которые приводит Геродот в качестве численности персидских войск. 27 Не случайно также, что по мере укрепления власти Ахеменидского государства над культурными странами древнего мира роль ополчений, игравних столь большое значение в завоевании территории за пределами Ирана, начинает уменьшаться и костяком армии становятся отряды иноземных, по преимуществу греческих наемников. Одной из причин этого явления было то, что первоначально составлявшие основу мидо-персидских войск племена, обладавшие военной структурой, по мере продвижения этой армии в Малую Азию обосновывались на новых местах, вытесняя обитавшее там ранее

население. Приобретя удобные для них и для своего скотоводческого хозяйства земли, илемена эти уже не имели желания принимать дальней-шее участие в далеких завоевательных походах Ахеменидов. Находясь в новой местности, в окружении враждебного населения, такие обосновавшиеся в западных провинциях илемена не могли отпускать далеко от себя свои вооруженные отряды. В этом отказе от участия в военных походах ряда племен, которые переселялись с востока на запад, кроется, как мне кажется, одна из основных причии, почему многие из таких племен, в том числе, например, упоминавшиеся выше сагартии, поселившиеся в районе Арбелы, оказывались с точки зрения укреплявших свою мировую империю ахеменидских владык «бунтовщиками», по отношению к которым применялись самые крутые меры воздействия.

Таким образом, у нас есть достаточные основания для утверждения, что та же волна экспансии пранских кочевых илемен, которая привела к сложению на большей части территории Прана пранского этноса и к образованию Мидо-персидского рабовладельческого государства, не только способствовала развалу существовавших ранее рабовладельческих государств на соседней территории Малой Азии, по и привела к существенному изменению этнического и культурного облика Северной Месопотамии

и других западных областей Малой Азии.

Начиная с VII—VI вв. до н. э. на протяжении почти целого тысячелетия эти районы, ранее находившиеся в сфере преимущественного этиического и культурного воздействия семитического мира, попадают в сферу воздействия иранского мира. Как ни велико было в последующие годы влияние на этот район западного мира и в культурном и в этиическом отношении, гавным все же является то, что вместе с восточным, пранским миром в качестве его интегральной части Северная Месопотамия и другие смежные с ней области на западе Малой Азии переживают в эту эпоху такие крупные события, как начавшийся в конце дохристианской эры кризис рабовладельческого строя и последовавшее в этой связи возникновение ранних форм строя феодального.

Именно в этот период возникают условия для того, чтобы среди горных кочевых пастушеских племен Северной Месопотамии, основную массу которых, как мы видели, составляли до начала иранской экспансии автохтонные и семитические племена, начали появляться пранские племена, роль которых в формировании курдского народа носит решающий характер хотя бы потому, что курдский язык является языком иранским, а в материальной и духовной культуре курдов пранские элементы также играют немаловажную роль. Вот почему, как мы имели возможность убедиться, соображения ряда исследователей, рассматривающих некоторые из этих илемен, в частности нактиев и сагартиев, в числе потенциальных предков курдов, имеют реальные основания. Однако первоначально пранские племена, приходя в край в качестве победителей, в основном оседали в илодородных горных долинах, предпочитая сгонять с насиженных мест обитавшее здесь ранее население, чем подыматься в труднодоступные горы, которые, кстати, легче было и оборонять от захватчиков, как это мы видели на примере тяжелого марша десяти тысяч греков через область горцев-кардухов. Следовательно, иранизация Северной Месопотамии и соседних с ней горных районов началась с долин, т. е. происходила примерно так же, как в более позднюю эпоху продвижение в эти же районы тюрко-монгольских кочевых племен.

Более точному установлению времени, когда пранские племена начинают пропикать в высокогорные районы, посвящена следующая глава.



## 

## ГЛАВА СЕДЬМАЯ

Если рассматривать процесс исторического развития Передней Азии в его чистом виде, то передвижение племен пранских варваров на территорию древних рабовладельческих государств Малой Азии, усилившееся с середины I тысячелетия до н. э., привело в конечном счете к сложению на их развалинах новых, значительно больших по размерам рабовладельческих империй мирового порядка. Последовавшие в этой связи походы Ахеменидов на запад — в Египет и Грецию, сменившие их походы Александра Македонского на Восток — в Индию и Среднюю Азию, а затем несколько веков прано-греческой и прано-римской борьбы настолько расширили границы рабовладельческого мира, втянули в активную классовую борьбу настолько значительные массы человечества, что наступивший было подъем рабовладельческого строя сменяется его кризисом, приведшим к возникновению в недрах рабовладельческого общества феодальной общественно-экономической формации. Если мы попытаемся конкретизировать этот процесс, являвшийся частью всемирно-исторического процесса, рамками Северной Месопотамии и прилегающих к ней областей, то должны будем отметить, что большинство указанных выше явлений в той или иной мере непосредственно затрагивало эту территорию, лежащую на стыке Востока и Запада. Сюда, как мы видели, проинкали с востока иранские кочевые племена, прервавние происходившую до того экспансию семитического населения с запада; через эту территорию проходят основные пути, по которым двигались и армии пранцев и их союзников, и войска греков и римлян, уводя и изгоняя отсюда отдельные группы населения и, наоборот, приводя или способствуя других групп. Сама же эта территория, на которой складывается несколько местных государственных образований, попеременно входят в состав то восточного, то западного мира.

В плане этногенетическом весь этот период максимального расцвета рабовладения и последовавших затем растянувшихся на несколько столетий его кризиса и краха, в течение которых «рабство в громадиом большинстве стран в своем развитии превратилось в крепостное право», 1 важное значение. В это время происходят знаимеет исключительно чительные перемещения народных масс как в надвигавшемся на внешнюю и внутреннюю варварскую периферию рабовладельческом мире, так и в самой варварской периферии, надвигавшейся на рабовладельческий мир. В событиях этой именно эпохи находит себе объяснение процесс сложения большинства нынешних народов переднеазнатского мира. Если говорить о Северной Месопотамии и прилегающих к ней с севера и запада горных областях, то характерные особенности исторического фона, на котором протекал этот процесс, вкратце сведутся к следующему: войдя с момента мидо-персидской экспансии в состав восточной, «пранской» части переднеазнатского мира, район этот тем не менее не только

испытывал сильное воздействие западной, «эллинистической» части этогомира, но и неоднократно входил на более или менее длительные сроки в ее состав. Поэтому хорошо известное мнение Ф. Энгельса о том, что восточный деспотизм и сменяющееся господство кочующих завоевателей в течение целых тысячелетий не могли уничтожить древнего общинного быта, когда речь идет об интересующем нас районе, приходится дополнять указанием на то, что в данную эпоху здесь получает наибольшее развитие городская жизнь, и, следовательно, сильнее, чем в других местах восточной части передпеазнатского мира начинают сказываться результаты отпеления ремесла от земледелия со всеми вытекающими отсюда последствиями, как это прекрасно показано Н. В. Пигулевской на обинрном материале современных восточных и западных источников.<sup>3</sup> Тем не менее, однако, и Н. В. Пигулевская (в основном на восточных источниках) и А. Б. Ранович (по преимуществу на источниках западных) подчеркивают, что, несмотря на значительное развитие рабовладения, в области аграрных отношений ведущее значение 4 продолжает принадлежать натриархальной общине, и процесс перехода от восточного к античному типу рабовладельческого общества здесь не мог получить в силу этого достаточного развития. 5 Характерные для эллинистического мира города, обладавшие полисным устройством, несмотря на их круппую роль в политической и экономической жизни страны, все же «были небольшими оазисами, общирные области оставались незатронутыми новым порядком вещей». <sup>6</sup>

Нельзя не согласиться с мнением К. В. Тревер относительно того, что «сущность и содержание кулътуры того или иного восточного народа в "эллинистический период" продолжали оставаться местными и не утрачивали своей самобытности. Менялась только внешняя ее форма, становясь "эллинистической", и то преимущественно в обиходе верхушки общества». <sup>7</sup> Следовательно, как нам это приходилось отмечать и для более ранних периодов, культура раннеклассового общества, даже если она и создавалась тяжелым трудом угнетенных народных масс, являлась культурой, характерной всего лишь для тонкого слоя эксплуататоров. С другой стороны, как нам тоже приходилось уже отмечать по другому поводу, было бы столь же ошибочным полагать, что прибывшие в Малую Азию пранские элементы, как бы велики ин были их связи с самим Праном, просто расширили границы пранского мира, продолжая на новом месте старую линию своего исторического развития. Цаже придя в край в качестве победителей, они вскоре начали жить общей жизнью с местным населеинем, в значительной мере ассимилируясь с последним. В этой связи, мие думается, вряд ли следует распространять, как это делает К. В. Тревер, замечание Маркса относительно сохранения у восточных народов взаимоотношений между оседлостью одной части илемен и кочевничеством другой на горные области Малой Азии. В Маркс, как это отмечает и сама К. В. Тревер, имел в виду области, где районы чисто земледельческих культур находятся в непосредственном соседстве с кочевой степью; в горах же, как мы видели, процесс отделения скотоводства от земледелия связан с экспансией в горные районы сложившихся на равнине скотоводческих племен номадов, несущих с собой характерную для стеней культуру настушеского скотоводства. В силу этого, подобно возникновению за пределами эллинистического мира имеющих полисное устройство городов-колоний, с чем связано окончательное отделение ремесла от сельского хозяйства, процесс отделения скотоводства от земледелия также имеет здесь не только социальный, по и этипческий характер.

Различное этинческое происхождение разных социальных групп в горной части Северной Месопотамиц можно наглядно проследить на материалах сприйской хроники города Карка де бет Селох (пынешний

Керкук), русский перевод и подробный анализ которой дан П. В. Пигулевской. В По словам сприйского летописца, использовавшего в своей хронике ряд не дошедших до наших дней источников, область Гармай, одним из крупнейших городов которой был Карка де бет Селох, в то предшествовавшее пранской экспансии время, когда она была «царством Гармай», занимала довольно общирную территорию Северной Месопотамии. На северо-западе ее граница шла от р. Заба (Большого) до Тигра (Деклат) и далее — от Тигра до р. Диалы (Атрак, называемая также Тормара), которая ограничивала Бет-Гармай с юго-востока, затем она простиралась до земли Ладаб и горы Шеран, отделявших Гармай от Хамадана, до р. Малый Заб, служившей северной границей области. Следовательно, территориально «царство Гармай» совпадает с Хурритской Арраихой.

Из других средневековых восточных источников мы знаем, что, помимо Карка де бет Селох и крености Гармай на горе Урук (Орейкон Хемрин), бывшей столицей «царства Гармай», в пределах области был еще рид городов, в том числе Дакук, Шахригерд, на пути между Дакуком и Эрбилем (Арбела древности) Лашом, Дарабад, к которому тяготела область Шахрезур, и ряд других. Территориально, следовательно, область и царство Гармай почти полностью совпадают с районом расселе-

ния курдских племен в Северной Месонотамии.

Хроника начинается с описания основания города «царем Ассирии» Сардана, или Сардона, в котором, как полагают исследователи, следует видеть искаженное имя ассирийского царя Ассархадона, 10 царствовавшего в середине VII в. до н. э. На иятнадцатом году царствования Сардона против него восстал Арбак, царь соседней Мидии (Мада), который до этого был подвластен ассирийскому владыке. Имя Арбака, мидийского царя, разрушившего Вавилон, упоминается Ктеспем. 11 Постепенно захватывая отлельные области, принадлежавшие ранее Ассирии, Арбак присоединял их к своим владениям, усиливая тем самым и без того уже возросшую мощь Мидии до такой степени, что летописец называет его «тернием для цари Ассира». В конце концов Арбак «пришел в землю Бет-Гармай», которой владел находившийся, по-видимому, в зависимости от Ассирии «царек». 12 Арбак, как повествует летописец, «захватил у него иленных и ограбил его государство». Поскольку от этого пострадали интересы рабовладельческой Ассирии, в Бет-Гармай был направлен взамен не сумевшего оказать нужный отпор врасу «царька» специальный «правитель над царством» и с ним распорядители имущества и полк ассирийских воинов под командованием «помощника [командира] полка», т. е. подполковника, следуя современной терминологии. 13 Одновременно Саргон дает приказ: «Чтобы в этой земле правителя царства Гармай был построен город его имени, как главный в этой земле правителя, которому была подчинена вся область как господину, представлявшему лично царя», и, продолжает свое повествование летописец, «отстроен был город, чтобы быть главным для правительства того царства». Население области Гармай, после прихода ассирийцев превращенное в военнопленных рабов, было, по словам летописца, передано во владение жителей города; таким образом, «свободные» жители города были противопоставлены остальному населению области, оказавшемуся в рабском положении. Эта сторона вопроса выяснена Н. В. Пигулевской с достаточной полнотой. Следует линь обратить внимание на любонытную деталь: столица окончательно покоренной ассирийской рабовладельческой деспотией области бывшего «царства Гармай» из гор, где была крепость Гармай, перепосится в долину вновь построенного города Карка, давшего впоследствии наименование всей области. В этой связи более чем вероятно предположение, что в рабство было обращено лишь население долин, которые и тогда уже славились высокими формами земледелия и садоводства. Так, в частности,

район Шахргерда был чрезвычайно богат фиговыми деревьями. <sup>14</sup> Что же касается скотоводов, то их илемена, зимовья которых находились также и в районе крепости Гармай, но-видимому, избежали обращения в ассирийское рабство. Не было бы ничего удивительного и в том, что уноминаемый летонисцем «царек» Гармай являяся одним из вождей этих наступеских илемен, которые подчинили себе земледельческое население долин, откупаясь от ассирийского владычества данью, илатить которую после набега главы мидийцев Арбака стало уже невозможно. Это и послужило, но-видимому, причиной того, что, когда «Гармай, теснимый царством Арбака, не мог давать (дань) ассирийскому царству», ассирийцы ввели в этой области свое управление.

Анализируя текст хроники, Н. В. Пигулевская приходит к выводу, что, несмотря на то, что не все хронологические данные заслуживают доверия, сообщения летописца, составленные по доступным ему сирийским источникам, отражающим материалы древнего периода, раскрывают историю построения города в весьма древнее время и совпадают с тем,

что сообщается по этому поводу в других источниках.

Дальнейшую историю внешнеполитических событий летописец излагает весьма кратко: «Когда пришло к концу царство Асура и ослабело правление ассирийское, воцарились вавилоняне, а когда и эти кончились, стали мидяне и воцарился в Нарсе Дарьявуш», побежденный Александром, после смерти которого царство было разделено между его четырьмя рабами, одним из которых был Селевк, отстроивший заново Карка де бет Селох. 15

Весспорный интерес представляют неоднократные упоминания летописнем о переселении в Карка де бет Селох «знатных царства», как он называет переселившиеся в город знатные роды, к которым возводит свою генеалогию знать Карка. Об этом переселении рассказывается в хронике несколько раз и в связи с Асархадоном, и в связи с Дарием, и в связи с Селевком, из чего явствует, что подобного рода переселения случались на протяжении исторической жизни города и всего района неоднократно. И. В. Пигулевская считает, что выражение «знатный царства» следует нопимать как указание на то, что названные так главы переселившихся родов были крупными чиновниками или государственными служащими. Один из таких «знатных царства» носил пранское имя Бурзан, встречающееся, по мнению Г. Гофмана, в сасанидское время. 16 Бурзан, занимавший, по-видимому, какую-то официальную должность, переселившись в Карка де бет Селох, «построил, — как говорит хроника, — городу маленькую крепость, основав ее в долине, и стену маленькую устроил ему». Это еще раз подтверждает нашу мысль, что после, потери «царством Гармай» самостоятельности новая область со вновь основанным городом Карка де бет Селох включала в себя только земледельческую часть района, его долины, а горная часть, населенная господствовавшими до этого над Гармай пастушескими племенами во главе с «царьком» Гармай, в ее состав не вошла. Поэтому-то вместо прежней крености Гармай Бурзан строит новую крепость в долине.

Бурзан носелился в Карке со всем своим «родом» и «большой семьей». Его род утвердился в этом городе, так как он переехал со всеми чадами и домочадцами и, кроме того, переселил из Асура тысячи людей. Такие переселения — типичнейшее явление при построении городов, — как пишет Н. В. Пигулевская, — в раннем средневековье такого рода переселения имели разный социальный оттенок, приобретали различный характер. Но образование города всегда, конечно, определялось новой фазой разделения труда. Переселенные люди поселились на новом месте жительства частью в стенах города, частью же в поселке вне городской стены. Как полагает Н. В. Пигулевская, основную массу переселенцев

составляли ремесленники, массовое переселение которых являлось обычным приемом, применявшимся и в древности и в средние века правительствами Ирана, Армении, Византии и других государств Передней Азии.

Превини «город Саргона» и постройка Бурзана занимают одно и то же место и соответствуют нынешией кала, т. е. вышгороду, сохранившемуся в современном Керкуке. Следующий строитель города — «царь Парса» Парьявущ обнес город, но словам хроники, стеной, более обширной, чем стена, построенная при ассирийцах. Кроме домов, при Дарьявуше в Карка был построен храм огня, сооруженный рядом с той кумирней. что поставил посреди него ассирийский царь. Эта кумирия, или «дом иполов», занимала центральное место в городе и была связана с культом. особо почитавинися ассирийским царем: он, по словам летописца, «поклонялся льву и орлу»; как известно, культы царственного зверя и парственной птины известны в Месопотамии с самых отдаленных времен. о чем свидетельствуют намятники материальной культуры. 17 Можно с достаточной уверенностью утверждать, что летописец в данном случае связал с именем легендарного Сардона, царя Асура, старый местный культ, который бытовал в «царстве Гармай» еще до прихода туда ассирийцев и мидян. Тем больше интереса представляет собой то обстоятельство, что в курлской среде мы пережиточно встречаемся с рудиментами обоих. культов. <sup>18</sup>

Чем больше вчитываешься в бесхитростный текст керкукской хроники... тем больше приходишь к убеждению, что в числе ее источников были петолько письменные документы, сохранившие в большей или меньшей степени старую историческую традицию, но и фольклорные предания. И. В. Пигулевская совершенно права, утверждая, что в VI в. н. э., когда была составлена хроника, материалы письменных источников переписывались и включались в новые намятники. Но, кроме того, держалась намять и о том, в каком порядке отстраивался город Карка, его степы, улицы. Изменения плана города, быть может, оппибочно связывались с теми или иными именами, но изменения эти имели место в достаточноотдаленное время.<sup>19</sup> И это действительно так. Характерным качеством фольклора как исторического источника являются два момента: во-первых, более верная, более близкая к точке зрения широких народных масс опенка исторических событий по сравнению со всегда более субъективным письменным памятником, во-вторых, меньшая по с письменным источником хронологическая точность и меньшая точность отнесения тех или иных фактов к тому или иному историческому лицу. Типично фольклорный характер имеет отмечавшееся всеми исследователями хроники смешение исторических персонажей, повторение одних и тех же фактов в разных местах хроники, нарушение исторической перспективы и т. п. К числу такого рода явлений следует, по-видимому, отнести отождествление мидянина Арбака, захватившего в ассирийскую эпоху «царство Гармай», с основателем государства Атронатены (Адорбайган), сатраном Мидин при последнем ахеменидском царе Дарии III, Атронатом (Адорбад), о котором хроника говорит, что он «построил крепостную степу. . . в царстве мидийцев, названном по его имени землей Адорбайган», и который, но словам хроники, был убит в Киликии. Мне думается, что мы имеем дело с обычной для фольклора контаминацией двух живших в разное время исторических персонажей, которые слились воедино в силу того, что оба они были владыками Мидии и оба приходили в качестве врагов в область Гармай. Возможно еще одно, пожалуй, наиболее правдоподобное объяснение. Не исключено, что в упоминании об Адорбате спутаны Атропат и парфянский царь Артабан, умерший в 124 г. н. э. Как известно, Артабан назначил сатраном Вавилонии Гимера, продавшего ее жителей в качестве рабов в Мидию.<sup>20</sup> В числе этих

проданных в Мидию в рабство жителей Двуречья, по всей вероятности, были и обитатели области Карка, участвовавшие вместе с другими в сооружении городской степы в одном из городов Мидии. Следы этого и сохранились в упоминании хроникой о построении Адорбадом стены в Мидии. Если это так, то мы вправе сделать и другой, весьма важный для этиической истории этого района вывод: часть местного населения области Карка неоднократно, по-видимому, подвергалась насильственному переселению на восток, в соседние районы Мидии, причем опять-таки переселению в основном подвергалось оседлое земледельческое население и горожане-ремеслениики, скотоводческое же население, ведшее кочевой и полукочевой образ жизни, переселения обычно избегало.

С эпохой Дарьявуша хроника связывает не только значительное строительство в городе Карка де бет Селох, но, как мы видели, и сооружение храма огня, т. е. распространение зороастризма. Судя по тому, что храм этот был сооружен рядом со старым храмом орла и льва, можно предполагать, что зороастризм в Карка еще в ахеменидскую эпоху получил достаточно сильное распространение. Следы этого мы опять-таки можем обнаружить непосредственно в курдской среде. Как известно, старейшим письменным намятником курдской литературы является «Плач о разорении Курдистана арабами», фрагменты которого в записи арамейской письменностью на пергаменте были обнаружены в 20-е годы нашего века в Сулеймание. В сохранившемся отрывке этого исключительного по своей исторической и литературной ценности произведения говорится о разрушении арабами-мусульманами храмов огня по всему Курдистану, в том числе и в Шахрезуре, т. е. на территории области Карка. В старушения области Карка.

С той же эпохой летописец связывает переселение в Карка новых персидских родов. «Дарьявуш, — новествует хроника, — привел пять родов из области Истахра и поселил их в городе. Их имена записаны в архивах царства Персии». Затем хроника переходит непосредственно к событиям селевкидского периода. «После Дарьявуша пришел (конечно, в Карка! — О. В.) Селевк, царь Греции», — рассказывает летописец, подчеркивая несомненное, по-видимому, для него и его источников различие между

мидо-персидской традицией и традицией эллинистической.

Хроника весьма подробно описывает архитектурные сооружения, которые связаны в городе с селевкидской эпохой и строительство которых приписывается Селевку, в том числе «каменную статую», сооруженную у юго-восточных ворот, «во всю их величину». Инчего удивительного нет в том, что таких сооружений в городе к моменту составления хроники или даже к тому времени, к которому восходят ее сирийские источники, оказалось значительно больше, нежели сооружений, относящихся к более древним эпохам. Описание относящихся к селевкидской эпохе сооружений летописен заканчивает следующими словами: «Посреди (города) Селевк построил царский дворец. Он застроил и расширил (город) улицами и дворцами, не только в пределах стены, но и вне стены сделал его великоленным. Он разделил его на семьдесят две улицы и привел иять известных родов из Истахра и поселил в нем вместе с прочими людьми, которых он привел из различных мест. Этим пяти родам, которые он привел, он дал земли и виноградники в той области и оставил Карку без (обложения) податью. Ивенадцать улиц по имени двенадцати известных родов были поименованы, а прочие названы по названиям ремесел».

Все исследователи хроники, в том числе и Н. В. Пигулевская, обращали внимание на непоследовательность, с их точки зрения, источника, рассказывающего в разных местах хроники о переселении персидских родов в Карка и при ассирийцах, и при ахеменидах, и при селевкидах; в особенности не внушал доверия тот факт, что летописец говорит о переселении пяти персидских родов и при Дарьявуше, и при Селевке. Большинство

исследователей считало, что летописец или его источники что-то напутали и повторили в хронике в разных местах один и тот же эпизод и что переселение персидских родов в действительности имело место один раз. Отсюда, естественно, возникал вопрос: какой из трех описываемых летописцем случаев переселения персидских родов является истинным, а какие — повторением этого реального случая по вине летописца.

Я думаю, что оснований для такого рода сомнений нет, и все три описанных хроникой случая переселения персидских родов в Карка кажутся мне в одинаковой мере достоверными. В самом деле: в Карка, по словам летописца, было в конечном счете двенадцать знатных родов, каждый из которых обитал на улице, посившей его название. Все эти роды, как и следует ожидать, имели свою тщательно сохраняемую генеалогию, своих эпонимов и т. д. Вели свое происхождение эти роды от персов, переселившихся в разное время и по разным поводам в Карка. Как всегда, можно, конечно, сомневаться в истинности этих генеалогий, часто придумываемых задини числом, с целью оправдать ссылкой на хороших предков свои не всегда благовидным путем добытые власть и богатство. Вывает и так, что с переменой политической обстановки менялись и эпонимы таких знатных родов. Достаточно хорошо известно, например, что в мусульманских странах число «потомков пророка» во много раз превышает возможное по самым оптимальным подсчетам количество потомков арабских завоевателей вообще. Насколько при этом даже в наши дни считаются с реальной возможностью такого рода генеалогий знатных родов, можно судить на примере генеалогии одной из знатных фамилий Иранского Азербайджана Табатабан, к которой принадлежат несколько крупных политических деятелей современного Ирана. Будучи азербайджанцами по национальности, пранскими националистами по мировоззрению, члены этой фамилии тем не менее возводят свой род к арабам. Однако в этом случае сохранилось хотя бы старое название рода. Подавляющее же большинство современных знатных и богатых родов в странах Ближнего Востока обладают сегодия звучными и лестными для них фамилиями, придуманными ими самими в последние несколько десятков лет и находящимися обычно в полном противоречии с их действительным происхождением, но зато выгодно подчеркивающими нынешнюю ориентацию их владельцев. Не менее широким распространением, как известно, пользовалась подделка генеалогий знатных родов в средние века, когда этим делом специально занимались придворные историки и одописцы, изобретая своим, часто полуграмотным, венценосным повелителям не только пышные уптулы, по и эффектные генеалогии, обусловливавшие их права на свои владения и претензии на владения своих врагов. Несомиенно, что такого рода изменения в генеалогиях знатных родов и их эпонимов имели место и в более далеком прошлом, когда этому вопросу придавали гораздо больше значения и происхождение эпонима действительно определяло в глазах современников не только происхождение, но в ряде случаев и религиозную и политическую ориентацию членов рода. К сожалению, в данном случае мы знаем только консчные результаты этих генеалогий в сухом повествовании летописца, сообщающего, что двенадцать знатных родов города Карка возводили свой род к персам. При этом нять таких родов считали, что предки их переселились из Истахра при Селевкидах, пять других полагали, что их эпонимы переселились из того же Истахра при Ахеменидах, а два последних рода, считая себя персами, вместе с тем полагали, что их предки принимали участие в строительстве города еще в ассирийскую эпоху, причем эпоним одного из этих как будто наиболее древних «персидских» родов носит имя, характерное для сасанидской эпохи. Другими словами, это были два таких знатных рода города

Карка, которые, ведя свою генеалогию с эпохи ассирийского владычества, «стали персами» только в сасанилскую эпоху.

Наше предположение становится уверенностью после ознакомления с изданным Беджаном другим вариантом той же хроники по списку, сличенному по древнему пергаменному колексу VII—VIII вв. из Лиарбекира и по рукописи, принадлежащей Берлинской библиотеке. 23 В этом списке имеется следующее дополнение к сообщению о двух родах, нереселенных в Карка Ассархадоном: «Имена их следующие: Парен, который отрекся, и Балаш, который восстал». Н. В. Пигулевская совершенно права, связывая эти слова с искоренением манихейства; «злое семя» его было в «Парене, сыне Амаика», и в «Балаше — это злое наслелие было в Карке». Следовательно, по крайней мере, два и притом старейших рода из числа знати города Карка де бет Селох были «персами» не по происхождению, а по редигиозному признаку, исповедуя тот самый зороастризм, для последователей которого еще при Парии в Карка был сооружен храм огия: одно время некоторые члены этих родов оказались связанными с манихейством, и это обстоятельство нашло отражение в одном из вариантов хромики. Пополнительным подтверждением правильности нашей точки зрения служит также то обстоятельство, что эпоним одного из этих ролов, носящий сасанилское имя Бурзан, по преданию прибыл в Карка, переселив туда тысячу ремесленников из Асура. Что же касается остальных лесяти ролов, то нет инчего удивительного, что они прибыли из Истахра в разное время — при ахеменилах и при селевкилах, как, впрочем, не было бы ничего удивительного и в том, что некоторая часть этих родов оказалась «персами» также по религиозному, а не по этипческому признаку. В этом плане не лишено интереса следующее обстоятельство: несмотря на то, что Карка находилась в непосредственном соседстве с Милией, ни один из родов городской знати не был мидийским по происхождению. По-видимому, такая генеалогия в городе, неоднократно подвергавшемся напалению со стороны милян, не котпровалась высоко и не была популярной.

Следовательно, у нас есть все основания утверждать, что в область Карка и при Ахеменидах, и при Селевкидах, и позднее, вилоть до сасанидского времени переселялись многочисленные знатные персидские роды. верхушка которых обосновывалась в городе, смыкаясь с местной городской знатью и принимая достаточно активное участие в общественной и экономической жизни этого значительного по тому времени ремесленного и торгового центра Северной Месопотамии. Столь же, если не более значительна, была роль этой верхушки в административном управлении города и области. Основная масса членов этих родов оседала, насколько можно судить по скупым данным хроники, в сельских местностях, где они получали во владение общирные земельные угодья — поля, фруктовые салы, виноградники, — освобождавшиеся от уплаты податей и палогов. При этом местное население не всегда сгонялось со своих исконных земель, а, судя по тексту той же хроники, обращалось в рабство и отдавалось во владение новым землевладельцам. Таким образом, перед нами вырисовывается картина, типологически близкая к той, которая складывалась в соседних западных районах Малой Азии, где большинство греко-римских колоний представляли собой не только города с полисной организацией, но и связанные с ними сельские поселения — катойкии.<sup>24</sup> При этом, как известно, некоторые из таких колоний имели военностратегическое значение и население их несло военные обязанности.

По-видимому, такими же, но уже не эллинскими, а пранскими колонистами были и переселившиеся в Карка «персидские роды», главы которых стали впоследствии эпонимами родов керкукской знати. Наделение их землей, подчинение им в качестве рабов местного сельского населения, освобождение их от налогов в пользу государства — всё это те характерные льготы, взамен которых новые переселенцы становились военной и

гражданской опорой верховной власти.

В этой связи вполне естествен вопрос: если коренное земледельческое сельское население области обращалось в рабов или, что реже, угонялось в рабство в страну победителя, то как обстояло дело с кочевыми настушескими илеменами, о которых молчат хроника и другие современные источники и которые несомненно обитали в области и притом в значительном количестве? Ведь территория области Гармай или Карка почти полностью совпадает с одним из основных и старейших районов расселения курдских племен как оседлых, так в еще большей степени кочевых в средние века и в наши дии.

Трудно допустить, чтобы этот район, обладающий прекрасными условиями для развития скотоводства, в особенности отгонного скотоводства, не был населен и настушескими племенами. И действительно, как мы убедились при анализе отдельных мест Керкукской хроники, они становятся понятными при условии допущения, что здесь обитали не только оседлые

земледельцы, но и номады.

Попробуем в этой связи обратиться к фактам более далекого прошлого данного района и прежде всего отметим то обстоятельство, что потерявшее самостоятельность в конце ассирийского владычества «нарство Гармай». превратившееся в область Карка де бет Селох, территориально совнадает с уже знакомой нам хурритской Арранхой. Как известно, покорить Арранху Ассирия начинает стремиться еще с XV в. до н. э., одновременно с прошикновением в соседиме горные районы Западной Мидии; накануне краха Ассирийской пержавы миляне в 615 г. до н. э., воспользовавинсь тем, что основные силы ассирийнев были направлены против Вавилона, прорвались через горные перевалы в Арранху и оттуда в следующем году нанали на Ассирию, которая через несколько лет перестала существовать. Следы этих событий в какой-то мере, и притом не в обычной «геродотовской» версии, нашли отражение в хронике Карка де бет Селох; таким образом, история этой области является продолжением истории Арранхи одной из тех областей Северной Месонотамии, где влияние индоевропейских элементов в языке и культуре давало себя знать весьма рано. В частности, существенную роль в Арранхе играет скотоводство не только оседлых, но кочевых и наступеских племен: индоевропейские — индийские и иранские — скотоводческие племена появляются здесь задолго до мидоперсилской экспансии.

Перемена названия области Арранха на Карка де бет Селох бессиовно отражает те этинческие и языковые перемены, в результате которых хурритское население области оказалось вытесненным или ассимилированным семитическими элементами. Что же в таком случае представляет собой название Гармай, воспринимаемое летописцем хропики Карка де бет Селох как старое досемитическое название этой же области, представлявшей собой к тому же до окончательного покорения ее дряхлеющей Ассирией в известной мере самостоятельное «царство Гармай», со столицей в горах Хемрина, посившей тоже название Гармай? Мы уже видели, что наиболее правдоподобным является предположение, согласно которому после перехода в бывшем «царстве Гармай» власти к ассирийцам возникает новый замок у города «в долине» — взамен ранее существовавшей крепости «в горах», где находились зимовья настушеских илемен, глава которых и был «царьком Гармай». Предположение это, основанное на типичных схемах маршрутов перекочевок наступеских илемен в горных условиях, дает вместе с тем вполне убедительное, на мой взгляд, объяснение загадочному термину «гармай», усвоенному семитическим населением области.

во всяком случае, не из хурритской среды.

В самом деле, достаточно бросить взгляд на карту, помещенную в прекрасной монографии Ф. Барта, 25 посвященной социальной структуре курдов данного района, чтобы убедиться, что как раз в низменности, прилегающей к невысоким горам Хемрин, расположены зимовья племени хемавенд, одного из крупнейших курдских племен этого района. Здесь, в полупустынной местности, где главным видом сельскохозяйственной деятельности и по сей день является богарное земледелие, формы которого во многом родственны арабским,<sup>26</sup> проводят зимние месяцы кочевники племени хемавенд, арендуя зимовники на землях местного населения. Сегодияшияя картина расселения кочевников и оседлых, конечно, лишь частично воспроизводит соотношение между этими группами населения в древности и даже в средние века. Большинство обитающих ныне здесь курдских племен и племенных конфедераций сложилось в разные периоды средневековья, причем это сложение сопровождалось существенными нередвижками кочевого, в особенности, населения.<sup>27</sup> Немногим более столетия назад Керкук оккупировала группа тюркских племен, и с тех пор в ряде районов здесь начала преобладать тюркская речь.<sup>28</sup> Тем не менее общий принцип размещения в крае кочевых скотоводческих племен, расположение их летовий и зимовий в целом, по-видимому, не прстерпел сепьезных изменений. Именно эта полупустынная степь, где возможно только богарное земледелие, а не плодородные, защищенные от ветров горные долины, где издавна существовали интенсивные формы земледелия и садоводства, служила зимовниками для настушеских Вполне понятно, что здесь, на более удобных для обороны и обладающих лучшими климатическими условиями, чем соседние степи, склонах невысокого горного хребта Хемрин и была расположена крепость, в которой обитал глава этих племен — «царек Гармай».

Топонимическая терминология, вносимая в край прибывающими в него номадами, как правило, довольно определениа и крайне бедна. В самом деле, можно сразу определить границы кочевания тюркоязычных племен по двум характерным терминам: кышлак 'зимовье' и яйлак 'летовье', подобно тому как праноязычные горцы-кочевники обязательно вносят в топонимику своего расселения термины гярмсир 'теплый район зимовий и сардисир 'холодный район кочевий'. В свое время В. Ф. Минорский блестяще доказал, что таинственный Завазан арабских средневсковых географов, под которым они разумели весь обширный горный район Северной Месопотамии и Армении, представляет собой всего лишь неправильное чтение транскрибированного арабскими буквами курдского слова зозан 'кочевка, кочевье'. Поэтому, когда мы видим на карте Барта, что район зимовок курдских племен в степи между горными хребтами Загроса и хребтом Хемрин носит название сярмиян 'теплый район зимовий, то для нас не остается никакого сомнения, что этот же термин без столь характерного для пранских языков суффикса местности -ан лежит и в основе названия 'царства' Гармай, сохраненного из древних, возможно, ассирийских источников сирийской хроникой города Карка де бет Селох.

Итак, гарма является пранским звеном в ряду Аррапха — Гармай — Карка де бет Селох, звеном, свидетельствующим о наличии в крае праноязычного скотоводческого населения до начала мидо-персидской экспансии. 
Этого мало. Вряд ли можно оспаривать мысль о том, что если нынешнее 
ираноязычное паселение сохраняет отдельные реминисценции, относящиеся к периодам более ранним, чем мидо-персидская экспансия, то 
такие реминисценции служат дополнительным аргументом в пользу 
наличия здесь праноязычного населения в более раннюю эпоху. Выше 
мы отмечали наличие в местных курдских верованиях и в курдском фольклоре реминисценций культов орла и льва, распространенных в Карка

в ассирийскую эпоху. Мы не смогли, однако, локализовать эти факты районом Керкука, что, конечно, снижает их доказательную силу. Если бы мы обратились к такого рода фактам, то мы должны были бы в первую очередь обратить внимание на название уже упоминавиегося выше племени хемавенд. Не касаясь сейчас совершенно еще не изученной этнической истории этого племени, нельзя не отметить, однако, что заключенный во второй части племенного названия суффикс -венд относится к числу старых племенных суффиксов, обычных в названиях курдских, лурских и других иранских племен. 29 Оформленный этим суффиксом термин хема является локальной разновидностью широко распространенного в большинстве пранских языков названия мифологической птицы, приносящей счастье, - хума. 30 Птица эта обычно служит атрибутом царской власти, и в качестве второго значения это же слово обозначает «большого орла». Таким образом, в названии племени хемавенд мы не можем не видеть отголоска культа орла в характерно пранском оформлении. Одним из косвенных доказательств того, что мы имеем дело с явлением весьма древним служит то, что, как и большинство старых цлемен, хемавенд үже несколько веков не является самостоятельным племенем, а входит в крупную конфедерацию племен центрального Курдистана — Джаф. 31

Что же касается культа льва, то он также отразился в пранском оформлении в топонимике края. Во-первых, упоминаемая в хронике Карка де бет Селох гора Шеран на восточной границе области Гармай имеет совершенно прозрачную пранскую этимологию: «место обитания львов»; во-вторых, старое название города Шахрезура было, по словам Хаджи Хальфы, автора «Джехан-нема», — Шир-е-Фируз 'лев победы', или, если во второй части видеть собственное имя основателя города, сасанидского шаха Фируза, — «лев Фируза». Считая это название лишенным смысла, переводчик и комментатор Шереф-наме исправил его на Шахр-е-фируз 'город Фируза'. Однако в Шир-е-Фируз культ царственного льва выступает столь же отчетливо и в том же иранском оформлении, как в термине хема выступает культ царственного орла.

Таким образом, для нашего района характерными оказываются реминисценции этих двух столь распространенных в Месопотамии культов не только в центре новой семитической столицы старой Хурритской Аррапхи, но и на подчиненной этому новому городу территории. Поскольку с приходом Ахеменидов культ льва и орла начинает вытесняться культом огня, постольку проникновение его в местную иранскую среду должно было произойти до мидо-персидской экспансии.

То, что в разобранных выше примерах нам действительно удалось нащупать отдельные, пусть случайные, но тем не менее весьма яркие штрихи, относящиеся к той группе иранских пастушеских племен, которая прибыла сюда до начала мидо-персидской экспансии, в известной мере может быть подтверждено также следующим, чрезвычайно важным для этнической истории курдского народа фактом. Как известно, для более ранних этапов исторической жизни Северной Месопотамии и прилегающих к ней горных районов характерно наличие среди пастушеских племен не столько ираноязычных, сколько индоязычных групп. В свое время мы отмечали, что и среди курдских племен имеется племя, вернее группа, близких племен Чагана, или Зенгене, в настоящее время говорящее на одном из курдских диалектов, а в прошлом, как это явствует из истории Чагана и из работ акад. А. П. Баранникова о языке цыган, говорившее на одном из индийских языков. Судя по тому, что уже в XIII в. н. э. часть Чагана ушла вместе с ордами Салахэддина в Египет. откуда впоследствии они попали в Европу, 33 возможность позднего прихода Чагана в Курдистан исключается. Вполне вероятно, конечно, что Чагана могли перекочевать в Северную Месопотамию в период мидоперсидской экспансии вместе с иранскими племенами, но столь же вероятен и их более ранний приход. В известной мере в пользу их более раннего прихода в Северную Месопотамию говорит как то обстоятельство, что часть этого племени обитает в районе нынешнего Керкука, т. е. на территории бывшей Аррапхи, за так и то, что, констатировав индийскую природу языка Чагана, акад. А. П. Баранников не смог обпаружить тех конкретных индийских племен, которые могли бы считаться предками или хотя бы близкими родственниками Чагана, из чего вытекает, что Чагана переселились в район их нынешнего обитания достаточно давно, растеряв за этот долгий срок многие из своих характерных черт.

IIтак, мы как будто располагаем хотя бы минимальным количеством данных, свидетельствующих и о том, что еще до мидо-персидской экспансии в горных районах Северной Месопотамии уже обитали прибывшие тула ранее ирано- и индоязычные пастушеские племена и что отдельные рудименты этих племен, можно проследить в отдельных характерных чертах некоторых из населяющих край в настоящее время курдских племен. Искать следы таких же рудиментарно сохраняющихся связей праноязычного населения этого района с соседними мидийскими племенами вряд ли имеет смысл. Мы видели, что вне зависимости от этнической, языковой, социально-экономической, культурной и тому подобной близости, племена, входившие в мидийский племенной союз, воспринимались на территории бывшего «царства Гармай» как враги, грабящие население, уводящие его в рабство. Естественно, как это мы могли заметить при характеристике эпонимов знатных родов Карка де бет Селох, не только мидийская принадлежность, но и мидийская ориентация не пользовались здесь популярностью. 35 Другое дело персидские роды, которые хотя и пришли в качестве победителей, но удержались здесь надолго. Связь ираноязычного населения области с персидскими знатными родами была бы вполне естественной, не говоря уже о том, что не исключена возможность и переселения в край персидских пастушеских племен. И действительно, среди нынешних курдских племен края можно обнаружить следы такой связи.

Из трех названных хроникой Карка де бет Селох эпонимов персидских знатных родов города — Бурзан, Парен и Балаш — имя первого без особого труда можно обнаружить в названии курдского племени, живущего оседло несколько севернее, примерно там, где в древности находилась, по словам хроники Карка де бет Селох, северная граница области Гармай. Я имею в виду населяющее плодородные районы в верховьях Большого Заба неподалеку от небольшого курдского городка Зибар старое крупное племя Барзан. 36 В отличие от обладающего аширстной структурой племени хемавенд, племя барзан обладает военнотеократическим устройством и возглавляется родом наследственных мусульманских шейхов Барзан, распространяющим свою духовную власть далеко за пределы своего племени, подобно тому как духовная власть обитающих в районе Джуламерка орамарских шейхов распространяется на племена северного Курдистана. Как нам уже приходилось отмечать в связи с орамарскими шейхами, 37 под внешне мусульманской оболочкой этих крупнейших духовных владык курдских племен обычно скрываются весьма старые, уходящие в седую древность реминисценции. Вот почему нет ничего удивительного в том, что с эпонимом барзанских шейхов оказывается в конечном счете тождественен Бурзан хроники Карка де бет Селох; поскольку прибывшие из Ирана «знатные роды» получали земельные наделы в плодородных районах края, вполне вероятно, что в племени Барзан, точнее в роде возглавляющих его барзанских шейхов, мы имеем потомков того же персидского рода, другая часть

которого обосновалась в Керкуке.

Хроника Карка де бет Селох не донесла до нас имена эпонимов других родов знати старого Керкука, в особенности тех, которые считали себя переселенцами из Истахра. Тем не менее и среди других курдских племен района можно обнаружить некоторые реминисценции, связь которых с материалами хроники Карка де бет Селох как будто не вызывает сомнения. Так, в частности, одно из издавна населяющих край курдских племен, входящих, подобно хемавенд, в конфедерацию племен Джаф, вобравшую в себя старые племена ираноязычного населения края, посит имя ездан-пенахи 'прибегающие к помощи ездана'. По скупому свидетельству Амина Заки, члены этого обладающего столь характерным зороастрийским названием племени «веруют в воскресение божие». 38

Мы вряд ли ошибемся, если увидим в этом реминисценции сохраненного одним из изводов хроники Карка де бет Селох эпизода о переходе некоторых «знатных персидских родов» в манихейство. 39

В этой же связи весьма существенно то, что если внизу, на равнине между горами Загроса и холмами Хемрина вплоть до сего дня располагаются гярмияи 'зимовки' хемавенд, племени, связанного с коневодством, а потому и не поднимающегося высоко в горы, то выше Керкука в районе, где на альпийских пастбищах преобладает отгонное овцеводство, обитает издавна курдское племя, точнее группа старых курдских мелких пастушеских племен, с характерным названием шеван — «овечы пастухи», «пастухи мелкого рогатого скота». При этом, обитают эти «пастухи», по словам А. Заки, в соседстве с небольшим оседлым племенем под названием шех-бызии 40 род козлиного старца, эпонимом этого племени является тот самый «козлиный старец», который является покровителем мелкого рогатого скота и культ которого, вполне естественно, сохраняется в районе преимущественного распространения мелкого скотоводства.

Тут же, неподалеку от Керкука, обитают несколько небольших групп курдов, также носящих весьма характерные названия: говсувари "ездящие верхом на быках' — один из родов небольшого племени кара-улус, возникшего недавно, в состав которого вошли остатки старых распавшихся курдских и лурских племен. 41 Гавхар 'едящие говядину' — небольшое оседлое земледельческое илемя, часть которого, ведущая полукочевой образ жизни, входит в качестве рода в молодое племя шереф-бияни.<sup>42</sup> Поскольку племенные и родовые названия этого типа мы встречаем в курдской среде только на данной территории, 43 где они оказались собранными вместе, постольку напрашивается следующее предположение: прибывшие в край пранские пастушеские племена были в основном, как это и следовало ожидать, коневодами. В крае они застали другие пастушеские племена, возможно, даже близкие им в этническом и языковом отношениях, но занимавшиеся разведением не коней, а крупного и мелкого рогатого скота. Это различие, вноследствии почти стершееся, и нашло свое отражение в приведенных выше племенных и родовых названиях, которые в своей основе, конечно, являются не самоназваниями, а названиями, даваемыми соседями по наиболее характерному и резко отличающему данное илемя от других признаку.

Все это, на мой взгляд, служит доказательством того, насколько длителен, сложен и разнообразен был приход в Северную Месонотамию иранских племен, насколько различны по своим занятиям и по происхождению были эти племена даже в пределах относительно небольшого района. Совершенно очевидно, что даже оставаясь в чисто пранских пределах, сводить вопрос к поискам какого-то «основного», «ведущего» племени,

ассимилировавшего себе все остальные — совершенно бессмысленно. В разных аспектах разные племена с разной силой внесли свой вклад в этот, и по сей день еще до конца не завершенный процесс, не говоря уже о том, что иранские племена приходили не на пустое место, а встречались на своей новой родине с племенами как автохтонными, так и пришлыми — индоязычными и больше всего семитическими.

Иля того чтобы проиллюстрировать, насколько большие изменения могут быть даже в пределах одного племени, вернемся снова к племени хемавенд, историческая жизнь которого, как мы убедились, в течение довольно длительного времени связана с районом Керкука. В настоящее время в этом районе находятся зимовья хемавенд, а их летовья расподожены на доводьно значительном расстоянии в Базнане в округе Чемчемал, в пределах соседящей с Керкуком на востоке Сулеймание. А. Заки, ссылаясь на «Историю Сулеймание», считает, что эти земли достались племени хемавенд в XVII в. в связи с той ролью, которую играла родоплеменная верхушка Джафов и их вооруженные отряды в захвате османскими султанами Багдада; поскольку Джафы пришли в Сулеймание из Ирана, то и племя хемавенд, по мнению А. Заки, прибыло оттуда же.<sup>44</sup> Между тем В. П. Никитин, как впрочем, в других местах своего труда н А. Заки, говорит о том, что район Базиан в Чемчемале был пожалован племени хемавенд турецкими султанами за то, что значительные вооруженные отряды этого племени входили в пррегулярные кавалерийские части турецкой армии во время Русско-турецкой войны 1877—1878 гг. 45 Следовательно, хемавенд в районе Чемчемала появились сравнительно недавно, подмяв под себя и вытеснив с их исконных настбищных земель несколько ослабевших старых курдских племен, в числе которых А. Заки называет и отдельные роды племени чагана, 46 ослабевшего и подвергшегося гонению со стороны Сефевидов как раз в это время. Из этого, однако, еще не следует, что хемавенд, как предполагает А. Заки, пришли сюда с востока, из Ирана, в составе Джафов.

Во-первых, хемавенд не являются Джафами ни по происхождению. ни по языку, а, подобно многим другим племенам центрального Курдистана, только входят в конфедерацию племен, возглавлявшуюся Джафами, затем Бабанами, ве эторых, если зимовники Джафов находятся восточнее их летовий на альпийских пастбищах Сулеймание и на зиму Джафы откочевывают через Пенджвин в пран, в район Сение, то зимовники хемавенд находятся к западу от Чемчамала на равнине у Хемрина,47 в-третьих, — что, пожалуй, является наиболее доказательным, — по единогласному мнению всех соприкасавшихся с хемавенд, от К. Рича до Б. Диксона и Ф. Барта, в своей материальной и духовной культуре хемавенд обладают многими чертами, сближающими их с соседними арабскими племенами; помимо уже указывавшихся общих черт в земледельческой культуре хемавенд и арабов, сильного арабского влияния в костюме, в частности арабского типа и раскраски чалмы, можно указать еще, например, на такие факты, как преобладание арабских терминов («шейх» вместо «нир», «раис» вместо «сервар» и т. д.) в родоплеменной терминологии и даже на столь характерный именно для арабов обычай ездить верхом только на кобылах. Следовательно, хемавенд являются одним из старых курдских илемен района Керкука, где находятся их зимовья и где неподалеку были расположены настбищные земли этого коневодческого племени. Здесь в течение многих веков создавалась та смешанная курдско-арабская культура Северной Месопотамии с конем в качестве ведущего сельскохозяйственного животного, которая противополагалась не только культурам с преобладанием крупного и мелкого рогатого скота (гавсувари и шеван), но и степной культуре с преобладанием верблюда. Не случайно как реминисценция этого старого различия

скотоводческих типов хозяйствования, отразныпихся, как мы видели, в названиях курдских племен, иракский королевский герб имел в качестве своих шитолержателей арабского верблюда и курдского коня. 48 Это тот самый конь, который честно сопровождал пранские кочевые племена во время их плительного пути в Малую Азию, помог им обосноваться здесь, но не смог подняться в горы, куда смогли все же подняться быки и коровы и где в основном находятся пастбища мелкого рогатого скота, выпасаемого «овечьими пастухами» — шеванами, поклоняющимися «козлиному старцу». Издавна, начиная с Митанни, в Северную Месопотамию прорываются коневодческие племена, подчиняя себе местные племена скотоволов. Эти взаимоотношения между различными группами скотоволческого населения края находят отражение во многих произвелениях курпского народного творчества. Так, в пользующейся широчайшим распространением у курлов повести о Маме и Зин есть следующий эпизол. Герой повести Мам, принадлежащий к коневодческому племени Алан, обитающему по сей день там, где жили коневоды-маннейцы, салится на своего чудесного коня и едет к своей возлюбленной в далекий Бохтан, тот самый Бохтан, в названии которого отразилось имя пактиев, или бактрийцев, входивших, по словам Геродота, в состав персидской конницы. С целью расстроить их брак враг Мама, злодей Бакр-Аван, говорит отцу Зии: «Откуда мы знаем, кто такой Мам, какого он рода и племени? Быть может, он коровий или овечий пастух?». 49

В современных условиях, когда профессия пастуха относится у курдов к числу почетных и даже дети знатных родов в молодости часто занимаются пастушеством, это пренебрежительное отношение Бакр-Авана к происхождению Мама из пастушеского рода кажется мало обоснованным. Если же мы вспомним илемена шеван 'овечьих пастухов' и гавсувари 'ездящих на коровах', и противопоставим им коневодов хемавенд, которые, как всякие конники (рыцарп, кавалеры, по-курдски сувар), с презрением относятся к пехотинцам (мужикам, смердам, по-курдски соответственно nuss, или  $мap\partial$ ), то слова Бакр-Авана приобретают глубокий социальный смысл и отражают уходящие в седую древность отношения между различными группами скотоводов в горных районах Малой Азии.

Именно коневодами пришли далекие предки хемавенд в древности в Северную Месопотамию, в населенную хурритами Арранху, неся с собой и коневодческую культуру, и язык индоевропейского типа. Облапая зимовьями гярмиян в равнине у гор Хемрин, они с переменным, видимо. успехом вели борьбу с такими же ираноязычными коневодческими племенами на территории «Малой Мидии» — нынешнего Мукринского Курдистана, борясь одновременно вместе с этими мидийскими племенами и пругими горцами против попыток Ассирии закабалить их, включить в рамки рабовладельческого Древнего Востока. Следы этой многовековой борьбы отразились и в упоминании «царства Гармай» в хронике Карка ле бет Селох, и в названии клана мандан племени Харки, откочевывающего летом из своих зимовий, расположенных севернее Карка, на высокогорные пастбища, расположенные на территории бывшей «Малой Мидии», и в самом названии племени жемавенд, связанном с распространенным в Гармай во время ассирийского владычества культа орла. Коневодческую же культуру несли в основном предки нынешних хемавенд соседящим с ними с юга арабским племенам, усваивая, в свою очередь, от последних ряд черт материальной и духовной культуры.

Трудно сказать сейчас, в каком отношении находились хемавенд к мидо-персидской экспансии и к тем знатным персидским родам, которые мигрировали в эту эпоху на территорию бывшего «царства Гармай». Скорее всего это отношение было враждебным. Если, как мы видели, в городе

Карка де бет Селох не было желающих возводить свой род к мидийцам, то Ксенофонт, проходя с десятью тысячами греческих наемников по правому берегу Тигра, неподалеку от района зимовий хемавенд, шел, по его словам, по Мидии, т. е. по стране, хотя и входящей в состав Персидской монархии, но населенной неперсидским населением. Если бы предки хемавенд положительно относились к персидской экспансии, то, подобно керкукской знати, они не преминули бы причислить себя к персам и сочинить себе столь же убедительные, как и у знатных керкукских родов, персидские генеалогии. Однако этого, по-видимому, не произошло. Не было этого и позднее, в силу чего сохраненное в среде хемавенд древнее предание об их иранском происхождении впоследствии превратилось в упоминаемую в «Истории Сулеймание» легенду о том, что они пришли в XVII в. в район Чемчемала из Ирана.

Трудно сейчас сказать, какую роль играли хемавенд при арабском завоевании и в первые века ислама. Судя по тому, что хемавенд сохранили родоплеменную структуру с сильными арабскими реминисценциями, и в частности с арабской терминологией, можно предполагать, что это племя относительно быстро признало ислам и поддержало своей военной силой войска Халифата. Однако, как это ни странно, названия этого племени мы не находим в числе тех племен, с именами которых связано распространение ислама и власти Халифата в горных районах Малой Азии, Западного Ирана и Закавказья. И для этого, как мы увидим ниже, есть свои причины.

С появлением в Малой Азии и Иране тюркских кочевых племен, а в особенности с усилением их влияния и власти в сельджукскую эпоху и после тюрко-монгольского нашествия, значительная часть курпских племен в той или иной форме примкнула к новому, приобретающему большее значение этническому элементу, с которым их сближала типологически близкая родоплеменная структура. Эти чрезвычайно сложные курдо-тюркские взаимоотношения, иногда дружеские, иногда враждебные, обусловливают многие стороны той несомненной близости между курдскими и тюркскими племенами, на которые обращали внимание акад. Н. Я. Марр, В. Ф. Минорский и большинство других исследователей. II. Барт в своем исследовании о социальной организации племен южного Курдистана весьма наглядно показал, до какой степени структура возникших в послемонгольскую эпоху курдских конфедераций и племен, имеющих военное устройство, типологически и терминологически близка к аналогичным институтам тюркских племен. В частности, характерный для Джафов, Бабанов, Мукри и некоторых других союзов курдских племен институт «бекзаде» — «дворянских детей» полностью совпадает с аналогичными институтами тюркских племен; соответственно племя или род бекзаде, главенствующие над обладающим таким институтом «аширетным» союзом племен или племенем, совпадают с «ханским» племенем или родом у тюркских племен.<sup>50</sup> Конечно, как нам приходилось отмечать выше, институт бекзаде не просто заимствован курдскими племенами у тюркских племен, а возникает на базе трансформации, в феодальных уже условиях, близких по своему генезису институтов, характерных для родоплеменной структуры пранских племен, существовавших у курдов задолго до прихода в край тюркских элементов.<sup>51</sup>

Существует институт бекзаде и у хемавенд, которые формально, таким образом, являются типичным джафским племенем, обладают широко распространенной среди «аширетных» курдских племен родоплеменной структурой тюркского типа. В соответствии с этим племя хемавенд делится на роды: бекзаде, которому принадлежит главенство в племени, и четыре подчиненных ему рода — решавенд, ремавенд, сафарвенд и синебесер. Подобно большинству курдских племен, усвоивших тюркскую схему родо-

племенной структуры, род бекзаде сохраняет у хемавенд также старое родовое название, которое обычно свидетельствует о большей или меньшей степени древности как самого рода, так и возглавляемого им племени. Таким названием господствующего рода племени хемавенд является челеби. 52

В связи с дискуссией по поводу этого термина на заседаниях Восточного отделения Русского Археологического Общества и на страницах издававшихся отделением Записок, В. Р. Розен, крупнейший русский востоковед, считал, что слово это «по-видимому, из тех, которые имеют большой культурно-исторический интерес и которые in писе содержат значительную часть истории создавшего их народа». 53 Сама дискуссия, в которой приняли участие такие крупные востоковеды, как В. Д. Смирнов и П. М. Мелиоранский, подтвердила эту оценку В. Р. Розеном термина челеби и показала, что слово это представляет крупный интерес для выяснения - ряда культурпо-исторических проблем малоазиатского средневековья и, в частности, для характеристики культурно-исторического облика средневековых малоазийских турок. Бесспорной, по-видимому, оказалась и связь этого термина с миссионерской деятельностью сирийцев-несториан в Азии. Дискуссию эту заключила уже цитировавшаяся нами Н. Я. Марра «Еще о слове челеби», в которой с достаточной убедительностью была продемоистрирована и обоснована связь этого интересного термина с курдами, их социальной структурой, культурой и языком. Анализируя термин челеби на широком историческом фоне с обильным привлечением культурно-исторических, лингвистических и этнографических данных, Н. Я. Марр, как мы уже отмечали, связывал этот термин, а с ним вместе и проблему этногенеза курдов, с древнейшими известными в то время периодами истории Малой Азии и Закавказья. Стремясь отмежеваться в этой связи от реакционной теории Куника о «северных арийских халдеях» как предках нынешних курдов, Н. Я. Марр выдвинул тогда гипотезу об относительно позднем заимствовании курдами их языка пранского типа. Однако — на что ввиду резко полемического характера статьи обычно обращалось мало внимания — Н. Я. Марр, одновременно, пользуясь содействием и советами таких крупных пранистов, как В. А. Жуковский, К. Г. Залеман, Ф. А. Розенберг, намечает возможные связи термина челеби с пранскими языками и пранской культурой. При этом, что для нас важно, на поиски такого рода связей Н. Я. Марра натолкнуло употребление в курдском языке термина челеби в характерном именно для хемавенд значении «знатный», «член господствующего рода», наряду со вторым его значением - «музыкант», «странствующий певец», «цыган», также отмечаемым в курдском. 54

Пе входя сейчас в рассмотрение всех соображений Н. Я. Марра о мотивах, вызвавших такое раздвоение значения термина челеби, отметим в дополнение к ним лишь одно соображение, имеющее, на мой взгляд, решающее значение в интересующем нас вопросе: к числу обитающих по соседству с хемавенд курдских племен, принадлежащих, как мы видели выше, к столь же древним обитателям края, как и хемавенд, и частично находящихся в крепостной зависимости от последних, относятся племена чагана, или зенгене, предки нынешних цыган, для которых характерно как раз это второе значение термина челеби. Следовательно, именно здесь, в районе древней Аррапхи, где затем последовательно существовали «царство Гармай» и Карка де бет Селох, нынешний Керкук, выработались в среде предков курдских племен все те значения термина челеби, которые заставили Н. Я. Марра совершенио правильно обратиться за разъяснением их не к местному, а к пранскому источнику.

С другой стороны, если мы не находим имени племени хемавенд в числе тех племен, которые принимали активное участие в распространении и укреплении власти Халифата в тех горных районах Малой Азии, которые

носят у арабских источников характерное название завазан — зозан — кочевка, то анализ термина челеби, являющегося старым названием главенствующего рода этого племени, дает нам неопровержимые доказательства того, насколько большое значение сыграли это и другие курдские племена в культуре и этногенезе нынешних малоазийских турок. Отмечать эту сторону вопроса — крупную роль пранских элементов в этнической истории Малой Азии в перпод зарождения и становления здесь феодальных отношений — методологически кажется мне весьма важным. Без учета этого, обычно игнорируемого, обстоятельства одним только «арабским завоеванием» мы не смогли бы объяснить крупное различие в этническом облике края в древности и в средние века до появления здесь тюркских племен. Выяснение этого крайне запутанного вопроса проливает свет и на средневековую историю курдского народа.



# 000000000000000000000

## ГЛАВА ВОСЬМАЯ

В предыдущей главе на примере курдских племен, обитающих на сравнительно небольшой территории в центре нынешнего Курдистана, мы имели возможность убедиться и в том, какую крупную роль в его истории сыграла многовековая пранская экспансия в Малую Азию, и в том, как причудливо переплетаются в быту, материальной и духовной культуре каждого из этих племен дериваты и реминисценции многотысячелетней исторической жизни края с явлениями более новыми, хотя также имеющими почтенную давность.

Мы видели также, что многие из этпх дериватов и реминисценций, как например история термина челеби или связь племени хемавенд с коневодством, несмотря на внешнелокальный характер, имеют принципиальное значение для этнической истории всего курдского народа в целом, дают возможность понять многие стороны его этиической истории. При этом, однако, как и всегда, приходится считаться с трудностью точной локализации отдельных фактов, так как надежные письменные источники отсутствуют, а имеющиеся касаются, как правило, лишь оседлого населения и почти ничего не говорят о кочевниках и их роли. Кроме того, нельзя не учитывать также что многие, типологически, казалось бы, близкие явления обусловлены различными и по времени и по происхождению факторами. Так, характерная для курдов родоплеменная структура несет в себе дериваты родового строя и в тех формах, какие характерны для автохтонного населения, и в специфически иранских формах, и в формах, связывающих ее с семитическим миром, и, наконец, она же подверглась воздействию родоплеменных норм тюрков.

Примерно такую же картину представляют собой столь же характерные для курдов пережитки матриархата. Если говорить о районе Керкука, в который, судя по данным хроники Карка де бет Селох, миграция «знатных родов» из Истахра продолжалась еще в сасанидскую эпоху, то нельзя не считаться с тем общензвестным фактом, что именно в Фарсе, по словам арабских и персидских авторов раниего средневековья, находилось несколько игравших крупную политическую роль «курдских», т. е., по-видимому, персидских кочевых племен, наличие которых отмечает еще Геродот. Среди этих племен упоминаются два племени, названия которых как будто не оставляют сомнения в том, что мы имеем дело с теми «амазонками», отряд которых, по словам Арриана, сатран Мидии Атропат демонстрировал Александру Македонскому. Племена эти носили названия  $A ext{з} a ext{$\partial$} - ext{$\partial$} y x m u$  'свободные девушки', 'девушки-азаты' и  $\Pi e p a ext{$\partial$} y x m u$  'победоносные девушки'. Следовательно, сама по себе экспансия в Малую Азию иранских кочевых племен могла сопровождаться и сопровождалась, по-видимому, появлением в крае значительного количества весьма древних реминисценций, приносимых этими племенами из района их первоначального обитания.

Ко всему этому надо добавить, что сами курды не оставались вноследствии на той, относительно небольшой территории горной части Северной Месопотамии, на которой их как уже сложившийся народ застает история. Наоборот, как в этом нетрудно убедиться, сопоставляя несколько сохранившихся в средневековых источниках списков курдских племен, племена эти в нервые века ислама и в последующие периоды тюрко-монгольской экспансии значительно расширили территорию своего первоначального обитания, чтобы частично раствориться, в свою очередь, в составе других народов, главным образом турок. Следовательно, явления, фиксируемые более ранними источниками для одного, узко локального района, впоследствии оказываются распространенными на значительно большей территории и приобретают более широкое значение.

Общая тенденция сложения и развития этнических общностей в этот период относительно ясна, и, несмотря на скудость и малую разработанпость источников, можно привести некоторое количество фактов, относящихся к другим районам Северной Месопотамии, подтверждающих и расширяющих те выводы, к которым мы приходим на основании материалов, относящихся к одному локальному району, история которого получает некоторое освещение на материалах местной хроники. Как ни тяжел был для народных масс период почти непрерывных военных действий или передвижений огромных по тому времени армий при Ахеменидах, Александре Македонском и Селевкидах, именно на этот период падает постепенно возрастающая активность народных масс, которая в конечном счете способствовала краху стремлений Ахеменидов и Александра к мировому господству, привела к развалу созданных ими мировых монархий и к возникновению на их развалинах большого количества мелких государств. «царей племен» — мулюк-ат-теваиф — называет восточная персидско-арабская исторнографическая традиция, не без некоторого основания используя этот термин и для названия феодализма вообще. 4 Особенно удачен оказывается он именно для горных районов Северной Месопотамии и прилегающих к ней областей, где, колеблясь в ту или другую сторону, проходила граница между основным претендентом на мировое господство — рабовладельческим Римом и восточными империями, от парфян и сасанидов, до Армении и Атропатены. Такими небольшими государствами, с переменным успехом отстаивавшими свою независимость от многочисленных претендентов на мировое господство всех рангов, были: Адиабена, с главным городом Арбелой, сирийская хроника которой является, по мнению исследовавшего ее болландиста Пеетерса, «младшей сестрой» 5 хроники Карка де бет Селох — области, вскоре вошедшей в состав Аднабены; 6 Гордуена, или Кордуна, как называют более поздние греко-римские источники страну кардухов Ксенофонта, также оказавшуюся в зависимости от Адиабены, и, наконец, Мигдония (Нисибии), Софена, Осроена и ряд других, более мелких владений. По словам Н. В. Пигулевской, исследовавшей относящиеся к этим небольшим государствам, на которые распадалась Северная Месопотамия, скудные восточные и западные источники, «эти области занимали каждая самостоятельное положение, имели своих царьков, но часто становились жертвами более крупных и сильных держав и попадали в зависимость от них». <sup>7</sup>

Причины, вызывавшие экспансию более крупных держав в Северную Месопотамию, хорошо известны: здесь издавна скрещивались основные торговые пути с востока на запад, и сама Северная Месопотамия относилась к числу богатых сельскохозяйственными продуктами областей Малой Азии, обладая к тому же крупными торгово-ремесленными центрами. Поэтому так понятны и экспансия сюда пранских и арабских кочевых племен, а временами и племен иного происхождения, если им удавалось одолеть высокие и труднодоступные для жителей равнины гориые перевалы,

и нопытки Рима и других империй превратить эти маленькие государства в свои провинции, ставя на месте местных царьков своих чиновников. Если история соседней Армении, сумевшей отстоять свою независимость и даже превратиться одно время в государство мирового значения, относительно хорошо известна, как освещена и ее роль в этой борьбе с иноземными захватчиками, то почти совершенно не изучена история таких соселних с нею и часто находившихся в зависимости от нее медких областей, как Осроена, образованная в 132 г. до н. э. селевкидским ставленником и наместником, персом по происхождению Осроем, где в 127 г. воцаряется араб Абду иби Маз'ур, ставший родоначальником династии правителей Осроены, придерживавшейся проримской ориентации, в что, однако, не мешает М. И. Ростовцеву определить ее как «полупранскую» и относящуюся к «полупранской культуре»; Софена и Гордпена, возникшие как полунезависимые владения в туже эпоху селевкидских смут и затем то входившие в состав армянских владений, то присоединяемые к Риму, то, наконец, захватываемые парфянами. Не так уж велики и сохранившиеся в восточных и западных источниках и в местных сирийских хрониках материалы по истории Нисибина и Адиабены этого периода. 10

При всей слабой изученности этих весьма скудных материалов один вывод напрашивается с несомненностью: по своей социально-экономической структуре все эти мелкие государства Северной Месопотамии и соседних с ней районов принципиально отличались от рабовладельческих деспотий Древнего Востока, на развалинах которых они, в сущности, возникли. Как бы ни велико было значение в жизни этих гсударств рабовладельческого уклада, как бы велики ни были рабовладельческие традиции, сохранившиеся под влиянием непрерывного греко-римского и пранского воздействия на эти государства, все же в них уже были всё усиливающиеся черты, характерные для раннефеодальных государств. Они сложились и развивались как один из несомненных результатов кризиса рабовладельческого мира, как результат борьбы населения горной варварской периферии против рабовладения. В этом их антирабовладельческом характере, как бы слаб он ни был и как ни была противоречива их социальная природа, и состоит, на мой взгляд, в первую очередь, прогрессивное значение этих небольших государств, противополагавших себя рабовладельческим империям и пытавшихся вести против них борьбу.

Вести эту неравную борьбу небольшим государствам Малой Азии приходилось на два фронта — и против греко-римского мира, и против мира иранского, причем борьба эта шла в самых разных направлениях, охватывая все, кажется, стороны общественной жизни. По существу это были различные формы проявления напряженной классовой борьбы подавляющего большинства населения этих новых государств против класса рабовладельцев, борьба за ликвидацию рабовладельческих деспотий, за ликвидацию самого рабовладельческого строя, та борьба, которая в конечном счете привела к окончательному сложению в странах Передней Азии феодальной формации. 11

С этой же позиции, думается мне, следует оценивать и те этиические процессы, которые происходили в этот период в крае. Прежде всего это относится к двум волнам чужеземной экспансии, встречавшимся друг с другом как раз примерно в районе Северной Месопотамии. Я имею в виду греко-римскую колонизацию, шедшую с запада, и продвижение в Малую Азию кочевых, по преимуществу, иранских племен, шедшее, в основном с востока. Обе эти волны различались не только в этиическом и культурном отношениях, но и по своей социальной природе, а следовательно, и по результатам своего воздействия на этиический облик края.

Греко-римская экспансия, как известно, внесла заметные изменения в относительно небольшую группу населения. Сосредоточенные по преи-

муществу в городах, представители класса рабовладельцев и местной, арамейской и персидской, знати в значительной мере не только усвоили греко-римскую культуру, но и сами путем браков смешивались с греческими и римскими колонистами. Как ни велика была на первый взгляд «эллинизация» стран Передней Азии, в том числе и Северной Месопотамии, в селевкидский и парфянский периоды, она все же носила в этическом плане весьма ограниченный характер. Даже города, основанные грекомакедонскими колонизаторами и получившие благодаря этому характерное для античного мира-полисное устройство, не были построены на пустом месте. Это были старые города с местным коренным населением, которое, так же как и насильно переселявшееся в эти города население из других мест, нопадало в зависимость от новых вершителей судеб — греко-македонских пришельцев. Понятно, что в таких случаях за борьбой этиических элементов стояла имевшая гораздо большее значение классовая борьба, лишь дополняемая и усиливаемая борьбой этинческой. 12

За пределами относительно узкого круга своих и чужеземных эксплуататоров, жадно усваивавших все положительные и отрицательные стороны античной рабовладельческой культуры, эта греко-римская экспансия никакого влияния на культурный, а тем более этнический облик края не оказала, и с этой точки зрения нельзя не согласиться с М. И. Ростовцевым, пришедшим к выводу, что в течение эллинистического периода народные массы по-прежнему жили своей жизнью, сохраняя свой язык, обычаи и религию. 13

Было бы, однако, совершенно неверно механически переносить эту характеристику «эллинистической» экспансии на шедшую ей навстречу экспансию «пранскую» (безразлично мидийскую, ахеменидскую, парфянскую или сасанидскую) на том лишь основании, что для эксплуататорской верхушки малоазийских стран эта экспансия имела почти такое же значение, как экспансия «эллинистическая». Принципиальное различие состоит в том, что пранская экспансия сопровождалась переселением значительных масс пранских кочевых племен, которые, попав в район пового обитания, не только существенно меняли его этнический состав, но и изменялись сами. Менялся, следовательно, этнический облик уже не незначительной по численности эксплуататорской верхушки, а подавляющего большинства населения, интегральной частью которого постепенно становились пришельцы, в социальном отношении оказывавшиеся в массе ближе к широким слоям основного населения, нежели к его господствующей верхушке.

Не следует, конечно, думать, что этот многовековой процесс происходил безболезненно, что последствия его тяжело не переживались местным населением, несомпенио, страдавшим при передвижении кочевников. Как ни скупы в оценках положения широких народных масс источники этого периода, но и в них мы находим достаточно яркие свидетельства того, что приход новых племен тяжело отражался на местном населении. Так, смиренный клирик Мешихазеха, составляя по старым источникам свою «хронику Арбелы», в таких словах описывает налет на Адиабену парфян: «Разгневались эти угнетатели-волки, а когда они вернулись с войны победоносными, они вторглись в нашу землю, наши города разрушили, ограбили и отправились в свои земли, царя же Нарсая они утопили в Большом Забе». 14

В конечном итоге Адиабена прочно входит в состав Парфянского государства и ее царю снова возвращается одна из прерогатив парфянских царей — «золотой трои». В тому времени, совнавшему с крупным набегом на страны Малой Азии алан, полчища которых при содействии царя Иверии Фаразмана в 136 г. н. э. напали на Албанию и Атронатену и, разорив эти богатые страны, прошли через Армению и Каппадокию, где их

с большим трудом удалось разбить и прогнать обратно, относится и чрезвычайно интересный эпизод, описание которого сохранилось в той же хронике Адиабены. Летописец этой местной хроники подробно и обстоятельно описывает поход объединенных парфянско-адиабенских войск, предпринятый в правление парфянского царя Бологеша II (ум. 147 г. н. э.) и по его инициативе для усмирения «восставших народов, которые нападают на горные области Карду, грабят и вырезывают многие города». По словам хроник, в поход выступило 20 000 пехотинцев. Н. В. Пигулевская совершенно справедливо пишет по этому поводу: «Последнее обстоятельство, вероятно, связано с необходимостью похода в горы, где конница действовать свободна не могла. Войска двинулись против «восставших». Это последнее выражение заставляет думать, что речь идет не только о нападении каких-то орд со стороны, но и о восстании целых областей». 16

Было бы весьма заманчиво сопоставить «горные области Карпу». в которые, по словам хроники, направлялось для усмирения восставших парфяно-аппабенское войско. с Гордиеной, т. е. страной кардухов, которая вошла, как известно, в состав Алиабены и с которой область Карду обычно сопоставляется. 17 Однако такому сопоставлению мешает сам текст хроники, в которой повествуется о том, что правитель Адпабены Ракбакт прибыл ко двору парфянского царя в Ктесифон, куда через 16 дней прибыли алиабенские войска пол команлованием его брата Аршака, и из Ктесифона объединенные парфяно-адиабенские силы направлялись на усмирение «восставших» в «горные области Кариу.» события в которых беспокоили не правителя Адиабены, а находившегося в Ктесифоне Вологеша. Когда же. проникцув в «горные области Карду», парфяно-адиабенские войска пол командованием Аршака были «заперты» врагами в ущелье. а Рактбакт, поднявшийся на гору, чтобы проложить путь Аршаку и его войску, пал в битве «среди войска врагов», то «видя это, восставине хотели спуститься с долины и взять все города Аршака», по этого им сделать не удалось, так как «другой варварский народ» напал на восставших. Подобно «разбойникам, они пришли, чтобы уничтожить их города, сжечь и ограбить все, что в них есть, включая их жен». «Восставшим» пришлось отказаться от своего замысла напасть на «город Аршака» и с большим трудом отбить нападение «другого варварского народа».

Следовательно, неоднократно высказывавшиеся предположения, что сообщенный хроникой Арбелы эпизод является всего лишь новым вариантом сообщаемого Аррианом рассказа о том, что Вологені оказался не в силах справиться с нашествием на его нарство алан и остановить их лвижение удалось лишь правителю Капподокии, отпадает, поскольку в хронике сообщается о других событиях, происходивших в другом районе. Речь идет о каких-то крупных событиях, имевших характер внутренних процессов на территории, близкой к Алиабене, кровно затрагивавших интересы ее населения. С этой точки зрения сопоставление «горных областей Карду» с Гордиеной кажется более чем вероятным; когда читаешь хронику, невольно приходят на ум и слова Ксенофонта о трудностях передвижения на коне по горной местности, и отмечавшаяся им же воинственность кардухов и их уменье сражаться в своих родных горах, подмеченная тем же автором родоплеменная вражда между кардухами и армянами, приведшая к тому, что оба берега пограничной реки Кентрит оставались пустынными. Однако всё это — явления типологического порядка, в одинаковой мере характерные для любой горной страны, население которой обладает родоплеменной структурой. Стоит винмательно вчитаться в текст хроники. чтобы прийти к выводу, что сообщаемый ею эпизод никак не может быть идентифицирован с Гордиеной.

В самом деле: во-первых, инициатором похода против «восставших» мятежников является находящийся в Ктесифоне Вологеш, которого эти

события волнуют больше, чем правителя соседней с Гордиеной Адиабены и который неоднократно требует от Ракбакта, «чтобы тот без промедления» прибыл в Ктесифон, куда направляются и войска Адиабены, совершая марш вдоль берега Тигра, от Большого Заба до Описа, в направлении, обратном тому, по которому шли в свое время греческие наемники, направляясь в страну кардухов. Во-вторых, когда направленные из Ктесифона парфяно-адиабенские войска попали в окружение в «горных областях Карду», то «восставшие» хотели спуститься в долины, в пределы Адиабены, т. е. эти горные области находились по соседству с районом Арбелы. В-третьих, к «горным областям Карду» примыкала страна, где жил враждебный населению этих областей «другой варварский народ».

Следовательно, «горные области Карду» находились в горах между Ктесифоном и Арбелой, примерно там, где обитали кочевые племена в пределах горной части соседящей с Арбелой с юга области Карка де бет Селох, т. е. в районе нынешнего округа Сулеймание, восточнее же находились пределы обитания неоднократно разорявших Карка мидийских племен, фигурирующих в хронике под названием «другого варварского народа». Стоит только прочесть рассказ летописца Арбелы, имея пред собой карту, чтобы убедиться, что автор рассказывает о событиях, происходивших именно на данной территории, и что речь идет об обычном усмирении кочевников-горцев, тревоживших своими набегами столицу Вологеша и близлежащие равнинные области. При попытке же отождествить «горные области Карду» с Гордиеной рассказ хроники теряет всякий смысл и становится, отнюдь не по вине автора хроники, еще одним аргументом в пользу соображения Пеетерса о недостоверности этого исключительного по своей ценности источника. 18

Что же касается названия Карду, прилагаемого летописцем к «горным областям», восставшим против власти парфян, то, как во многих подобного рода случаях, когда летописец передает сведения, известные ему лишь на основании предания или старых источников, мы имеем дело с контаминацией нескольких терминов, в той или иной степени известных летописцу и сведенных им по мере разумения воедино. С одной стороны, более чем вероятно, что в этом термине отразились реминисценции старого, уже давно переставшего существовать Касситского государства Кар-Дуньяш, локализуемого И. М. Дьяконовым в верховьях Диалы, 18 т. е. как раз в том районе нынешнего округа Сулсймание, где, судя по маршруту движения парфянско-адиабенских войск, должны были находиться «горные области Карду». С другой же стороны, ко времени написания хроники Арбелы, написанной между 540 и 569 гг., 20 т. с. уже в конце сасанидского владычества, термин  $\kappa y p \partial$  в качестве названия ираноязычных племен, обладающих военно-племенной структурой, был уже известен: арабоязычные и персоязычные авторы первых веков ислама прилагают этот термин к обитавшим в Южном и Центральном Иране иранским кочевым племенам, обладавшим аналогичной структурой и объединенным в несколько конфедераций — рам. 21 Следовательно, этот термии вполне мог быть приложим и к другим племенам, в частности, к пранским кочевым племенам на западе Сасанидской империи, где их военная и политическая роль была, пожалуй, даже значительнее, чем в дентре страны. Вместе с другими, в первую очередь арабскими племенами, пранские племена, обитавшие в Северной Месопотамии, являлись весьма эффективным кордоном, затруднявшим проникновение на восток военных сил западных противников парфян и сасанидов. Такое использование военизированных племен для несения пограничной службы настолько типично, что можно было бы написать целое исследование о роли арабских племен на южных и восточных границах Византии, об аналогичной роли курдских и тюркских племен на западных и в особенности на восточных границах Османского султаната империи Сефевидов, при Надир-шахе, при Каджарах и даже в наши дни в Саудовской Аравии, где эту функцию выполняют поселения «Ихван». Таким именно путем появились в средние века «курды» в Средней Азии, в Белуджистане, в Синде, в Афганистане.<sup>22</sup>

Если в первые вска ислама этот термии обычно прилагается в мусульманских источниках только к «курдам» Фарса и других районов южного и центрального Ирана, то это объясняется, по-видимому, тем, что западные племена «курдов», быстро усвоившие ислам и ставщие клиентами арабских племен, воспринимались этими источниками, да, пожалуй, и всеми современниками, как «мусульманские» племена,<sup>23</sup> а восточные «курды», сохранявшие, видимо, дольше свои доисламские качества, продолжали именоваться «курдами» и лишь впоследствии, когда к сельджукской эпохе это различие пропало, то снова термии «курд» стал применяться ко всем праноязычным племенам, обладающим военно-племенной структурой, в отличие от таких же арабских и в особенности тюркских племен.24 Вполне вероятно, что составлявший для епископа Арбелы свою детопись Меннихазех, использовавший большое количество ранних документов, мог употреблять термин  $\kappa \mu n \partial$  в его старом, поисламском значении, возродившемся затем в XII в., когда впервые в арабской литературе появляется термин Курдистан — 'страна курдов', для обозначения небольшой области в Северной Месопотамии, примерно совпадающей с районами. о которых у нас идет речь. 25 Поскольку арабская графика не передает гласных и огласовка в собственных именах в арабских текстах весьма условна, для нас большое значение наряду с сирийскими формами приобретает свидетельство Марко Поло, также слыхавшего этот термин применительно к обитавшим в горах Мосула курдам в форме  $\kappa a p \partial .^{26}$ 

Все изложенное выше не исключает, конечно, того, что в средневековых сирийских текстах это, известное Машехазеху, летописцу Адиабены, значение термина «карду» могло быть спутанным и, как легко убедиться из собранных Г. Р. Драйвером материалов, действительно путалось с фонетически близкими к нему формами названия страны кардухов Гордиены, известной сирийским авторам как Джазарта де Карду.<sup>27</sup> Из этого, однако, не следует, что такая путаница должна сохраняться в науке.

В настоящее время можно считать установленным, что никакой генетерминами  $\kappa \eta p \partial$  if  $\kappa a p \partial \eta x$  he cymectbyet. тической связи межлу кроме чисто внешнего созвучия. Так же, по-видимому, мало оснований. кроме возможных фонетических параллелей, для сближения этого термина, ставшего в средние века названием народа, большая часть которого называет себя курмандж, с этнотопонимикой Древнего Востока. Ничего в этом, конечно, плохого нет, потому что можно перечислить множество народов, обладающих названиями, не поддающимися сколько-нибудь убедительной этимологии, что, однако, ни в какой мере не сказывается на выяснении их исторического прошлого. Поэтому сама по себе проблема этимологизации термина «курд» не относится к числу вопросов, имеющих серьезное научное значение. Тем не менее, однако, из всех предлагавшихся этимологий наиболее убедительной кажется та, которая связывает этот термин с широко распространенным в большинстве пранских языков словом горд 'храбрец', 'богатырь'. Ho своей семантике, связывающей это понятие с названием народа, слово это является двойником столь же широко распространенного в пранских языках слова пахлав-ан, являющегося, в свою очередь, одной из диалектальных разновидностей названия нарфян пахлав. Семантика этих слов, так же как и семантика таких терминов, как например имеющего столь важное значение для характеристики исторических судеб курдского народа челеби 28 и ахеменидского кара, реминисценции которого также можно обнаружить в курдском, тесно связапа с военно-племенной структурой, принесенной в Малую Азию пранскими племенами и получившей затем у курдов дальнейшее развитие.

Если при этом термии кара означал, как известно, 'народ-войско', то донесенный нам от сасанидской эпохи источниками первых веков ислама термин курд уже имеет более узкое значение и, подобно проникшему из арабской среды термину 'аширет, прилагается к обладающим военно-илеменной структурой племенам для выделения их из остальной массы населения, не обладающей такой структурой. Общим для кара курд будет то, что в отличие от имеющих только социальное значение терминов вроде ташфе, эль, 'аширет и т. п. оба эти термина относятся только к иранским племенам, т. е. наполнены этническим содержанием и е могут быть применены в отличие от терминов второго порядка к любому племени, обладающему военно-племенной структурой.

В этой связи, мие думается, исключительно большое значение приобретает характеристика быта и обычаев парфян, данная римским историком Помпеем Трогом, сохранившаяся в кратком изложении Юстина.<sup>29</sup> В свое время Я. А. Манандян не увидел в материалах Трога ничего, кроме доказательства наличия рабов в Нарфии и в Армении, считая рабство недостаточно распространенным институтом в этих странах. 30 Н. В. Пигулевская, давая русский перевод относящегося к описанию парфян Помпея Трога текста Юстина, показала, что в нем мы встречаемся с двумя неравнозначущими терминами: servi, означающим «рабов», которые, по словам Трога, в отличие от «свободных» (liberi) не имели у парфян права ездить верхом, и servitotes, который должен быть переведен как «зависимые», «несвободные» и возможно даже «клиенты». Этот второй термин Трог и употребляет при характеристике войска парфян, которое, по его словам, «не как у других народов свободное, но в большей своей части состоит из зависимых». Из 50 тысяч парфянских конников, сражавшихся против Антония, как утверждает Трог, только 400 были свободными. 31

Если мы дополним эту характеристику парфянского общества, даваемую Трогом в военном отношении, его словами о том, что «зависимых» никому не дано право освобождать и что «ближайшим к царю является сословие высших, из которых они имеют военачальников на войне и правителей в мирное время», а также вспомним, что право ездить верхом было у парфян прерогативой «свободных», то перед нами будет характерное описание той же мидо-персидской кара. В самом деле, ведь о подчинении одних персидских племен другим говорил еще Геродот, 32 а начавшееся рас-слоение персидского общества также общеизвестно. Новым для парфян будет, пожалуй, лишь большая роль конницы, что еще раз подчеркивает значение коневодческих племен в пранской экспансии на запад, да еще то обстоятельство, что наметившееся классовое расслоение получило, как и всегда в рабовдадельческом и феодальном обществах, сословное оформление. С этой точки зрения военно-племенная структура парфян, домесенная нам в сухом описании Трога, занимает, как и следовало ожидать, срединное положение между мидийско-персидской кара и сасанидскими «курдами».

В этой связи приобретает существенное значение свидетельство того же автора хроники Адиабены Мешихазеха, который, рассказывая о событиях, связанных с крушением Парфянского царства и становлением Сасанидской монархии, пишет: «В предшествующее время персы желали свергнуть с престола партавов; много раз испытывали они свои войска в войне, но были прогнаны, так как не могли победить партавов. Когда поняли это персы и меды, они сошлись с Шахратом, царем Адиабены, и Домицианом, царем Карка де бет Селох, и весной они повели сильную войну с партавами. Партавы были побеждены, и их царство погибло навеки. Итак, сначала они (персы и меды) заняли Междуречье, потом Бет-

Арамайе, потом Бет-Забдай и Арзуи, в течение одного года заняли они все эти земли. Все старания партавов были тщетны, ибо пришел их день и наступил их час. Наконец они совершенно бежали в горы высокие и оставили персам все свои земли и все свое богатство, которое сберегалось в городах».

Я сейчас не останавливаюсь на том, насколько точно передает это бесхитростное повествование летописиа фактическую сторону борьбы возглавлявшейся Сасанидами коалиции персидских и мидийских племен, против племен парфянских, происходившей между 221 и 224 гг. н.э. Вопрос этот с достаточной полнотой освещен И.В. Ингулевской, в переводе которой я привожу выдержку из сприйской хроники Адиабены. 33 Нам важно другое - то, что вооруженные отряды парфянских племен, сражавинеся против таких же отрядов илемен мидо-персидской коалиции, после своего разгрома не возвращаются в Парфию, как можно было бы предполагать, если бы там, далеко на востоке, обитали те племена, вооруженные отрялы которых сражались в Северной Месопотамии. По словам летописца, эти вооруженные отряды «бегут в горы высокие». Следовательно, они уходят в ту высокогорную часть Северной Месопотамии, где уже заполго по этого обитали пранские пастушеские племена. Это возможно в двух случаях: либо под парфянами летописец имел в виду и их «клиентов» из числа обитавших в горах Северной Месопотамии пранских племен, обладавших военно-племенной структурой, либо — сюда переселялись и парфянские племена. Последнее предположение кажется мне более вероятным хотя бы потому, что автор хроники довольно четко отличает парфянские племена, игравшие существенную роль в судьбах его родной Адиабены, от племен персидских и мидийских.<sup>34</sup> Следовательно, миграция пранских пастущеских племен в Северную Месопотамию прополжалась и в парфянский период, как продолжалась она, насколько можно судить по материалам хроники Карка де бет Селох, и при Сасанидах.

Как известно, к концу сасанидского периода, когда после крушения этой империи арабы начали свою стремительную экспансию в страны переднеазнатского мира, они уже застали в горных районах Северной Месопотамии курдские племена, сложившиеся в определенную этническую общность. Илемена эти, явившиеся ядром нынешнего курдского народа, в свою очередь приняли вскоре активное участие в политической и культурной жизни средневековой Передней Азии. Эта средневековая история курдского народа, о которой имеются многочисленные свидетельства различных многочисленных письменных и устных источников, может считаться в настоящее время выясненной хотя бы в своих общих чертах. Если еще в недалеком прошлом была тенденция игнорировать в исторических схемах историю курдского народа и его роль в исторической жизни народов и стран Передней Азии, то после появления работ В. Ф. Минорского, А. Заки, Р. Ясеми, Х. Хузни, В. П. Никитина и других это уже не представляется возможным.

В напи дни мы наблюдаем завершение этого процесса, когда курдский народ, являющийся, как и все народы мира, по словам Ф. Энгельса, продуктом угнетенных классов, зь прожив бурную и богатую внешними и внутренними событиями средневековую историю, трансформируется в нацию и ведет в результате возросшей активности тех же угнетенных классов упорную борьбу за свои суверенные права. Вполне естествен поэтому вопрос, когда же начался этот процесс, начиная с какого времени те различные между собой многочисленные компоненты, появление которых на территории края мы постарались проследить в настоящей работе, складываются в такую общность, относительно которой можно говорить как об ядре будущего курдского народа. В значительной мере ответ на этот вопрос зависит от того, когда началось то «разграничение на группы

по языку», которое, продолжаясь в течение всего средневековья, в конечном счете обусловлено процессом консолидации разрозненных племен в народы, а затем в нации.

Как известно, для Северной Месопотамии уже к моменту краха старых рабовладельческих деспотий и образования на их развалинах Мидийского, а затем Персидского государства подавляющая часть городского населения и бо́льшая часть сельского оседлого населения говорила на сирийском языке. Существовавшие здесь до этого местные языки, в том числе и хурритский, постепение отмирали, а если и сохранились, то при почти обязательном в таких случаях двуязычии. Греческий язык, появившийся в городах в связи с эллинистической экспансией, затронул только рабовладельческую верхушку и не оказал влияния на народные массы. Зато всё возрастали влияние и удельный вес пранских языков, получивших распространение не только среди господствующей верхушки, но и среди некоторой части сельского оседлого, а в особенности кочевого населения, где также по мере роста экспансии пранских племен возрастал и удельный вес пранской речи. При этом мы должны считаться с двумя моментами: во-первых, с двуязычием, которое не могло не приводить к скрещению пранской речи с семитической и, во-вторых, с теми диалектальными различиями, которые, несомненно, существовали в речи каждого из иранских племен. Стало быть, как это мы уже неоднократно отмечали, попавшие на территорию Северной Месонотамии пранские диалекты не продолжали своего прежнего развития, а складывались в новый язык, свойственный в настоящее время курдам.

Наши сведения о курдском языке в плане его исторического развития не спускаются глубже уже упоминавшегося «Плача об арабском нашествии», фрагменты которого опубликовал Р. Ясеми. Как ин незначительны эти фрагменты, они все же позволяют утверждать, что уже в сасанидскую эпоху курдский язык обладал большинством тех характерных особенностей, которые свойственны ему в более позднее время и которые отличают его от других пранских языков. За Стало быть, мы можем говорить о курдах как о народе, говорящем на самостоятельном языке уже в VI—VII вв. н. э.

Однако давшая нам обильный материал по предыдущим периодам исторической жизни хроника Адиабены донесла до нас еще более раннее свидетельство. Повествуя о походе объединенных нарфянско-адиабенских войск против «восставших» племен в «горные области Карду», Машихазеха говорит, что командовавший этими войсками Аршак был заперт с частью войск в ущелье «одним из глав восставших, имя которого было Кизо». 37 Имя это носит настолько характерный курдский облик, что, на мой взгляд, может служить доказательством существования уже в это время курдского языка. Обладая характерным для курдских имен собственных суффиксом -о, являющимся одновременно показателем звательного падежа имен мужского рода, имя это вместе с тем этимологически должно быть сопоставлено с курдским кыз 'девушка', словом, которое, как мне это пришлось констатировать ранее, 38 связано с рядом аналогичных терминов пранских языков и языков древнего населения Малой Азии, а связь которого с тюркским кыз обусловлена лишь внещним созвучием. А раз так, то имя этого вождя «восставших» подтверждает и наши соображения о том, что описываемые в хронике события происходили в районе расселения предков нынешних курдских племен, и то, что среди этих племен существовали сохраняющиеся еще и по настоящее время у курдов сильные реминисценции матриархата.

Происходившая в период VII в. до н. э.—VI в. и. э. почти тысячелетняя экспансия пранских настушеских племен, обладавших, как правило, военно-илеменной структурой, в горные районы Северной Месопотамии привела к существенному изменению этинческого облика этого и без того сложного в этинческом и языковом отношении края. Если в земледельческих долинах в основном продолжается семитизация населения, приведшая к сложению средневековых сирийцев, то в высокогорных областях, где уже к этому времени распространились характерные формы кочевого скотоводства, преимущественное распространение получает пранская речь. Это, само собой разумеется, не исключает того, что здесь встречались земледельческие районы с преобладанием иранских элементов и скотоводческие районы с преобладанием семитических.

В результате в центре нынешнего Курдистана начинается постепенный процесс образования на базе различных пастушеских племен с явным преобладанием пранских элементов курдской народности. Происходит этот процесс примерно во II—VI вв. н. э., т. е. в период парфянского и сасанидского владычества, когда пранские племена с военноплеменной структурой играли существенную роль в политической жизии Малой Азии. Таким образом, по времени он совпадает с крахом в этих районах рабовладельческого мира и сложением раннефеодального общества.





#### ПРИМЕЧАНИЯ

#### К главе первой

<sup>1</sup> R. T. Braidwood. A prelimiary notes on prehistoric excavations im Iraqi Kurdistan. 1950—1951, Iraq. VII, 2, 1951, стр. 99 и след.; Ralf S. Solecki. A paleolithic site in the Zagros Montains of Northern Iraq. Sumer, XI, 1. 1953, стр. 63 и след.; Carleton S. Coon. Cave Explorations in Iran. Philadelphia, 1951.

R. T. Braidwood. Near East and the Foundations for Civilisation. Oregon,

1952; V. Gordon C h i l d e. New Light on the most Ancien East. London, 1952. Pycck. перевод: Гордон Ч а й л д. Древнейший Восток в свете новых раскопок. М., 1956; Всемирная история, т. 5, М., 1955, стр. 125 и след.

3 И. М. Дьяконов. История Мидии. Л., 1956, стр. 96.

4 Т. В urton. Excavations in Azerbaijan 1948. London, 1951, стр. 206 и след.

5 R. Chirshman. Fouilles de Sialk, près de Kashan, 1933, 1934, 1937, tt. I и II. Paris, 1938, стр. 113 и след.; здесь помещен подробный разбор антропологического материала, сделанный таким круппым знатском, как Валуа (H. V. Vallois. Les ossements humains de Sialk). 11. М. Дьяконов (ук. соч., стр. 97, прим. 2), ссылаясь на вполне оправданный вывод Валуа о том, что ассироиды проникают за предгорья Загроса относительно поздно, пытается поставить антропологический тип в свизь с изыком и, несмотри на отсутствие изыковых данных, пишет, что эти ассироиды были «по изыку, вероитно, хурриты». Достаточно напомнить, что несомненные тюрки по языку — туркмены, азербайджанцы, турки — в антропологическом отношении не принадлежат к монголоидам, чтобы прийти к выводу о том, насколько необоснованны попытки судить о языке того или иного народа на основании его антропологического типа. Сам И. М. Дьяконов совершенно справедливо считает «более чем сомнительными» попытки некоторых буржуазных антропологов обнаружить среди населения Древ-

него Прана монголондов и «нордический тип» (там же). Всемирная История, т. І. М., 1955, стр. 224. Ороли дравидийских элементов этноглоттогоническом процессе в Передней Азии см.: С. И. Толстов. По следам древнехорезмийской цивилизации. М., 1948, стр. 72-74; там же приводится основ-

ная литература вопроса.

<sup>7</sup> См. Г. Чайлд, ук. соч., стр. 38—39, со ссылкой на выводы Э. Шпейзера и
 Э. А. Мейера; о том же, в сущности, говорит С. П. Толстов (ук. соч., стр. 74).
 <sup>8</sup> Правильно: Кал'ат-Джармо.

 Всемирная История, т. I, стр. 126—127.
 О. Вильчевский. Мукринские курды. Переднеазиатский этнографический сборник. М., 1958, стр. 187.

11 Г. Чайлд, ук. соч., стр. 47.

12 На это обстоительство обращает внимание, в частности, С. В. Киселев (Всемир-

ная Петория, т. І, стр. 134).

<sup>13</sup> О. Вильчевский. Мукринские курды, стр. 194; А. А. Аракелян. Курды в Персии. Изв. Кавк. отд. РГО, 1904, т. XVII, № 1, стр. 11; G. de Morgan. Mission scientifique en Perse, t. II, Études Geographiques. Paris, 1895, crp. 27.

Мукринские курды, стр. 217—218. Мукринские курды, стр. 219. <sup>14</sup> О. Вильчевский.

15 О. Вильчевский.

16 Г. Чайлд, ук. соч., стр. 165—166. 17 Г. Чайлд, ук. соч., стр. 327 и 330.

<sup>18</sup> Г. Чайлд, 18 Г. Чайлд, ук. соч., стр. 361. 19 Г. Чайлд, ук. соч., стр. 184 и 298.

20 Мухаммед Бехмен Бехмен - Беки. Иравы и обычан племен Фарса. Тегеран, 1324 г. пранского солнечного летосчислении/1945 г. н. э. (на перс. яз.). Рец.: Н. А. Кисляков. Мохаммед Бахман Бахман Биги. Обычаи племен Фарса. Со-

- 21 Ксенофонт. Анабазис, кн. IV, гл. 1, ст. 8.
- 21 К с е и о ф о и т. Анаоазис, ки. 1 у. гл. 1, ст. 8.
  22 Г. Ч а й л д, ук. соч., стр. 174.
  23 Г. Ч а й л д, ук. соч., стр. 189.
  24 Всемирная история, т. 1, стр. 192.
  25 И. М. Д ь я к о и о в. Заметки по урартской эниграфике, П. Эниграфика Востока, VI, 1952, стр. 110; Г. А. М е л и к и ш в и л и. Урартские клинообразные надииси. Вестиик древней истории, 1953, № 1, стр. 292 и след. Соображения Г. А. Меликишвили (Происхождение грузинского народа. Тбилиси, 1952) о том, что в состав хурритов иходили матиены Геродота, а также известные древним авторам статаже для предправляют сложность. племена алародиев, саспейров и армениев, лишний раз подчеркивают сложность. пеодпородность состава тех илемен, которые могут быть объединены под названием хурритов, состав которых в разное историческое время менялся. Г. А. Меликишвили правильно отвергает устарелые и противоречащие фактам гипотезы 11. А. Джавахишвили и С. И. Джанашиа, рассматривавших большинство древиих народов Малой Азии как примых предков грузин. Он считает, что поскольку «речь может идти лишь о изыковом родстве этих древневосточных народов (протохетты, хурриты, урартийны и т. д.) с грузинскими и другими кавказскими племенами, то нельзя говорить о прямой преемственности между иими и названными ближневос-точными народами» (Г. А. Меликишвили. К истории древней Грузии. Тоилиси, 1959, стр. 13—14). Эта бесспорная истина не нуждается, однако, в заимствованной у того же С. И. Джанашиа идее об имманентной «этнической индивидуальности» грузинских племен (там же).

11. М. Дьяконов. История Мидии, стр. 98.
 27 С. И. Толстов, ук. соч., стр. 78—79.

28 Б. Грозный. Проиндийские письмена и их расшифровка. Вестник Древнего Мира, 1940, № 2, стр. 15 и след. Точку зрения Б. Грозного разделяет, как известно, акад. В. В. Струве (см. его статью: Дешифровка проиндийских племен. Вестн. АП СССР, 1947, № 8). Следует, конечно, быть крайне осторожным с такого рода сопоставлениями, так как при незначительном объеме материала, к тому же относищемуся к языковым фактам, отдаленным от нашей эпохи несколькими тысячелетиями, очень легко принять случайную фонетическую близость отдельных терминов за явление генетического порядка. Типичным примером такого рода педоразумений может служить известная гипотеза Ф. Гоммеля о близости между собой сумерийского и тюркских языков (F. H o m m e l. Ethnologie und Geographie des alten Orients. München, 1926, стр. 21) на основании фонетической близости нескольких терминов; С. П. Толстов использует эту гипотезу для установлении свизи языков древних насельников Средней Азии, Индии и Малой Азии (С. П. Толстов, ук. соч., стр. 79). По, во-первых, остальные языки, связь между которыми намечает С. П. Толстов, не имеют генетического отношения к тюркским языкам, и, во-вторых, творкская речь впервые появляется, во всяком случае в южной части Средней Азии, Пидии, Пране и Малой Азии, по крайней мере на три тысячелетия позднее. Эта гипотеза лишь затрудняет в целом правильные выводы С. П. Толстова о характере языковых связей Передней Азии в древности. Несмотря на свою несостоятельность, гипотеза Гоммели получила широкую популярность в трудах националистически настроенных турецких ученых, утверждающих, что турки и их язык якобы являются прямыми потомками сумерийцев и их языка.

И. М. Дьяконов. История Мидии, стр. 98, прим. 5.
 Mission scientifique en Perse, т. V, 1889—1891.

<sup>81</sup> О. Вильчевский. Лингвистические материалы по истории общественных форм в Курдистане. Сб. «Пранские языки», т. І, Л., 1945, стр. 27. Отмечая эту сторону вопроса, я в первую очередь имею в виду типологическую близость культур подавлиющего большинства населения горных районов Малой Азии, Закавказья и Прана. Близость эта, подкрепляемая возникавшими в разные времена и по разным причинам этническими связями, дает себя знать почти на каждом шагу и, если отвлечься от реальной истории, создает подчас впечатление реальной этнической близости и непрерывности культурной и исторической традиции нынешних народов Малой Азии, Закавказья и Прана. Вот почему приходится быть столь осторожным с такого рода сопоставлениями, пока они не подкреплены фактами конкретной истории, как например, это имеет место в отношении связей курдов с Южным Прикаснием в течение многих веков.

82 В этом отношении нельзя не согласиться с П. М. Дьякоповым, пытающимся установить связь изыка кутиев как с изыками эдамской группы, так и изыками древчих насельников Закавказьи (История Мидии, стр. 110). Вряд ли следует, однако, проводить столь резкую грань между изыками этих двух групп, да к тому же по столь трудно поддающемуся фиксации в намятниках древней письменности признаку, как фонетический облик того или иного языка. В частности, сложность фонетического облика албанского языка более чем проблематична; вывод о сложности его цокоится всего лишь на большом количестве знаков в «албанском алфавите», обнаруженном в одной из поздних армянских рукописей в дефектном виде. Достаточно предположить, что в алфавите приводятся как строчные, так и прописные начертания букв албан«кого алфавита (что весьма возможно) или что в рукониси зафиксированы два разных алфавита, впоследствии сведенные позабывним традицию переписчиком в один, чтобы типотеза о сложности фонетического состава албанского языка потеряла всякое основание. Что же касается приводимого И. М. Дьяконовым «вполне вероятного предположения» 3. П. Ямпольского о связи термина «кутии» с удинами, который к тому же является якобы самоназванием албан, то таким «методом» можно сопоставить кого угодно с кем угодно. Утверждение П. М. Дьяконова о том, что «по всей видимости, кутийский изык был самобытным», - бесспорно, но может быть применено с таким же успехом к любому из языков мира, вилоть до еще неизвестных. Истина здесь в том, что подобно всем или подавляющему большинству языков Передней Азии в древности кутийский язык типодогически, видимо, довольно резко отличался от языка соседних илемен; это естественный результат непрерывных миграций местного населепия. Поэтому сближение между этими различными по своему генезису языками про-исходило впоследствии на протяжении многих столетий и даже тысячелетий совместной жизни илемен и народов, на них говорящих. Пными словами, если, скажем, в отношении пранских, семитических, тюркских, как и многих других языков мы, восстанавливая их историю, исходим из постепенного развития. близких, первоначально друг к другу родственных, языков и диалектов, распространенных впоследствии на обширных территориях, где они вытеснили местную речь, слабые следы которой сохраняются лишь в качестве субстратных явлений, то в отношении подавляющего большинства автохтонных языков Малой Азии, Прана и Кавказа, имевших весьма ограниченный ареал распространения, дело обстоит как раз наоборот. Близость между ними следует рассматривать не как результат их генетической близости, а как естественное следствие многовекового взаимного общения, Поэтому эта близость, как бы сильна она ни была, охватывает не все стороны языка и сопровождается обычно не менее сильными типологическими различиями. Видимо, именно этим объясияется спорность и малоубедительность попыток сконструпровать «яфетическую», «алларордийскую», и другие семьи языков. В этом плане не только можно, но и должно говорить о «самобытности» кутийского языка.

33 Костюм, как известно, является подчас весьма показательным фактором при решении вопросов этногенеза, хотя, конечно, сами по себе материалы по костюму не могут служить бесспорным доказательством и могут привлекаться лишь в комплексе с материалами другого порядка. В данном случае приходится обращать внимание на возможнюеть такого рода сопоставления потому, что, за исключением барзанцев, обитающих как раз в том районе, где в древности жили лулубеи, все остальные курдские племена посят войлочные шапки, разнообразные по форме, обмотанные различной по цвету чалмой с обязательной бахромой, спадающей на глаза. Не исключена, однако, и возможность сопоставления вязаной шапочки барзанцев с апалогичными по форме и технике выделки вязаными шапочками у горцев Памира, на что обратила мое вни-

мание Е. М. Пещерева.

34 Для П. М. Дьяконова это положение кажется бесспорным, несмотря на отсутствие сколько-нибудь убедительных аргументов. «Касситы, - по словам И. М. Дьяконова, — жили в том же месте и позже, занимаясь горным полукочевым скотоводством; но всей вероятности, их иранизированными по языку потомками являются племена горных скотоводов-дуров, обитающие ныне на этой же территории, которая соответственно носит теперь название Туристана. Однако во второй четверти II тысячелетия до и. э. часть касситов была вовлечена в племенные передвижения и проникла из гор в долину Диалы, откуда начала предпринимать набеги на Вавилонию (История Мидии, стр. 122). Хотя после этого на протяжении последующих двух с лишним тысячелетий до появления здесь дуров в крае происходили еще более значительные передвижки населения, П. М. Дъяконов считает луров «преемниками» касситов-горцев на том лишь основании, что в этом районе первобытно-общинный строй «держался еще много столетий спустя» (там же, стр. 227). Делу не может помочь и то обстоятельство, что впоследствии «касситы и другие горцы современного Курдистана и Луристана» (там же, стр. 444, прим. 1), хотя и не входили, по словам Арриана, в состав мидян, но сражались вместе с последними против персов. В настоящее время луры, сохраняя ряд характерных черт, родинщих их с курдскими племенами, в процессе сложения персидской нации, по-видимому, входит в ее состав в противоположность современному паселению бывшей Мидии — азербайджанцам и курдам, которые в состав персидской нации не входят.

35 Семитические племена, как известно, составившие в это время основную массу скотоводческого населения Сирийской степи, начинают проникать в северные районы Двуречья, переходя постепенно к оседлости и сменяи скотоводство на земледелие (Всемирнан История, т. 1, стр. 192). Иоявление семитических племен в горной части Северной Месопотамии и ассимиляция ими автохтонного населения в связи с переходом этих илемен на оседлость, так же как и проникновение в край племен, говоривших на индо-иранских языках, происходило много позднее отмеченного Ф. Энгельсом приручения семятами и азиатскими арийцами скота и перехода их к наступеской жизни (Ф. Э н г е л ь с. Происхождение семьи, частной собственности и государства. Госполитиздат, 1951, стр. 23—24). И семиты, и тем более пранцы и ин-

дийцы пришли в Северную Месопотамию уже сформировавшимися скотоводами. Больше того — в отношении семитов мы можем утверждать, что главная их масса, попав в край, осела на землю, захватив илодородные долины, мало пригодные для степного скотоводства, распространенного среди этих племен, и лишь часть семитических илемен, поднявшихся через покрытые лесом горные склоны до высокогорных альнийских настбищ, сохранила скотоводство, применившись к его новым горным условиям. Одним из аргументов в пользу того, что в числе кочевых племен в горной части края были и семиты, служит отмеченный Фейльбергом общий для курдов, луров и арабов тип кочевого жилища (С. G. Feilberg La tente noire. Kobenhavn, 1944).

Можно даже наметить разницу между несколько более примитивным «пранским» тином шатра, характерным для луров, испытавших меньшее воздействие семитов, и «семитическим», точнее «малоазийским» типом курдского шатра. Существенно, что тюркские племена принесли с собой свой, резко специфический тип войлочной юрты, отличаясь этим от племен, впоследствии усвоивших тюркский язык, которые сохраняют шатер из козьей шерсти. Кстати, это служит прекрасным доказательством бессмысленности утверждений о «древности» здесь тюркских элементов, в том числе языковых.

Все это служит лишь подтверждением правильности хорошо известных мыслей Ф. Энгельса о том, что, уйдя из лесистых районов в степи, скотоводы затем добровольно не возвращались в лесистые районы до тех пор, пока сами не начали переходить к возделыванию злаков (Ф. Энгельс. Происхождение семьи, частной собственности и государства, стр. 23—24).

в Достаточно напомнить серьезно высказывавшиеся соображения об отнесении к тюркским языкам не только эламского (см. прим. 28) на основании созвучия нескольких терминов, но и мидийского, уже без всякого основания, чем доводится до абсурда мнение буржуазного националиста Кесреви Тебризи о том, что якобы азербайджанцы во всех отношениях являются потомками мидян. Игнорируя работы К. Тебризи по языку азери, его последователи полагают, что раз азербайджанцы говорят в настоящее время на тюркском языке, то и язык мидийцев должен Число подобного рода примеров можно тюркским. было тельно умножить, но суть вопроса не в том, что то или иное гипотетическое построение себя не оправдало. И сожалению, большинство лингвистических соображений относительно малоизвестных языков древности страдает не тем, что они построены на явнонедостаточном количестве реальных фактов, а тем, что эти соображения посят кабинетный характер и лица, их высказывавшие, обычно не давали себе даже труда подумать, могли ли в действительности иметь место предполагаемые ими события и

37 Ср. применительно к курдам посвященные внимательному распутыванию возможных этнопимических терминов древности работы: G. K. Driver. 1) The Dispersion of the kurds in ancient times. JRAS, October, 1921; 2) The name kurd and its

philological connexion. JRAS, July, 1923.

<sup>38</sup> Когда Кэссон (Kesson. A. Suivey of Persian Art. London—New-York. 1938—1939, стр. 356 и след.) сопоставляет скульптурный портрет «кутийского царя» с антропологическим типом курдов Загроса, то, как ни расплывчат этот тип, все же сама по себе скульптура дает ясное, отчетливое представление о изображенном ею лице; когда же французский антрополог Ами (Е. Т. Н а m y. La figure humaine dans les monuments chaldéens. Bull. et Mem. de la societé Antropologique de Paris, 21, 111, 1907, стр. 125 и след.) сравнивает изображение на скальном рельефе в Шейх-хана с антропологическим типом, распространенным в настоящее время среди азербайджанцев района Шуши, а И. М. Дьяконов, соглашаясь с этим, находит, что оба антропологических типа — и «кутийского царя» и стелы из Шейх-хана-идентичны, то произвольность и субъективность этих выводов несомненны. В самом деле: во-первых, население района Шуши, как тюркоязычное (азербайджанцы), так и армяноязычное, в основном антропологически продолжает линию древних албанцев, в то время как курдское население Загроса в антропологическом отношении продолжает линию населения Северной Месопотамии. Поэтому, если эти два антропологических типа совпали или оказались близкими, то это лишь служит еще одним доказательством того, насколько ненадежны и обманчивы оказываются для Малой Азии и прилегающих районов Ирана и Закавказья антропологические данные; во-вторых, — и это самое главное, — как совершенно правильно говорит II. М. Дьяконов, «стела из Шейх-хана выдает руку мастера, не имеющего за собой большой художественной традиции: фигуры непропорциональны, рисунок нечеток и неправилен» (Пстория Мидии, стр. 116). Схематическое изображение человеческого лица на этой стеле настолько примитивно, что с одинаковым успехом может быть сближено с любым антропологическим тином.

 <sup>39</sup> Г. Чайлд, ук. соч., стр. 364.
 <sup>40</sup> Ф. Энгельс. Анти-Дюринг. Госполитиздат, 1950, стр. 170.
 <sup>41</sup> В. В. Струве. Лагерь военнопленых женщин в Шумере конца III тысячелетия до н. э. Вестник древней истории, 1952, № 3, стр. 12.

42 О. Вильчевский. Лингвистические материалы по истории общественных

форм в Курдистане, стр. 15.

43 Этого вопроса, помимо питировавшейся выше статьи, я касался в ряде своих штудий. В них я пытался дать анализ некоторых курдских терминов, связывающих как курдский язык, так и говориних на нем с древними пластами истории переднеазнатского мира. Методологической опибкой этих работ было характерное для И. Я. Марра и его иколы увлечение субстратными явлениями, что приводило к преувеличению их роли и значения, к стремлению рассматривать факты курдского языка как прямой результат его внутреннего саморазвития и трансформации, без учета того, что в основных своих чертах курдский язык бесспорно принадлежит к иранским языкам и черты, характеризующие его связи с языками других генетических групп, в особенности в области лексики, часто являются результатом внешнего воздействия на пранскую речь. Однако столь же методологически неправильна и обратная точка зрения традиционной иранистики, отрицающая всякое продуктивное воздействие на любой из пранских языков, в том числе и на курдский, языков, генетически неиранских, и рассматривающая курдский язык лишь как результат внутреннего развития исходных пранских форм. Мне думается, что основная опибка обеих точек зрения вытекает именно из преувеличения роли внутреннего развития языка, из повышенного внимания к специфике, в ущерб общим моментам, характеризующим язык как общественное явление. Дело в том, что генетическое и типологическое многообразие человеческой речи не исключает, а, наоборот, подтверждает положение о том, что язык, принадлежа к явлениям, характеризующим человеческое общество на всех этапах его развития, иесомиенно, менял свою роль в жизни общества и изменял свою структуру на разных этанах развития общества, даже продолжая формально генетическую линию развития. К языку на разных этапах развития человечества нельзя подходить с одной меркой, и те языковые явления, которые на одном этапе могут быть объяснены как явления, вызванные внешним воздействием, на другом — должны быть объяснены как результат внутреннего развития языка, и наоборот. Типологический момент, связанный с познавательной функцией языка, на ранних ступенях его развития играет более важную роль, чем генетический, являющийся результатом коммуникативной функции речи и приобретающий все большее значение по мере сложения языков мелких первобытных обществ в системы, допускающие взаимное понимание соседних обществ, независимоот того, как происходий этот процесс — путем ли взаимного сближения нескольких соседних языков примитивных обществ, или путем вытеснения одним языком других, что более характерно для последующих эпох классового общества.

44 Пранский характер этих верований всемерно подчеркивают в своих работах современные курдские ученые, см. хотя бы: Quatre prières authentiques des kurdes Yesidies. Серия Qiteb-Хапа Наware. Дамаск, № 5, s. a. См. также монографии Р. Исеми

о курдах: کو بقنم رشید یاسهی над. 2-е. Тегеран, s. а. и С. А. Хасани о езидах: السید عبد الرزاق الحسنی الیزیدیون فی حضوهم و ماضیدهم و ماضیدهم و ماضیدهم السید عبد الرزاق الحسنی الیزیدیون فی حضوهم و ماضیدهم الحدوم السید عبد الرزاق الحسنی الیزیدیون فی حضوهم و ماضیدهم الحدوم ا

chriq; Beyrouth, 1961, I—II et III—IV.

43 Ф Энгельс. Происхождение семьи, частной собственности и государства, стр. 54—55. Ниже нам придется еще неоднократно возвращаться к чрезвычайно важному положению Ф. Энгельса о том, что именно скотоводческим илеменам принадлежит приоритет в изобретении рабства: «Семья размножалась не так быстро, как скот. Для надзора за скотом требовалось теперь больше людей; для этой цели можно было воспользоваться военнопленным врагом, который к тому же мог размножаться, как тот же скот». Этот взгляд на порабощенного человека, как на скот, кочевые скотоводческие племена пропесли через всю историю, сохрания даже тогда, когда сама рабовладельческай формация уже изжила себя и уступила место феодализму, закрепощавшему не человека вообще, а земледельца, работающего на полях землевладельца. Так называемый «кочевой феодализм», связанный, как правило, с крупными нашествиями варварских племен коченииков на районы культурного земледелии, тем-то как раз и характерен, что он пытается вцести социальные принципы рабовладения в структуру более или менее развитого феодального общества. Лишь по мере врастании кочевников в первую очередь их родоплеменной верхушки — в феодальную систему покоренного ими народа феодальные отношения сменяют стихийную тенденцию к развитию рабовладельческих отношений и охватывают само общество покорителей-кочевников. Очень хорошо эта сторона восточного средневековья с его почти непрерывными нашествиями кочевых орд на культурные районы освещена в монографии 11. П. Петрушевского «Земледелие и аграрные отношения в Иране XIII—XIV веков» (Л., 1960). Эту большую близость кочевника к рабовладению, а оседлого — к феодализму нам неоднократно придется констатировать для интересующего нас района, где так тесно переплелись между собой общества кочевников-скотоводов и оседных земледельцев. При этом следует всегда строго отграничивать тенденции в развитии того или иного вида общества от возможностей, что, конечно, далеко не одно и тоже. Практически и рабовладение, и феодализм получили возможность развиваться не у кочевников, а у оседлых.

<sup>47</sup> Всемирная История, т. I, стр. 195.

48 Оппраясь на материалы раскопок из различных пунктов Ирана и Северного Прака, И. М. Дъяконов относит возникновение рабства в интересующих нас районах к несколько более позднему времени — началу 11 тысячелетия до н. э., когда здесь полпостью было освоено производство броизы, а «в педрах еще первобытно-общинного строя все чаще начинают иметь место случаи эксплуатации рабов. Захват иноплеменников был частым явлением, еще начиная со времени кутийских завоеваний» (История Мидии, стр. 120). По-видимому, следует различать повсеместное применение рабов большинством населения, находившимся на разных уровнях родового строя, о чем свидетельствуют приводимые П. М. Дьяконовым факты, от применения его только частью, наиболее развитых племен. Картина, рисуемая И. М. Дьяконовым, наблюдается у народов, сохраниющих родоплеменное деление, не только в древности, но и на протяжении всего средневековыя. Домашнее рабство, возникнув значительно ранее рабовладения как общественно-экономической формации, переживает его, сохраняясь рудиментарно вплоть до наших дней.

<sup>49</sup> Всемириая история, т. I, стр. 210.

50 Саргон — по-аккадски «Шаррукин», в переводе значит «истинный Не подлежит сомнению, что это не собственное имя Саргона, а имя, которое он присвоил себе, став нарем. Это обстоятельство опять же является аргументом в пользу низкого происхождения Саргона, а стало быть в пользу истинности в своем основном зерие ми-

фической легенды о его происхождении.

61 Всемирная История, т. І, стр. 211. Быть может, уже в это время начинает складываться традиция, характерная для населения Северной Месопотамии на всем дальнейшем протижении истории: оказывать упорное сопротивление любой полытке иноземцев проникнуть на территорию их родины. Если бы не опасность объединения под общей терминологией столь различных по своей природе явлений, как экспансия рабовладельческих обществ в варварскую периферию и колониальная экспансия империалистов, можно было бы говорить об «империалистических, «колониальных» тенденциях грабительских походов рабовладельческих государств Двуречья в Северную Месопотамию. «Колониальная политика и империализм, — писал В. П. Ленин, — существовали и до новейшей ступени канитализма и даже до капитализма. Рим, основанный на рабстве, вел колониальную политику и осуществлял империализм. Но "общие" рассуждения об империализме, забывающие или отодвигающие на задний план коренную разницу общественно-экономических формаций, превращаются неизбежно в пустейчине банальности или бахвальство, вроде сравнения "великого Рима с великой Британией". Даже капиталистическая колониальная политика прежних стадий капитализма существенно отличается от колониальной политики финансового капитала» (В. П. Л е-

и и н. Сочинения, изд. 4, т. 22, стр. 247). <sup>62</sup> К. Маркс. Капитал, т. III. Госполитиздат, 1953, стр. 344. Именио в этой связи — по поводу воздействия торговли на существующий способ производства -К. Маркс и говорит о том, что «в зависимости от исходного пункта», развитие торговли приводит в античном мире «только к превращению патриархальной системы рабства. направленной на производство непосредственных жизненных средств, в рабовладельческую систему, направленную на производство прибавочной стоимости», а в современном мире — к капиталистическому способу производства (там же). Мысль эта перекликается с приводившимися выше замечаниями Ф. Энгельса по поводу зарождения и развития рабства (см. прим. 46) и помогает уяснить подчеркивавшееся нами в этой связи различие в развитии рабовладения у кочевников и оседлых. К числу прочих факторов, обусловливающих это различие, нужно отнести и играющее далеко не последнюю роль различие в формах торговых свизей между кочевниками и оседлыми (т. е. то различие, которое было вызвано первым крупным общественным разделением труда, породившим эти связи) и между характерным уже не столько для кочевого, сколько для оседлого общества различием между земледелием и ремеслом. Первое из этих различий всегда в конечном счете обусловливает характер торговых связей между кочевниками и оседлыми, в то время как торговые связи между разными группами оседлого населения в конечном счете обусловлены вторым различием. К. Марке так и пишет: «Такова природа дела, что, как только городская промышленность как таковая отделиется от земледельческой, ее продукты с самого начала являются товарами, и следовательно для их продажи требуется посредничество торговли. Связь торговли с городским развитием и, с другой стороны, обусловленность последнего торговлею понятны таким образом сами собой. . . Сдругой стороны, в прямую противоположность городскому развитию и его условиям торговый дух и развитие торгового капитала часто свойственны как раз неоседлым, кочевым народам» (там же). С точки зрения К. Маркса, торговли была тем ферментом, который способствовал

разложению первобытной общины: «Обмен товаров, — говорит К. Маркс, — начинается там, где кончается община, в пунктах ее соприкосновения с чужими общинами или членами чужих общин. По раз вещи превратились в товары во внешних отношениях, то путем обратного действия они становятся товарами и внутри общины» (Капитал, т. І. Госполитиздат, 1950, стр. 94—95). Это замечание К. Маркса, номогающее раскрыть природу взаимоотношений между жившими родовым строем илеменами горных районов Северной Месопотамии и рабовладельческими обществами Двуречья, поможет нам также в дальнейшем понять сложный и запутанный процесс развития феодальных, а затем и капиталистических отношений у кочевников, сохраняющих родоплеменную структуру, маскирующую внение «патриархальными» формами все эти сложные и малозаметные с первого взгляда процессы. В связи с вышеизложенным хочется отметить, что вряд ли можно рассматривать приведенную характеристику рабовладения, данную К. Марксом, как абсолютную дефицицию, не делаи необходимых оговорок, в какой связи давал ее К. Маркс, как это сделано в редакционной статье «К обсуждению проблемы истории производителей материальных благ в древнем мире» (Вестинк древней истории, 1952, № 3, стр. 5).

68 Ф. Энгельс. Происхождение семьи, частной собственности и государства,

стр. 166.

<sup>54</sup> В. В. Струве. Лагерь военнопленных женщин в Шумере конца III тыся-

челетии до н. э.

55 «Наряду с семитическими именами, здесь имеется ряд, несомненно, шумерийского происхождения, а также некоторое количество имен, которые прежде считались «митанийскими», а в настоящее время называются «хуррийскими» (Б. С т р уве. Лагерь военнопленных женщин..., стр. 13). Несомненно, следует учесть, что многие из рабов, а в особенности из рабынь, попав в полон, волей или неволей изменяли свои имена на более понятные поработителям.

<sup>56</sup> В. В. Струве, ук. соч., стр. 22.

57 «...В рабском и феодальном обществе различие классов фиксировалось и в сословном делении населения, сопровождалось установлением особого юридического места в государстве дли каждого класса. Поэтому классы рабского и феодального (а также и креностного) общества были также и особыми сословиями. Напротив, в каниталистическом, буржуазном обществе юридически все граждане равноправны, сословные деления уничтожены (по крайней мере в принципе), и потому классы перестали быть сословиями. Деление общества на классы обще и рабскому, и феодальному, и буржуазному обществам, но в первых двух существовали классы-сословия, а в последнем классы бессословные» (В. 11. Ле и и и. Сочинения, т. 6., стр. 97, прим.). Это замечание В. 11. Ленина вскрывает одну из основных причин того, что рабские движения никогда не могли быть «революцией рабов»: широкие пародные движения могли привести к упразднению сословий, а не к замене одних сословий другими.

В. И. Л е и и и. Сочинения, т. 28, стр. 215. Не лишие напоминть, что В. И. Лении, разоблачая рассуждения Каутского о «демократии вообще», подчеркивал то обстоятельство, что диктатура рабовладельцев, направленная против стремления рабов отстоять свои человеческие права, была бесспорно антидемократическим актом по отношению к рабам, ни в какой степени не умаляя демократии среди рабовладельцев.

59 «Как известно, рабы, не имея собственной классовой идеологии и своей революционной программы, ориентируются обычно в своей борьбе на "варварскую" периферию рабовладельческих обществ и ставят в таком случае себе идеалом возвращение к бесклассовому обществу первобытно-общинной формации», - пишет И. М. Дьяконов, смешивая несколько совершенно разных вопросов. То, что рабы в своих движениях ориентируются на близкую им варварскую периферию, а в особенности то, что они ставят себе идеалом возвращение к доклассовому обществу, является неоспоримым доказательством наличия у рабов своей классовой идеологии, нашедшей, кстати, свое отражение в многочисленных философских и религиозных учениях древности. вплоть до раннего христианства. Другое дело, что эта идеология не может найти своего выражения в политических требованиях рабов, не может привести к «революции рабов». поскольку рабы в своих политинеских требованиях стоят перед альтернативой - либо возврат к первобытно-общинным формам доклассового общества, к социальным пормам, которые продолжали бытовать среди большинства народных масс, либо дальнейшее развитие классового рабовладельческого общества и превращение (в идеале) самих рабов в рабовладельцев, т. е. отход от идеалов и чаяний народных масс. Третьего пути не было и не могло быть. Вот почему рабовладельческий строй, как и феодальный, никогда не устанавливался революционным путем. Вот почему, хотя «история рабства знает на многие десятилетия тянущиеся войны за освобождение от рабства» (В. П. Л ен и н. Сочинения, т. 29, стр. 444), «рабы, как мы знаем, восставали, устраивали бунты, открывали гражданские войны, но никогда не могли создать сознательного бодынинства, руководищих борьбой партий, не могли ясно понять, к какой цели идут, и даже в наиболее революционные моменты истории всегда оказывались нешками в руках господствующих классов» (В. И. Ленин. Сочинения, т. 29, стр. 449). Прогрессивность движений рабов, как и крестьянских движений средневсковья, не в том, консчно, что они способствовали возникновению и развитию более высоких форм общества, чем то, против которого они боролись. Такие формы общества тогда возникнуть не могли хотя бы потому, что антирабовладельческие движения рабов, как правило, бывали особенно сильны в периоды становления и укреплении рабовладельческого строя, т. е. тогда, когда этот строй был на подъеме, в то время как хо-

рошо известно, что всякая революция сама по себе означает весьма глубокий политический и экономический кризис (В. И. Ленин. Сочинения, т. 30, стр. 317)-Прогрессивность этих движений, бунтов, восстаний в другом — это была борьба эксплуатируемых против эксплуататоров, это была гражданская война, ставящая своей целью разрушение вредных, тижелых для народа институтов и организаций. «...Только в гражданской войне, — писал В. П. Лении, — угнетенный класс направляет усилия к тому, чтобы уничтожить угнетающий класс до конца, уничтожить экономические условия существования этого класса» (В. П. Лении. Сочинения, т. 29, стр. 341). Псходя из этого, В. И. Ленин писал: «...Мы вполне признаем законность, прогрессивность и необходимость гражданских войн, т. е. войн угнетенного класса против угнетающего, рабов против рабовладельцев, крепостных крестьян против помещиков, наемных рабочих против буржуазии» (В. И. Ленин, Сочинения, т. 21, стр. 271). Думать, что народные массы могли при каких-либо обстоительствах поддерживать рабовладельческий строй, потому что он был объективно прогрессивным и обеспечивал значительный рост производительных сил (И. М. Д ь я к о п о в. История Мидии, стр. 111, прим. 4) — по меньшей мере наивно. Народным массам рабовладельческий строй всегда нес только усиление эксплуатации, и ничего, кроме ненависти к эксплуататорам, у них не вызывал. Если в дошединих до нас источниках, в том числе и легендарных, Саргон рисуется «человеком из народа» (И. М. Дъяко и ов. История Мидии, прим. 4), то отнодь не потому, что Саргона «поддерживали» народные массы, которые, кстати, и не были творцами легенд и преданий о Саргоне, а потому, что это так и было на самом деле. Отношение же к Сартону народных масс определяется не легендами о нем, а неоднократными восстаниями против правления Саргона.

60 «Паличие масе рабов и поденщиков являлось серьезной опасностью для богатого рабовладельческого Аккада. Воинственные племена гор на востоке и степей на западе давно уже видели в Аккаде желанную добычу. Среди рабов было много представителей этих илемен. В нашествии своих свободных соилеменников рабы видели путь к избавлению от рабства», — нишут авторы «Всемирной Истории» (т. I, стр. 214), опираясь в основном на то, что «в жреческих песнопениях позднейшего времени всееще звучала скорбь о разрушениях, причиненных этим вторжением горцев. Конечно, с точки зрения господствующего класса Аккада, деятельность горных илемен отиюдь не была положительным явлением и подвергалась всяческому очернению. Весьма возможно, что и «воинственные илемена», так сказать, не положили охудки на руку, понав в Аккад; но с точки зрения этих илемен, то было лишь восстановление справедливости, лишь хоти бы частное возмещение того грабежа, который перманентно вели на

их территории войска рабовладельческих государств Двуречья.

<sup>61</sup> Всемирная История, т. I, стр. 214; П. М. Дьяконов приводит этот же текст в другой редакции.

<sup>62</sup> П. М. Дьяконов. История Мидии, стр. 110—111.

<sup>63</sup> В. К. III и л е й к о. Вотивные надписи шумерийских правителей. Игр., 1916.

<sup>64</sup> П. М. Дъяконов. История Мидии, стр. 113.

65 Кутии разрушили города Аккад, Акшак, Хурсагкалама, Дер, Нишур, Адаб, Урук, Лараг, а также многие храмы и храмовые хозийства. Об этом, в частности, рассказывает полный ненависти к завоевателям «плач», посвященный разрушениям, причиненным кутийским вторжением. Содержание его приводится в: «Cambridge Ancient

History». Cambridge, 1924, t. 1, crp. 424).

66 Всемирная История, т. 1, стр. 214. То обстоятельство, что несомненно имевшее место в период кутийского завоевания ослабление рабовладения в Двуречье, по-видимому, меньше расстроило экономику страны, чем разорение завоевателями городов, а также то, что Двуречье смогло сравнительно быстро оправиться от последствий кутийского нашествия и выплачивать кутиям довольно значительную дань, является, как мнедумается, косвенным свидетельством того, что рабовладельческий строй еще только находился в становлении и что экономические выгоды от него еще не были столь велики. Грабеж соседнего населения, тяжелая дань с покоренных народов в такой же, пожалуй, мере служили источником дохода рабовладельческой знати Двуречья, как и кутийской родоплеменной знати. Общего между двумя этими группами было, повидимому, больше, нежели специфического, порождаемого различиями социального строи их общества. Тем более, что рабовладение в качестве уклада уже существовало в то время в Северной Месопотамии и прилегающих к ней районах, а родоплеменные пормы еще не изжили себя полностью в рабовладельческом Двуречье. Когда «плач» по поводу причиненных нашествием кутиев бедствий, отражающий, бесспорно, точку зрения рабовладельческой знати, называет страну кутиев «обиталищем чумы» и жалуется на тижесть кутийского ига, это свидетельствует лишь о том, что рабовладельческой знати в период кутийского нашествия жилось хуже, чем до него. Распространять это на все население Двуречья, как делает И. М. Дьяконов (И. М. Д ь яконов. История Мидии, стр. 112), у нас нет оснований.

87 П. М. Дъяконов. История Мидии, стр. 114. Следует все же оговорить, что, как видно из предыдущего примечания, к вопросу о срастании кутийской илеменной знати с рабовладельческой знатью Двуречья надо относиться с некоторой осторожностью, хотя бы ввиду той ненависти, которую рабовладельцы. Двуречья питали

к кутиям. Кутийская племенная знать хотела стать господствующей верхушкой рабовлядельческого Двуречья, и в этом ей, возможно, помогали «прокутийские» элементы вроде Гудеа, находившиеся, по-видимому, в оппозиции к правителям Аккада. Однако в целом рабовладельческая знать Двуречья сопротивлялась этому стремлению кутийской знати и в конце концов добилась свержения кутийского ига. Следовательно, о «срастании» этих групп говорить как будто преждевременно. Вопрос же о том, как сказалось кутийское завоевание Двуречья на самих кутийских илеменах, сводится, конечно, не только и не столько к вопросу о развитии рабовладения в Северной Месопотамии и примегающих районах в результате кутийского завоевания. Как об этом придется говорить ниже, после разгрома кутиев в Двуречье, как и следовало ожидать, грушировка кутийских илемен распалась.

<sup>68</sup> В. К. III и лейко. Вотивные надинси шумерийских правителей, стр. XXIX

и след.

<sup>69</sup> П. М. Дьяконов. История Мидии, стр. 108, прим. 4. 70 П. М. Дьяконов. Пстория Мидии, стр. 106 и след.

71 П. М. Дьяконов. История Мидии, стр. 108. 72 Th. Jacobsen. The Sumerian King List. Chicago, 1939, crp. 117.

 11. М. Дьяконов. История Мидии, стр. 105.
 14. М. Дьяконов. История Мидии, стр. 105. Неоднократно возвращенсь на протяжении своей монографии к проблеме содержания термина «кутии» в различных исторических намятниках древнего мира, П. М. Дьяконов с большой тикательностью анализирует оттенки, вкладываемые различными авторами в разные эпохи и в разных условиях в содержание этого весьма емкого и гибкого термина. К приводимому И. М. Дьяконовым большому количеству разнообразных фактов и к- их всегда интересному истолкованию следует добавить лишь одно весьма немаловажное соображение: все эти факты относятся к событиям, происходившим в течение довольно длительного времени в горах, где, как правило, вилоть до сегодняшнего дня сохраняется большая этническая и языковая дробность. В горной части Малой Азии, как и на Кавказе и в большинстве других горных местностей, горный хребет зачастую служит граинцей между народами, илеменами и языками, изолированное ущелье силошь и рядом обладает своим «самобытным» народом, своим языком, своим религиозным культом и т. д. Надо также учитывать, что для интересующей нас эпохи самые «крупные» племена и даже группы родственных племен вряд ли превышали по численности нескольких тысяч или даже сот человек. Такова же, по-видимому, была и численность кутиев. О том, насколько различны бывают племена, входящие в общую конфедерацию, так же как и о том, насколько такие племена сохраниют свои различия, вплоть до языковых, дает достаточное представление союз племен Хамсе на юге Ирана, состояний из двух тюркских, двух лурских и одного арабского племени и существующий уже несколько столетий.

<sup>78</sup> П. М. Дьяконов. История Мидии, стр. 221, а также стр. 212.

78 «Основная масса мидян состояла из кутийских, эламоязычных — вообще «каснийских» илемен, перенявших лишь язык йидоевропейских пришельцев, а полной смены населения не было», — пишет П. М. Дьяконов (История Мидии, стр. 148).

Судя по тому, что термин «гутнум» («кутин») применялся также в течение І тысячелетия до н. э. не только к мидинам, но и к маннейцам-урартийцам и даже к персам М. Дьяконов. История Мидии, стр. 287), можно предположить, что племена

кутийской конфедерации входили в состав многих народов.

77 Родоплеменная структура удивительно консервативна. Пройдут тысячелетия, кардинально изменится сама природа общественного строя, прикрываемого пережиточно сохраняемой родоплеменной структурой, а принципы объединения племен в крупные конфедерации останутся почти неизменными. В этом смысле, с точки зрения внешних форм образования, роста и распада родоилеменных объединений, история кутиев и созданного ими межилеменного союза до мелочей напоминает историю илемени мукри и образования им союза племен мукри из бильбасов и других неродственных мукринцам племен (см.: О. Вильчевский. Мукринские курды, стр. 181 и след.). Те же мукринцы дают нам прекрасный пример того, как племя, постепенно врастая в экономическую и социальную жизнь покоренного им района, несмотря на рост благосостояния, теряет авторитет среди других илемен конфедерации, в результате чего главенство переходит к другому племени.

78 Стоит внимательно изучить списки курдских илемен, чтобы убедиться, что многие из игравних в прошлом крупную роль илемен в настоящее время — всего лишь мелкие роды и кланы сравнительно молодых, но более сильных илемен. Такова, например, судьба илемени зенд, ныне являющегося мелким кланом входящего в состав союза племен Мукри племени геурык (А. З е к и. Пстория курдов и Курдистана, т. 1.

Каир, 1936, стр. 447 — на арабском изыке).

79 А. Заки. Пстории курдов и Курдистана, т. II, Канр, 1945, стр. 3-4. 80 E. A. Speiser. Mesopotamian origins. Philadelphia, 1930. Цитирую по: B. Nikitinė. Les Kurdes, etude sociologique et historique. Paris, 1956, crp. 8 прим. 2. См. также мисние Шпейзера о языках населения горных районов к Западу от Загроса, приводимое Г. Чайлдом (ук. соч., стр. 38-39).

1 ф. Энгельс. Происхождение семьи, частной собственности и государства, стр. 164—165. Об особенностих развития форм кочевого и полукочевого скотоводства в сочетании с другими видами хозяйственно-бытового уклада народов Приаралья— земледелием, рыболовством и формами городской жизни— см.: С. П. Толстов. Города гузов (Историко-этнографические этюды). СЭ, 1947, № 3.

Вопрос о различии между равнинным, «горизонтальным» кочеванием и кочеванием горным, «вертикальным» освещен на широком материале ряда малоазийских народов, в первую очередь курдов, в интересной статье французского курдоведа: Р. - R о пdot. Les tributs montagnardes de l'Asie Antérieure. Bulletin d'Institut français de Damas, VI, 1936; там же приводится и основная литература по этой теме. Наглядное представление о соотношении летовий и зимовий при горном кочевании дает карта профили культурно-географических зои Армении, приведенная в книге: В. N i k it in e. Les Kurdes, стр. 64, где она воспроизводится по оставшейся для меня недоступной работе: H. Chritoff. Kurden und Armenien. S. l, 1935. О характере и протяженности маршрутов при горном кочевании можно составить себе некоторое представление но карте кочевок Фарса в работе: G. D e m o r g n y. Les tributs de Fars. Revue du Monde Musulman. Paris, vol. XXII et XXIII, mars et juin, 1913. Много интересных подробностей о характере и особенностях горного кочевания содержится в посвященных хозяйственной жизни скотоводческих илемен и народов статьях в «Материалах по исследованию экономического быта крестьяи Закавказского краи» (Тифлис, 1882) и в основанном на этих материалах «Своде». Очень наглядные — в вертикальном и горизонтальном разрезе — схемы маршрутов горного кочевания номадов, а также передвижения кочевок оседлого населения при отгонном скотоводстве в горных местностях приводятся в недавно опубликованиой работе: Wolf-Dieter Hütteroth. Bergnomaden und Yaylabauern im mittleren Kurdischen Taurus. Marburger Geographische Schriften, Heft 11, Marburg, 1959, стр. 84, 119, 120. К работе приложена подробная карта (1:200 000) маршрутов нередвижений кочевников и выпасающих скот на горных пастбищах оседлых в малоисследованном районе центральной части Курдистанского Тавра, т. е. между Тигром выше впадения в него Хабура около Джезире и южном побережьем Ванского озера. Основной маршрут движения кочевников идет от Джезире на север через Шириак по горным перевалам к левому берегу Бохтан-су, совпадал, таким образом, в целом с маршрутом перехода десяти тысич греков через страну кардухов, описанным Ксепофонтом. См. о нем стр. 58 и след.

3 Б. Б. Пиотровский. Археология Закавказья с древнейших времен до

I тысячелетия до н. э. Л., 1949, стр. 73.

<sup>4</sup> Б. Б. И потровский. Археология Закавказья..., стр. 33.
<sup>5</sup> Б. Б. И потровский. Археология Закавказья..., стр. 40. что интенсивное развитие скотоводства в энеолитический период имело большое значение для дальнейшего роста культуры, так как увеличение стада в условиях этой эпохи легче могло дать прибавочный продукт, чем земледелие, Б. Б. Ипотровский вместе с тем считает, что численному росту поголовья скота и усилению его роли в хозяйстве сопутствует также и качественное изменение поголовья в сторону увеличения мелкого рогатого скота. По мнению Б. Б. Пиотровского, «это изменение состава стада было, по-видимому, свизано с изменением самой формы скотоводства, которое начало постепенно принимать полукочевой характер. Настоища на территории поселения и поблизости от него не могли уже удовлетворить кормовую потребность, и скот приходилось угонить на настбища, удаленные от места жительства. Естественно, что эта форма скотоводства свизана с численным увеличением менее прихотливого и легче передвигающегося мелкого скота, а также с появлением собаки».

<sup>6</sup> Ф. Энгельс. Происхождение семьи, частной собственности и государства, стр. 171. Для уяспения характера противоречий между стоящими на различной ступени производства племенами, а также внутри племен в результате различий в размере прибавочного продукта при разных формах производства (что и в первом, и во втором случаях приводило к регулярному обмену) существенно то, что Ф. Энгельс ви-

дит в них «тенденции к образованию классов» (там же).

7 Ср., например, данные о количестве скота в небольшой области Эриах к северу от Алагеза в VIII в. до н. э., приводимые Б. Б. Пиотровским (Археология Закавказья..., стр. 75), или утверждение И. Б. Янковской о том, что «в Аррапхе, так же как и в Ассирии, важнейшей отраслью хозяйства, паряду с земледелием, было скотоводство» (Н. Б. Янковская ая. Хурритская Аррапха. Вестник Древнего Мира, 1957, № 1, стр. 21). Эта характеристика хозяйства явно рабовладельческого хурритского общества, существовавшего на территории нынешнего Керкука, основана на большом количество данных из документов архива Аррапхи.

В Роли торговли в разрушении существующих форм общественной и хозяйствен-

ной жизни мы касались в предылущей главе (см. выше, стр. 122 прим. 52).

9 Б. Б. Пиотровский. Археология Закавказья..., стр. 43.

B. B. Пиотровский. Археология Закавказья..., стр. 43.
 B. B. Пиотровский. Археология Закавказья..., стр. 72, 73.
 См. по этому поводу хотя бы: О. Вильчевский. Мукринские курды,

12 См. по этому поводу хотя бы: О. Вильчевский. Мукринские курды, стр. 215—216. Попутно стоит отметить, что культ священных деревьев у курдов часто сочетается с пережитками, несомненно отражающими черты бывших охотников. В этом отношении до сих пор еще ждет своего исследователя одно из интереснейших произведений курдского народного творчества — «Поэма о Спабанде и златокудрой хадже»; в основе этой поэмы лежит характерное для охотников представление о том, что женишина, принимая участие в охоте, приносит несчастье. Курдский текст поэмы см.: Н. Съ n d i, E. E v d a l. Folklora Kurmanca. Jerevan, 1936.

18 Б. В. Пиотровского о том, что усиление охоты в эпоху броизы имеет вторичный характер, легко согласуется с предложениой мной интерпретацией, свизывающей усиление охоты с переходом племен охотников-собирателей к скотоводству. Соображении Б. Б. Пиотровского о большой роли охоты при отгонном скотоводстве кажутся мне надуманными; достаточно сослаться хотя бы на то, что в Мукрипском Курдистане, где охота является до сих пор настолько важным видом местного промысла, что ее продукты экспортируются за границу, охотничий промысел распространен среди оседлого населения и у лесных нескотоводческих племен, а кочевники охотой не занимаются, если не считать связанной с оседлым населением племенной знати, среди которой развита соколиная охота.

14 Одним из косвенных доказательств правильности этого может служить тот факт, что у многих курдских илемен, в том числе и у ведущих уже оседлый образ жизни, обычно на зиму запасают для скота не сено, а древесные ветви с листьями. См.:

О. Вильчевский. Мукринские курды, стр. 187.

15 Б. Б. Пиотровский. Археология Закавказья..., стр. 78.

16 В. В. И и от ровский. Археологии Закавказьи..., стр. 51. В своем экскурсе о появлении и развитии коневодства в горных районах Малой Азии и Западного Ирана, И. М. Дъяконов, ссылаясь на эти слова Б. Б. Пиотровского, полагает, что развитие коневодства происходило здесь во 11 тысячелетии до н. э. «В дальней-шем, — как считает 11. М. Дъяконов, — оно сделало возможным большую подвижность для паступиских илемен, а впоследствии и переход их общества в некоторых областях к чисто кочевому скотоводству с миграциями отдельных племенных групп кочевников» (П. М. Дьяконов. История Мидии, стр. 123). То, что в горных областях в более позднее время появляются чисто кочевые племена, обладающие стадами транспортных и верховых животных и способные к миграциям, - это бесспорно, но столь же бесспорно, что эти племена не могли быть автохтонными племенами горных районов, где лошади и другие транспортные и верховые животные имели ограниченное применение для связи летовий с зимовьями, т. е. на расстоянии нескольких десятков километров, и почти не применялись для транспортировки летних жилищ, которые у автохтонных горных илемен делались в виде шалашей из вствей, камней и другого подручного материала. Не лишне напомнить, что горцы, как правило, лучшие пешеходы, чем наездники, и лошадей, как и прочие породы крупного скота, они, даже используя в своем хозийстве, предпочитают не разводить сами, а приобретать у населения долии, где именно, начиная со 11 тысячелетия до и. э., начинает успешно развиваться коневодство, по опять-таки, как мы увидим ниже, под влиянием тех же внешних причин, которые привели к появлению в горных районах чисто настущеских племен. Независимо от того, когда и откуда проникла лошадь в горные районы Малой Азии, отметим, что в настоящее время чем ближе к равнине, чем дальше от гор, тем больше ошущается примесь арабской крови у горных пород лошадей. В целом же вопрос, поднятый П. М. Дънконовым, вряд ли может быть удовлетворительно разрешен только на основании размеров изображаемых на древних рисунках животных и пока еще недостаточно достоверных в части их филологического и лингвистического анализа терминов ряда языков древности. В частности, можно указать на приводимые В. П. Никитиным (Les Kurdes, стр. 252—254) соображения польского ученого Я. Ижелусского о культе осла у курдов и о связи терминов, обозначающих осла в курдском, с рядом аналогичных терминов в индийских языках, причем фонетически эти термины близки к приводимому И. М. Дьяконовым материалу из малоазийских языков древности. Так же как и в отношении других домашних животных, в частности овцы и горбатого быка, роднящих горные районы Малой Азии и с Индией, и со Средней Азией, и с Аравийским полуостровом, проблема происхождения лошади в этом районе вряд ли может получить удовлетворительное разрешение без привлечения сравнительно-генетических материалов, которые, кстати, как будто говорят о среднеазнатском происхождении не только горной лошади Малой Азии, Прана и Кавказа, но и арабской лошади.

В этом илане не лишено интереса сообщение Б. В. Пиотровского о том, что С. К. Далем при изучении зубов осла урартского времени обнаружены признаки, характерные для кулана (Б. Б. П и о т р о в с к и й. Ванское царство. М., 1959, стр. 157), а также то, что в погребениях вождей закавказских племен наряду с костями низкорослых пород крупного рогатого скота, издревле разводившихся в Закавказье, обнаружены кости весьма крупного рогатого скота, близкого к дикому туру (там же, стр. 148—149).

- Археология Закавказья..., стр 75. 17 Б. Б. Пиотровский.
- Археология Закавказья. . ., стр. 53. 18 Б. Б. Пиотровский. Археология Закавказья. . ., стр. 55-56. 19 Б. Б. Пиотровский. 20 Б. Б. Пиотровский. Археология Закавказыя..., стр. 52-53.
- 21 Мы слишком удалились бы от нашей темы, если бы попытались даже в самых общих чертах привлечь сравнительный этнографический материал, говорящий о том, как прочно свизаны горные формы отгонного скотоводства с земледелием. Интересный материал этого порядка приводится в статье: В. Карпов. Гиляки Мазандерана. Советская Этнография, 1940, № 1.

Много таких же данных найдем мы в статье Н. Тардова «Основные черты производственных отношений у племен Персии» (Материалы по национально-колониальным проблемам, 1933, № 3-9), а также в работах С. А. Егназарова, посвященных социаль-

ному строю и экономике курдского общества.

22 Б. А. Тураев. История Древнего Востока, изд. 2-е, под ред. В. В. Струве, т. І. Л., 1936, стр. 62. «Вопрос об этих национальностях, игравних роль в создании древневосточных культур, об их происхождении и взаимодействии, имеет основное значение для уразумения судеб этих культур», — совершенно справедливо замечает Б. А. Тураев. К сожалению, однако, главное внимание при этом обращалось на высокоразвитые культуры оседлых народов Древнего Востока, а культуры обитавших здесь же кочевых племен оставались, как правило, в тени или же подчеркивалось их бескультурье с целью еще более оттенить высоту оседлых культур, подчас разрушавшихся кочевниками.

Тураев. История Древнего Востока, т. І, стр. 64.

<sup>24</sup> Всемирная Пстория, т. I, стр. 300.

25 И. М. Дьяконов. История Мидии, стр. 122. По словам И. М. Дьяконова, активизация касситов и проникновение возникших в их среде новых мощных племенных образований в долину р. Диалы большинством исследователей ставится в связь с появлением у них лошади в качестве транспортного животного. Существенно также замечание И. М. Дьяконова, что уже в конце И1 тысячелетия до н. э. по долине р. Диалы проходил нуть, соединявший Двуречье с областями индийской культуры Мохенджо-Даро и Хараппы (там же, стр. 118).

<sup>26</sup> Boghazköi-Studien, III.

27 П.Б. Янковская. Хурритская Аррапха.

28 «По-видимому, в начале II тысячелетия до н. э. в связи с одомашнением лошади и применением ее для колесницы индо-иранские народы начинают довольно быстро распространяться из мест своего первоначального обитания. Этими местами следует признать уже для того времени Среднюю Азию. Надо предположить, что первыми двинулись индийские племена, отдельные ответвления которых попали затем в Пран и оттуда в Переднюю Азию, основная же масса — в северо-западную Индию. По это означает, что посители индийского языка должны были на своих колесницах спуститься в равнины Месопотамии по долинам Малого Заба и Диалы», — пишет П. М. Дъяконов, давая обстоятельную сводку воззрений современной науки на данный вопрос (И. М. Дьяконов. История Мидии, стр. 124—125). С мнением И. М. Дьяконова об отсутствии документальных данных по этому вопросу нельзя не согласиться; однако с его отрицательным отношением к возможности передвижения индо-иранских илемен через Кавказ согласиться труднее, так как иначе трудно было бы объяснить появление в Малой Азии несийских и других индоевропейских по языку племен.

<sup>29</sup> См. ниже, стр. 159 прим. 34.

30 О. Л. Вильчевский. Марр и курдоведение. Язык и мышление, VIII,

<sup>31</sup> П. Лерх. Исследования об пранских курдах и их предках северных халдеях, кн. I—III. СПб., 1856—1858. О том, насколько долго держалась в науке абсолютно беспочвенная гипотеза о «белокурых и голубоглазых арийцах», покоривших на заре истории семитические и прочие явно «неполноценные» народы Влижнего Востока, можно судить уже по тому, что еще в 1935 г. Шпейзеру пришлось всерьез опровергать бытовавшую в западной науке легенду об «арийском» происхождении кутиев, основанную на том, что в аккадских документах в числе рабов упоминаются «светные кутии» (цит. по: И. М. Дьяконов. История Мидии, стр. 118, прим. 6). <sup>32</sup> F. Justi. Kurdische Grammatik. СПб., 1880, стр. IV.

33 J. de Morgan. Mission scientifique en Perse. 34 Н. Д. Андреев. Периодизация истории индоевропейского Вопросы языкознания, 1957, № 2, стр. 18. Эта статья дает ясное представление о методе внутренией реконструкции, предполагающем спонтанное развитие индоевропейского праязыка в качестве имманентного свойства каждого из индоевронейских языков за все время их существования. Так, автор, например, глубоко убежден в том, что «первый германский перебой был лишь одной из разновидностей третьего индоевропейского» (там же, стр. 8, прим. 1).

35 Всемирная История, т. I, стр. 325.

36 Весьма характерно, например, что при разгроме ассирийцами Хурритской Арранхи дворцовые рабы и настух, принадлежавшие, по-видимому, к местному населению, и бежавшие от ассирийцев, были пойманы, как сообщают архивные документы,

в лесу (П. Б. Инковская. Хурритская Арраиха, стр. 21).
<sup>37</sup> В. П. Пикитин посвящает в своей работе специальный раздел этому чрезвычайно интересному, но до сих пор еще мало исследованному вопросу, давая довольно подробную сводку тех любопытных материалов, которые были опубликованы в работах X. Христоффа, О. Банзе, А. Социна, П. Рондо и др. (Les Kurdes, стр. 66-67). Особый интерес представляет составленная по Баизе карта соприкосновения курдов

и бедуинов в Северной Месопотамии (там же, карта № 7).

38 В. Nikitine. Les Kurdes, стр. 89—90; О. Вильчевский. Мукринские курды, стр. 194—196. К. Г. Фейльберг в своей монографии о типах шатров кочевников (С. G. Feilberg. La tente noire) произвольно принял за общераспространенный тип курдского шатра далеко не типичный шатер главарей одного из мукринских племен, рисунок и план которого был в свое время опубликован Ж. де Морганом. Это привело Фейльберга к совершенно неправильным выводам о характере курдского шатра. Как отмечает В. И. Никитин (ук. соч., стр. 90), курдский двускатный шатер из черной козьей шерсти служит в отличие от войлочной юрты, тюркских кочевников только летним жилищем, зимой же кочевые курды живут в землинках различного типа. Только илемена бывших охотников-собирателей еще сохраняют примитивные шалаши из ветвей (см.: О. Вильчевский. Мукринские курды, стр. 194).

89 См. описание дурского шатра у Фейльберга в его монографии и в его прекрас-

ной работе о лурском илемени папи.

<sup>40</sup> А. Заки. История курдов и Курдистана, т. И, стр. 2 и след.

#### К главе третьей

<sup>1</sup> В. А. Тураев. История Древнего Востока, т. I, стр. 311. В этом же плане нелишне отметить столь характерную для настушеских илемен развитую детализацию различных случаев кражи скота в хеттских законах в отличие от явно земледельческого кодекса Хаммурани (Всемирная история, т. І, стр. 373), а также не только генетическую, но и семантическую близость несийского термина для раба аппантес ('схваченный, связанный') с пранским бандак, причем оба эти термина обозначают военнопленного, обращенного в рабство, в противоположность употребляемому в хеттских дошумерского нам-ра, обозначающему раба как социальную категорию и по своему значению полностью совпадающему с пранским аншахрик. Появление этой второй пары терминов как у хеттов, так и у пранцев может иметь только одно объяснение: при военных столкновениях между племенами, обладающими племенными ополчениями, в состав которых входили все способные посить оружие, т. с. все работоспособные члены племени, термины «военнопленный» и «раб» совпадали, в классовом же обществе, когда в рабство угонялось все подвергавшееся нападению войск рабовладельческих государств рабовладельческой периферии, термии «раб» семантически совпадал « термином «чужеземец», «инородец», т. е. «аншахрик», а термин «военнопленный» приобретал другое значение, поскольку захваченный в плен неприятельский воин часто превращался в воина захватившего его в плен государства. Третий семантический нариант термина «раб» — его связь с «ребенком» (ср. русск. рабенок — робенок) членом семьи, характерен, например, для Ассирии, где власть отца или главы патриархальной семьи над детьми мало чем отличалась от его власти над рабом: по ассирийскому праву дети и рабы одинаково причислялись к имуществу, из которого кредитор мог брать свой долг (Всемирная История, т. 1, стр. 320—321); этот вариант термина «раб» меньще всего связан с пастушеским бытом кочевых племен, являясь типичным для сохраняющих патриархальный уклад низших и средних слоев господствующего класса рабовладельцев развитого рабовладельческого общества. Следовательно, даже трансформировавшись в рабовладельческое общество, несийцы, как и иранцы, сохраняют в термине «раб» реминисценции еще недавно характерного для них быта и мировозарения паступіеских племен, дополняя затем свою лексику новым термином, характерным по своей семантике для идеологии рабовладельцев, видящих в каждом иноземце потен-

циального раба.

<sup>2</sup> В более позднюю эпоху, примерно совпадающую с эпохой сложения курдской народности, византийский историк Георгий Амартол, соноставляя отношение к женщине у народов, прошедших рабовладельческий строй в Двуречье, с положением женщины у горных илемен Гилина, близких курдам не телько типологически, но и генетически, ибо в состав курдского народа входит большое племя гель, находит нужным прибегнуть к тому же сравнению с амазсыками. В тексте «Повести временных лет», сохранившей обильные цитаты из Г. Амартола, читаем по этому поводу: «Говорит Гсоргий (Амартол) в своем летописании: «Каждый народ имеет либо письменный закон, либо обычай, который люди, не знающие закона, принимают как предание отцов. . . Свой закон и у халдеян и у вавилонян: матерей брать на ложе, блуд творить с детьми братьев и убивать. П всякое они бесстыдство творит, считая его добродетелью, даже если будет далеко от своей страны. Другой закон гилий: жены у них пашут и созидают храмы и мужские деяния совершают, но любви предаются сколько хотят, не сдерживае-

мые своими мужьями и не стыдясь. Есть среди них и храбрые женщины и женщины умелые в охоте на зверей. Властвуют жены эти над мужьями своими и воинствуют как и они. В Британии же несколько мужей с одною женою спят, и многие жены с одним мужем связь имеют и беззаконие, как закон отцов, совершают. Амазонки же не имеют мужей, но, как бессловесный скот, однажды в году, близко к весениим диям, выходит из своей земли и сочетаются с окрестными мужчинами, считая то время как бы некним торжеством и великим праздником. Когда же зачнут от них во чреве - снова разбегутся из тех мест. Когда же придет время родить, и если родится мальчик, то убивают его, если же родится девочка, то прилежно вскормят ее и воспитают» (Повесть временных лет, серии «Литературные Памятники». Пзд. АН СССР, Л., 1950, т. 1, стр. 15—16 и 211—212). После этого автор «Повести» продолжает: «Так вот и при нас теперь половцы держатся закона отцов своих: кровь проливают и даже гордитей этим, едит мертвечину и всякую нечистоту — хомяков и сусликов и берут своих мачех и ятровей и выполняют иные обычаи своих отцов» (там же). Мне думается, что авторы раниегосредневековья, когда происходил процесс сложения современных нам народов на развалинах старых общиостей, рухнувших вместе с крушением древнего мира, значительно острее, чем мы, ощущали и подмечали характерные особенности исихического склада вновь возникавших народностей. К тому же многие из этих черт, столь актуальных еще в средние века, в наши дни является уже трудно объяснимым пережитком, вызывающим у современников недоумение своей бессмысленностью, а не преклонение перед «законом отцов своих». По поводу древних обычаев прикаспийского населения, свизанных с пережитками матриархата, в средние века см. также: К. А. 11 и о с т р а н-ц е в. Обычаи прикаспийского населения Персии в X веке. Сасанидские этюды. СПб., 1909. О пережитках тех же обычаев в наши дни см. мою статью: Гиляки и галеши. «Народы Передней Азии» в серии «Народы Мира». Пзд. Инст. этнографии АН СССР, М., 1957. Можно привести и другой пример того, насколько подлинный смысл традиций древнего мира, утраченный в новое время, продолжал еще сохраняться пережиточно в средние века. Тот же Георгий Амартол и другие византийские историки, на трудах которых основана начальная часть русских летописей, восходят, как и труды сирийских и арминских историков, к исторической традиции древнего мира. В частности, к этой традиции восходят почти обязательные легенды о вавилонском столнотворении и всемирном потопе, заимствованные из исторических традиций Древнего Двуречья и являющиеся пусть наивным, но отражающим реально происходившие процессы объяснением тех этинческих пертурбаций, которыми так богата древняя история переднеазнатского мира. Многочисленная литература, посвященная анализу этих двух, пожалуй, старейших исторических мифов, в подавляющем большинстве страдает одним существенным дефектом: исследователи пытались решить мало интересный в сущности вопрос: насколько могли быть реальны факты построения вавилонской башии и всемирного потона или же насколько тинологически близки обе эти легенды к формально совпадающим с ними по сюжету легендам других страп и народов. Такая филологическая постановка вопроса ничего не дает для уяснения исторической правды, зерно которой заключают в себе обе эти наивные легенды. Выше уже приводилось мнение Б. В. Тураева о том, что миф о вавилонском столнотворении может быть лучше многих других исторических источников отражает хорошо известную древнему миру картину языковой и этнической мешанины, вызванной непрерывными вторжениями новых илемен на территорию Двуречья и прилегающих горных областей (см. стр. 29). Необходимой парадледью к нему является миф о разделе после потопа всего населения известного тогда мира между тремя сыновыями Поя — Симом, Хамом и Пафетом. Конкретный ассортимент народов, вошедших в удел каждого из сыновен Ноя, менялся в зависимости от эпохи и места жительства автора той или иной версии. Но принции распределении этих народов всегда оставался неизменным: если принять Двуречье за центр мира, то с юга и востока, т. е. из Аравийского полуострова и Сирийской степи, из Пранского нагорья и расположенных за ним степей Средней Азии и Индии в Двуречье вторгаются «сыновья Сима», с юго-запада, из далекого Египта и других африканских стран, — сыновыя Хама», с севера, через Кавказ и Балканы из степей Причерноморыя, — «сыновыя Пафета». Следовательно, в этом мифе нашли свое отражение те же многочисленные вторжения различных илемен на территорию Малон Азии, отражением которых явился и миф о вавилонском столнотворении. Если, например, включение тюркских племен в число «сыновей Нафета (Р а ш и д - э д - Д и и. Сборник летописей, т. 1, кн. 1. Л., 1952, стр. 53 и 80) относится к явно поздней традиции, хоти в основе ее лежит и более рапнее утверждение, что «сыповыми Ифета» являются все кочевники, то, по-видимому, отражением весьма ранней традиции явлиется характерное для Амартола и русских летописей разделение Мидии между «уделом Сима» и «уделом Пафета» и причисление Кордуны-Гордиены к «уделу Сима». Эта традиция восходит к рассматриваемому нами периоду, когда в горных областих Северной Месопотамии в результате вторжения племен номадов, говоривших на индоевронейских и семитических языках, возникали настущеские илемена, владевшие стадами мелкого рогатого скота. Они и оказались в представлении авторов, составлявших генеалогические сниски народов, либо потомками Сима, либо потомками Нафета. Как кочевники-скотоводы, они вполне закономерно были отнесены к «сыновыям Пафета»,

однако близкие в этническом и языковом отношении к остальному населению Месопотамии да к тому же еще владевние не конями, а мелким рогатым скотом, они ока-

зались отнесенными к числу сыновей Симовых.

3 Всеобщая История, т. 1, стр. 320 и след.

4 Б. А. Тураев История Древнего Востока, т. 1, стр. 111.

5 Напомним хотя бы, что этот аспект быта и мировоззрения хеттского общества не нашел ни малейшего отражения в хеттском законодательстве и хеттские законы, пожалуй, четче, чем другие кодексы древнего мира, отражают идеологию господствуюшего класса рабовладельческого общества.

<sup>6</sup> См.: В. Nikitine. Les Kurdes, стр. 97 и след.; О. Вильчевский. Мукринские курды, стр. 212 и след. Там же приводится и основная литература по этому

вопросу.

Энгельс. Происхождение семьи, частной собственности и государства,

стр. 166 и след.

8 Н. А. Кисляков. Семья и брак у таджиков. Тр. Инст. этнографии АН СССР. Нов. сер., т. XLIV, 1959. стр. 44—45. Весьма существенно в этой связи, что в тех же горных районах Таджикистана одной из существенных отраслей женского труда являлось примитивное гончарство без применения гончарного круга, в то время как на равнине гончарным ремеслом с применением гончарного круга запимались мужчины (там же, стр. 44). Интересно также, что, по свидетельству М. С. Андреева, первыми навестить на настбище женщин отправляются мужья, имеющие там жен, а, по словам А. Слесарева, в Язгулеме первым на летовку приходит уважаемый всеми в селении старец, который приносит с собой корзину тутовых ягод и произносит установленное обычаем заклинание (там же, стр. 46). О роли женщины в скотоводстве, по данным курдского фольклора, см. ниже, в связи с анализом курдских версий Лейлы и Меджнуна (стр. 42). Культ «биби Фатьма» известен и курдам. См.: М. Чурси н. Курды Азербайджана. Бюлл. Кавказск. инст. истории и археологии, т. 111. Тифлис, 1925. О роли женщины у народов Прикасиия см. выше прим. 2.

9 Н. А. Кисляков, ук. соч., стр. 232.
10 А. Маzah eri. La famille iranienne aux temps antéislamiques. Paris, 1938;

И. А. Кисляков, ук. соч., стр. 235. По поводу этой широко распространенной точки зрения об извечности присущих арийцам качеств, не подвергающихся изменению и лишь искажаемым чуждым арийцам субстратными явлениями на материалах языка, см.: О. Л. Вильчевский. Вигезимальный счет в курдском. Сб. намяти акад. Н. Н. Марра, Л., 1938, стр. 75.

О том, насколько в этом случае стремление воссоздать «исконные арийские качества» идет в разрез с элементарной логикой, видно из следующего: чл.-корр. АН СССР В. А. Фрейман в статье «Забытые пранские числительные» (Сб. «Академия наук СССР акад. С. Ф. Ольденбургу», Л., 1934) полагает, что якобы осетины, находясь в окружении горско-кавказских языков, утеряли «общепранскую категорию числительных, как она должна была образоваться согласно законам осетинской исторической фонетики», а 11. М. Оранский во «Введении в пранскую филологию» (М., 1960, стр. 34) считает, что невозможно даже представить, чтобы «белуджи, забыв свои слова для обозначения. . .

- числительного "два"... заимствовали их у персов».

  11 П. А. Кисляков, ук. соч., стр. 237.

  12 Ксенофонт. Анабасис, кн. III, гл. IV, ст. 24 (цитирую по переводу М. 11. Максимовой под редакцией акад. П. П. Толстого. Серия «Памятники мировой
- М. 11. Максимовон под редакциен акад. п. п. 10. 10. 11. 12. 13. К с е н о ф о н т. Анабасис, кн. III, гл. IV, ст. 19. 14. К с е н о ф о н т. Анабасис, кн. IV, гл. I, ст. 12. 15. К с е н о ф о н т. Анабасис, кн. IV, гл. I, ст. 24. 16. К с е н о ф о н т. Анабасис, кн. IV, гл. II, ст. 9. 17. К с е н о ф о н т. Анабасис, кн. IV, гл. II, ст. 10. 18. К с е н о ф о н т. Анабасис, кн. IV, гл. V, ст. 34. 19. К с е н о ф о н т. Анабасис, кн. IV, гл. IV, ст. 35. 20. г. М. II е т о в. Пекоторые данные для характерист

20 Г. М. Петров. Пекоторые данные для характеристики курдов Сенджаби в Пранс. Советская этнография, 1952, № 1.

<sup>21</sup> Всемириая История, т. I, стр. 321.

22 Этимология курдек. джинди не ясна. То, что персидский усвоил из курдской среды этот термии в указываемом выше значении «проститутка» самоочевидно. Можно назвать несколько таких терминов, попавших в персидский из курдского с изменением социальной окраски их значения, например: калаш — курдск. 'благородный разбойник', перс. 'гуляка, пьяница', рынд — курдек. 'хоропий', перс. 'пьяница' (см. мою статью «Лингвистические материалы по истории общественных форм в Курдистане». Сб. «Пранские языки», 1, Л., 1945). Однако попытка сблизить джинди с перс. гунд в арабизованной форме джунд встречает серьезные затруднения; ср. курдскую пословицу Джинди на бо гунди 'благородный не будет деревенщиной', где сталкиваются и противопоставляются оба значения этого термина, причем курдск. джинди выступает в роли семантического двойника, сохранившегося в турецком языке, курдск. челеби 'джентльмен', 'благородный', крупная роль которого в истории народов Передней Азии в качестве вклада курдской среды была в свое времи отмечена Н. Я. Марром в его этюде «Еще о слове челеби» (к вопросу о культурном значении курдской народности в истории Передней Азии), ЗВО, т. XX, выи П—ПІ. СПб., 1911. Следовательно, джинди относится к числу тех многочисленных терминов, которые в той или иной форме играли роль названий или самоназваний курдского народа либо одной из входящих в него частей.

<sup>28</sup> Сэнглав (ср. перс. сенглах) означает каменистую, усыпанную камиями местность, в более узком значении 'каменистые горные склоны', служащие одним из основных трудностей при передвижении в горах лошадей равнины. По-видимому, именна эта, арабо-курдская порода явилась исходной формой для арабской лошади. Любонытно,

что даже у арабов эта порода сохраниет свое пранское название.

<sup>24</sup> Такова, например, хорошо известная арабская полукровка «Мукри» — результат дальнейшего приспособления породы «Сэнглав» к горным условиям и скрещения ее с местными мелкорослыми горными породами лошадей, о которых мы знаем еще со слов Ксенофонта, а по археологическим материалам и в более раннюю эпоху. Так, С. К. Далю (лошадь времен Урарту из расколок Кормирблура. Изв. АН Арминской ССР, 1947, № 10, стр. 41 и след.) удалось восстановить внешний облик одной из пород урартских лошадей. Это была лошадь низкорослой породы с небольшой головой и ппроко расставленными маленькими ушами. Как говорит Б. Б. Ппотровский (Ванское царство, стр. 156), наряду с этой породой в Урарту существовали и высокорослые породы лошадей. К сожалению, вопрос о генезисе лошадей Передней Азии до сих пор еще не получил удовлетворительного разрешения. Не исключена возможность, что в породе «Сэнглав» мы имеем лошадь пранских племен, получившую впоследствии дальнейшее развитие в сторону равнинной лошади в арабских породах лошадей и в сторону горной лошади в «Мукри».

25 См: 11. П. Аверьянов. Курды в войнах России с Турцией и Персией.

Тифлис, 1908. <sup>26</sup> См.: О. Вильчевский. Мукринские курды, стр. 197, 240. Там же приво-

дится и часть литературы по этому вопросу.

<sup>27</sup> Перс. мард, арм. вмерд, русск. смерд. Социальная значимость этого термина в период сложения классового общества у ряда народов Передней Азии и Восточной Европы необычайно велика.

<sup>28</sup> См. мою статью: Гилики и галеши, в томе «Народы Передней Азии», серия «На-

роды Мира». М., 1957, стр. 231; О. В ильчевский. Мукринские курды.

<sup>29</sup> Этой интересной проблеме уделял большое внимание проф. В. В. Миллер. См. его: Тальинский язык. М., 1953, стр. 254—255. В этой же книге приводится библиография работ Б. В. Миллера, посвященных данной проблеме.

30 Ю. П. Марр. Статьи и Сообщения, т. П. Л., 1939, стр. 170—172. 31 Г. Чайлд. Древнейший Восток в свете новых раскопок, стр. 257.

<sup>32</sup> См. выше, стр. 125, прим. 74.

<sup>33</sup> В. П. Ленин. Сочинения, т. 29, стр. 441—442.

34 См. карту роста территории рабовладельческих государств на стр. 11 во 11 томе. «Всемирной Истории» (М., 1956).

35 См. выше, стр. 19.

<sup>36</sup> П. Б. Янковская. Хурритская Арранха.

37 П. М. Дъяконов в интересной статье «О пленных в Ассирии и Урарту» (Вестник Древнего Мира, 1952, № 1), дополняя ассирийскими данными урартские материалы Г. А. Меликишвили, убедительно показывает, что и ассирийцы, и халды, уводи в полон ласеление территорий, захваченных войсками этих государств, лишь часть его обрамиали в рабов обычного типа, работавших в царских и частновладельческих хозяйствах; значительная часть иленников хотя и обращалась в рабство, т. е. представляла собой наряду с орудиями производства собственность своих господ, тем не менее в отличие от рабов в Шумере поселилась на землих и вела самостоятельное хозяйство «(там же, стр. 92), уплачивая дань (там же, стр. 95). Соображения И. М. Дьяконова о том, что такое использование рабов связано с тем, что рабовладельцы якобы боялись крупных скоплений рабов, имеют кабинетный характер. То, что рабы оставались в повиновении только при наличии достаточно мощного аппарата, удерживающего их в повиновении, — это бесспорно. Столь же бесспорно, что при низком уровне военной техники древний воин не имел большого преимущества перед рабом, вооруженным допатой или иным сельскохозяйственным орудием. Нельзя инчего возразить и по поводу того, что при всяком удобном случае рабы становились естественными союзниками всякого внешнего врага государства, что особенно должно было сказываться при вторжении племен, стоявших на более низком уровие развития, чем рабовладельческие государства (там же, стр. 92). Все это совершенно верно. Единственно лишь вызывает сомнение вывод о том, что посаженные на землю рабы меньше имели возможности к сопротивлению своим эксплуататорам и меньше стремились к освобождению. Скорсе наоборот — в царских и частновладельческих хозийствах легче было наблюдать за рабом, а самому рабу труднее было оказывать сопротивление, чем тогда, когда рабов сажали на землю. Стремление же к возвращению на родину и к избавлению от подневольного положения у посаженных на землю иленных было таким же, как и

у всякого раба. Мне думается, что нащунываемая П. М. Дьяконовым ассиро-урартийская форма рабовладения, когда раб сажался на землю, объясняется тем, что в отличие от Двуречья, где обязательное орошение делало более рентабельным, а подчас и единственно возможным крупное хозийство, в горных долинах, наоборот, более рецтабельными были мелкие земледельческие хозийства. Не обсуждая вопроса о том, насколько эта новая форма рабовладения близка к колонату, отметим лишь, что именно таким рисует положение раба уже в средние века Газали, опираясь не только на юридическую традицию Ислама, восходящую к традициям более ранним, но и-на реальную практику его времени. Во втором разделе «столна взаимоотношений» своей «Алхимии счастья» Газали, приводя в качестве примера положение современного ему раба, говорит о нем: «Всякий раз, когда госполии землю, которую надлежит возделать. рабу своему дает, и семена ему дает, и пару быков, и орудия земледельческие, которые имеет, ему передает, и надемотрщика над ним посылает, дабы нашия ему была возделана, раб, ежели разум имеет, (сам) понимает, каково в этом желание господина, хотя господин (ни единого) слова ему не сказал» (цитирую по принадлежащей мне рукописи. См. о ней мою статью «Повый источник для характеристики мировоззрения городского населения Прана в X—XI веках». Советское востоковедение, 1955, № 1). По-видимому, и у Газали, и у 11. М. Дъяконова речь идет об одном и том же типологическом явлениио начальной и конечной стадиях своеобразной формы переднеазнатского рабства в тех условиях, когда мелкое земледельческое хозийство оказывается более выгодным, нежели крупное. Рудиментарно многие характерные черты этой формы рабства сохраняются и в положении крепостного крестьянина в странах Передней Азии, в особенности в раннем средневсковье (см.: П. И. И е т р у ш е в с к и й. Земледелие и аграрные отношения в Пране XIII—XIV веков). Весьма архаический характер, свидетельствующий о силе и глубине родоплеменных пережитков в рабовладельческих обществах Малой Азии, имеет констатируемое рядом исследователей, в том числе и М. Дъяконовым, включение воинов побежденной варварской армии в состав победившей рабовладельческой армии. Включались в армию победителей, как это отмечает П. М. Дъяконов, не отдельные воины, а целые отряды. Это является, на мой взгляд, явным пережитком родоплеменных норм, в соответствии с которыми побежденное племя и его вооруженный отряд, а также и илеменное ополчение включаются на правах клиента в илемя, вооруженный отряд и ополчение победителей. Стало быть, никак нельзи рассматривать эти факты в одном ряду с обращением в рабство побежденных, хотя бы и посаженных затем на землю (11. М. Дьяконов. Опленных в Ассирии и Урарту, стр. 99). Принитые в состав победившей армии отряды побежденных не обращались в рабство, не были рабами. Иначе именно они, вооруженные отриды рабов, а не их бесправные соотечественники, где бы они ни работали, явились бы главной угрозой рабовладельческого общества. Но именно потому, что эти включенные в состав рабовладельческих войск отряды побежденных племен становились союзниками рабовладельцев, их обращенные в рабство соплеменники, поднимая антирабовладельческие движения, искали помощи не у них, а у вторгавшихся на территорию рабовладельческих государств племен, хотя и чуждых этнически, но бывших врагами их врагов. Зерноистины в соображениях II. М. Дьяконова состоит, однако, в том, что представители варварской периферии, независимо от их роли и места в рабовладельческом обществе, всегда рассматривались этим обществом как потенциальные рабы. Вместе с тем бесспорно, что массовое переселение захваченных на варварской периферии пленных и прикрепление их к земле являлось серьезным фактором переменивания этнических групп населения рабовладельческого Древнего Востока. О том, насколько широкие размеры принял этот процесс, можно судить хотя бы по тому, что в первый же год правления ассирийского царя Саргона П десятки тысяч израильтян были переселены в Северную Месопотамию и соседние области, а на их место были поселены постепенно арамензировавшиеся вавилоняне, сирийцы, арабы, образовавшие новую этническую группу самаритян.
<sup>38</sup> Всемирная История, т. I, стр. 552 и 524. Расположенная в Сасунских горах Шуб-

<sup>38</sup> Всемирная История, т. І, стр. 552 и 524. Расположенная в Сасунских горах Шубрия была лесной областью, и, как всегда, беглые рабы стремились укрыться от своих эксплуататоров в недоступное для рабовладельческих вооруженных сил место — в густую чану лесов, росших по горным склонам (см. также: Б. Б. И и о т р о в с к и й.

Ванское царство, стр. 86).

39 П. М. Дъяконов (История Мидии, стр. 264), приводя ассирийский текст: «И рассеял людей страны Манну, неусмиренных кутиев, побил оружием войска Ипшакая, скифа, союзника, не спасшего их», — правильно замечает, что поскольку об этих событиях ассирийские надписи говорят бегло, скороговоркой, это служит верным признаком того, что настоящего успеха ассирийские войска в этом походе не добились. Не менее существен данный контекст в качестве выразительной иллюстрации того, что скифы, как и прочие ирапоязычные в основном племена, вторгшиеся в Малую Азию в эту эпоху, являлись естественными союзниками племен местной варварской периферии. Весьма существенно дли оценки доли пастушеских племен в общей массе пленных, обращаемых в рабство, частые упоминания о том, что военнопленные рабы использовались для выпаса скота. Казалось бы, пастуху-рабу предоставлялись исключительно благоприятные условия для побега и вообще антирабовладельческой дея-

тельности, потому хотя бы, что ставить над рабом-пастухом надемотрицика было бы менее рентабельно, чем просто назначить этого надемотрицка пастухом, тем более, что паступісское ремесло относилось к числу наиболее почитаемых. По-видимому, при обсуждении вопроса о возможности для рабов сопротивляться или бежать мы педостаточно учитываем широко применявшиеся рабовладельцами наложение на рабов оков, а также калечение их, применявшееся еще амазонками, калечившими мужчин, оставлиемых в их илемени.

40 См. предыдущее примечание, см. также: Всемириая История т. 1, стр.

522.

41 Всемирная История, т. І, стр. 321. 42 Всемирная История, т. І, стр. 539.

43 П. М. Дъяконов. История Мидии, стр. 199. Я виолие разделяю осторожность 11. М. Дьяконова при сопоставлении внешне созвучных этнических терминов, тем более, что один из них передан в ассирийской клинописи, а другой — греческим письмом. Племенные названия, как известно, относятся к древнейшим пластам языка, когда созвучие еще имеет не столько генетический, сколько типологический характер. Пелишие напомнить, что именно племенные названия лежат в основе марровских линувистических элементов.

44 Всемирная История, т. 1, стр. 539.

45 В. В. Пиотровский. Археология Закавказыя.

46 «Весь Восток жил мечтой о гибели Ассирии — "логовища львов" и надеждой на падение Ниневин-"города крови". В этом сходились и представители окраинных, еще не покоренных илемен, и переселенные на новые земли иленные, и эксилуатируемые общинники, и представители рабовладельческих кругов за пределами собственно Ассирии» (Всемирная История, т. 1, стр. 554).

Вопрос этот, к которому нам приходилось возвращаться неоднократно, выходит за рамки нашей темы. Тем не менее его нельзя не поставить в связь с характерной для рабовладельческих обществ в горных районах Малой Азии формой рабства, о которой мы говорили выше (см. прим. 58). Как иншет по этому поводу И. М. Дъяконов во «Всемирной Истории» (т. I, стр. 541), данная форма рабства была обусловлена тем. что «Ассирийское государство, насильственно подчинив себе большую территорию, не имело достаточно сил, чтобы всюду подавлить сопротивление масс рабов, если бы они были собраны в общирных хозяйствах. Местное население, среди которого расселились пленные, тоже не было надежной опорой дли государства. Поэтому Ассирийское государство предпочитало расселять пленных небольшими разрозненными группами или даже семьями, по возможности объединяя в одном месте людей различного языка и происхождения. Но повседневный надзор за такими группами работников, разбросанными по различным частям державы, рабовладелец осуществлять не мог, и поэтому рабам предоставлилась известная доля самостоятельности. Они не имели личной свободы, не были собственниками средств производства (лишь иногда они имели для своих нужд небольное количество скота, но и этот скот считался собственностью хозянна). Они должны были отдавать рабовладельцу большую часть продуктов своего труда». Выше (прим. 37) и отмечал, насколько кабинетный характер имеет такое объяснение, повторяемое И. М. Дьяконовым во «Всемирной Истории», с тем лишь добавлением, что он рассматривает ее, с одной стороны, как более примитивную форму, а с другой стороны как дальнейшее развитие рабовладельческих отношений, и, не имея фактов, предиолагает, что в этих условиях «производительность труда этих иленных-рабов, вероятно, несколько повысилась». По сравнению с чем? Нельзя же механически сравнивать производительность труда рабов в Ассирии и, скажем, в Шумере, где и сами по себе усло-

вия труда были другими.
48 Именно таким, весьма распространенным взглядом на миграционный процесс в древности и в средние века объясняются многочисленные попытки создания «общей» истории арабских, тюркских, монгольских и других илемен, судьба которых, после того как они покинули район своего первоначального обитания, претериела серьезные изменения и история которых, после того как они перестали жить общей исторической жизнью, сделалась интегральной частью тех стран и народов, в составе которых они оказались. В этих случаих историк не историческим процессом объясияет вопросы этнической истории, а, наоборот, этническим происхождением пытается обусловить исторический процесс. Так получилось, например, с П. М. Дьяконовым, когда он, возражая акад. В. В. Струве, видящему в воинах, оказавших сопротивление попыткам Дария I завоевать Армению, кочевников-саков, полагает, что поскольку саки были пришельцами, они не могли отстаивать есвое временное местопребывание с больщей решительностью, чем местное население свою исконную родину» (П. Дья ко и ов. История

Мидии, стр. 251).
49 П. М. Дъяконов. Петория Мидии, стр. 5.

50 Ниже нам придется остановиться на ряде фактов, говорящих как будто о том, что индийские илемена сыграли известную роль в процессе этногенеза курдского народа. Тем более страниым кажется, что И. М. Дыяконов, отожествляя, при полном отсутствии каких-либо данных, касситов с лурами, во всем своем общирном исследовании даже не упоминает о курдах, хотя подробно онисывает районы из давнишнего обитания. Такова сила курьезной традиции, согласно которой каждый народ имеет право на «хорошего» предка в древности, который становится неотъемлемой собственпостью данного народа и не может одновременно являться предком ни одного другого народа.

И. М. Дъяконов. История Мидии, стр. 152.
 11. М. Дъяконов. История Мидии, стр. 225.

. 53 Пеньзя не согласиться с И. М. Дьяконовым, когда он отвергает как необоснованное текстологическим анализом миение Ю. Прашека о том, что два эти термина обозначают различные групны мидян (История Мидии, стр. 145 и прим.), однако еще меньше аргументов приводит сам И. М. Дъяконов для подкрепления своей мысли о том, что подчеркивание ассирийскими источниками силы мидийцев доказывает, что они к этому времени сложились уже в мощный союз илемен.

<sup>54</sup> П. М. Дьяконов. История Мидии, стр. 226.

<sup>55</sup> См. по этому поводу: П. М. Дъяконов. История Мидии, стр. 212, 221, 284, 288, 294 и ряд других мест.

204, 200, 204 и рид других мест.

56 11. М. Дъяконов. Пстория Мидии, стр. 237—238.

57 П. Winkler. Die Kielschriftexte Sargons 11. Leipzig, 1893. Аниалы. Цитирую в переводе 11. М. Дъяконова (Пстория Мидии, стр. 219—220). То, что стоящее в ассирийском тексте манда соответствует обычному мадай, — это по-видимому, бес-спорио. Однако этим самым опровергается и мнение П. М. Дыяконова о том, что эти два термина не имеют между собой ничего общего (см.: История Мидии, стр. 238, прим. 1 с ссылкой на статью того же автора: Последние годы Урартского государства, и стр. 414—415, прим. 3). Приводимая 11. М. Дьяконовым (на стр. 59—60, прим. 1), таблица различных значений топонимических и этнопимических терминов древнего мира в зависимости от эпохи, куда включен и термин «манда», кажется мне несколько надуманной. Во всяком случае, не настанвая на полной адекватности терминов «мадай» и «манда», нельзи, мие думается, исключать последний из перечни племенных названий в районе Загроса только потому, что он употребляется также для обозначения племени в другом районе. Отнюдь не являясь сторонником непосредственного сближения племенных названий только по их фонетической близости, и тем не менее не могу не обратить внимания на близость термина «манда» ассирийских источников к названию одного из крупных подразделений курдского племени харки — манда (см.: О. В и л ьчевский. Мукринские курды, стр. 185; А. Заки. История курдов и Курдистана, стр. 411 и 420), а также к имени одного из божеств донеламского курдского нантеона Шех-менд сын Шех-менде Фархо-фарха, владычествующего над зменми и другими гадами и рыбами. (О. Л. В и дъчевский. Очерки по истории езидства. Жури. «Атенст», М., апрель, 1930, № 51).

<sup>58</sup> П. М. Дъяконов, по-видимому, прав, предпочитая для геродотовского «аризантой» этимологию, связывающую это илеменное название с «арийцами» — «сыны ариев», «арийские дети», «потомки ариев» (П. М. Дъяконов. История Мидии, стр. 146 и след.). Такая этимология удачно связывает это название ведущего мидийского илемени со всем столь существенным комплексом употребления термина «ариец» в значении «благородный», «стоящий воглаве племени, народа», которое отразилось в представлении народов Передней Азии, начиная с названия Прана и кончая грузинским эри, причем грузинское *вристави* будет в нервой части этимологически, а по значению — полностью совпадать с геродотовским *«аризантой»*, подобно тому, как этимологически уже во второй части (и столь же точно по значению) совпадает этот термии с названием. Господствующего илемени в союзе илемен Мукри, населяющего в настоящее время территорию: Малой Мидин — «бекзаде» — 'дети дворянские', 'сыны дворянские', 'благородные' (см. О. Вильчевский, Мукринские курды, стр. 184; см. также: Хусейн Хузи Мукриа и и. Мукринский Курдистан, или Атропатена. Ревандуз, 1936 (на курдск. яз.). Однако отсюда еще далеко до сближения «аризантой» с ассирийскими ариби через искусственно восстанавливаемую гипотетическую эламскую форму арипе, которая, спабженная показателем множественного числа, могла бы употребляться в значении названия парода, местности (ср.: еран). Мы еще педостаточно знакомы с эламским языком и слишком хорошо знаем, к каким далеким от истины результатам приводят такого рода реконструкции. Эта этимология тем более кажется сомнительной, что термин «аризантой» имеет еще и другую, предложенную Кенпгом вполне корректную этимологию (F. W. K ö u i g. Die älteste geschichte der Meder und Perser. Der Alte Orient. Leipzig, XXXIII, 3/4, стр. 6). Возражения И. М. Дъяконова (История Мидии, стр. 147, прим. 1) по новоду исправления аризантой на тризантой — 'трехилеменное, трехколенное (племя)', считающего, что так можно назвать область, но трудно назвать илемя, отнадают, если вспоминть название союза илемен на юге Прана Хамсе — по-арабски «пятерица», в состав которого входят иять различных по происхождению илемен, так же как в состав мидян входили различные по происхождению и культуре илемена. Кстати, по поводу стремления 11. М. Дъяконова считать пранскими только те илемена мидийцев, название которых имеют ясную пранскую этимологию: эта точка зрения, в особенности возведенная чуть ли не в основной методологический прием, вряд ли выдерживает критику. В самом деле, ясная этимология этио- или топонимического термина еще не служит доказательством этипческой и даже языковой принадлежности народа,

к которому данный термин относится. Несмотря на ясную славянскую этимологию, ни неміці, на самоеды не имеют никакого отношения к славянам, а славянская этимология Новгорода не делает этот город более славинским, чем лишенные такой этимологии Москву или Киев. Поэтому на основе того факта, что большинство сообщаемых Геродотом названий мидийских племен не имеет пранской этимологии, никак нельзи прийти к выводу, о том, что эти племена не были пранскими. Не имеют такой этимологии, по меньшей мере, четыре пятых заведомо относящихся к пранцам племенных и топонимических названий древности. Кроме того, поскольку с течением времени старые этно-топонимические термины забываются, а новые обычно имеют исное смысловое значение, следуя методу II. М. Дьяконова, пришлось бы прийти к выводу, что, скажем, Иран периода позднего средневековыя, после того как он претерпел значительные изменения в своем этинческом составе в результате нашествий арабских тюркских и монгольских орд, по своим этно-топонимическим названиям, обладающим пранской этимологией, стал более пранским, чем в древности; радикальное же очищение Прана от этно-топонимических терминов, не обладающих пранской этимологией, произвела пуристическая деятельность Реза-шаха по упорядочению и переименованию в пран-ском вкусе значительного количества не обладавших персидской этимологией названий пранских городов и местностей.

<sup>вя</sup> И. И. Дыяконов. История Мидии, стр. 321.

60 Подробнее к вопросу о характере мидийского языка и его потенциальной роли в формировании курдского языка мы вернемся ниже, стр. 83.

 81 П. М. Дъяконов. История Мидии, стр. 142 и след., 173 и след.
 82 О некоторых фактах, косвенно подтверждающих это, см. ниже, стр. 51.
 Ие исключена возможность, что со скифо-киммерийским передвижением связанодавно уже привлекавшее внимание ученых название округа и племени в Мукринском Курдистане «алан». (Материалы для изучения Востока, вып. 2. Пад. МПД. Пгр., 1915, стр. 438; О. Вильчевский. Мукринские курды, стр. 165), тесно связаиное с племенным названием аланов. Впрочем, аланы проникали сюда и в XI в. и. э. Не исключена также возможность, что в названии этого древнего горного округа в какой-то форме отразился сирийский термин алан (алу), означающий «крепость, укре-пление». Я лично склоняюсь к мысли, что и «алан» Северного Кавказа, и «алан» Мукринского Курдистана надо ставить в связь с кавказской Албанией, Арраном средних веков, т. е. с группой очень старых терминов, сохранившихся от изыков автохтонного населения Передней Азии, в виду чего вряд ли можно сопоставлять между собой *алан* и *ари*; эри — термин иной языковой среды и иной истории (11. М. Дьяко но в История Мидии, стр. 147, прим. 9, со ссылкой на работы А. Фреймана и В. И. Абаева).

### К главе четвертой

1 «Ассирийский воин в это время всегда следовал за ассирийским купцом» (Всемир-

ная История, т. І, стр. 319).

<sup>2</sup> По-видимому, отражением этого термина является название селения около-Саккыза — Зимийе, где был найден интересный клад металлических предметов маннейской работы (см. ниже, стр. 53). Перебой  $m \sim w$  характерен для мукринского диа-

лекта, ср. перс. зами, мукр. зам 'земля'.

3 По поводу «Парсуа» и отношения этого термина к названию персов см.:

11. М. Дьяконов. Пстория Мидии, стр. 69 и 161. Там же приводится и основная литература. Поскольку под мидийским языком различные исследователи понимают совершенно различные и взаимно исключающие друг друга категории (см. ниже, стр. 77), убедительность и реальность предлагаемой П. М. Дьяконовым этимологии сильно снижается.

4 Этот факт служит доказательством того, что в крае ощущалось влияние не только

Ассирии, но и Двуречья.

6 И. М. Дьяконов. История Мидии, стр. 158. Миение автора о том, что на строительные работы привлекались в массовом порядке ремесленники, а не просто чернорабочие, едва ли правильно, поскольку район Замуа никакими архитектурными сооружениями не выделяется и вряд ли располагая специалистами по строительному делу. По-видимому, мы имеем дело с тем же недоразумением, благодаря которому неточное употребление термина pionnier французским ученым А. Рейнахом (A. J. Reinach). в ero статье «Les kyrtiens» (Revue Archeologique, т. XIII, Париж, 1909) обратило жителей соседней с Замуа Гордиены в «несравненных архитекторов и военных инженеров» и присвоило те же инженерные качества расположенным по соседству горным илеменам киртиев, или куртиев, из числа которых армянский царь Тигран вывел за своим войском 35 000 человек, «чтобы провести дороги, перекинуть мосты, очистить речки, вырубить леса и произвести иные военные работы». Эта неточность, сохраненная и в русском переводе (П. Я. Марр. Еще о слове челеби. ЗВО, ХХ, вып. 1—3. СПб, 1911), закрепила за кочевниками-скотоводами курдами, считавнимися потомками указанных выше народов, незаслуженную славу хороших инженеров. В действительности, и в этих случаях, и в эпизоде, на который обратил внимание И. М. Дьяконов, речь идет о чрезвычайно распространенном в древности использовании пленных и

представителей покоренных народов на самых тижелых и черных работах. Попутнохотелось бы обратить внимание на созвучие названия города Кальху с названием одного из крупных курдских племен кельхур.

6 «Большая часть населения и скот по обыкновению были укрыты в горах»

М. Дъяконов. История Мидии, стр. 162).

7 П. М. Дъяконов. История Мидии, стр. 162, прим. 1. Попытку И. М. Дъя-конова (там же, стр. 165, прим. 2) отождествить древнюю топонимику этого района с современной можно было бы значительно расширить. Так, наряду с горой Куллермы встретим в том же районе и горный хребет Шилер и много других аналогий. Однако отождествление - лар с термином «гора» в неизвестном «местном языке» кажется не только неосторожным, но и наивным.

8 П. М. Дьяконов. История Мидии, стр. 156, где приводятся совершенно неоспоримые данные из ассирийских анналов, о дани конями, взимавшейся ассирийцами с населения Замуа. О значении южного побережья Урмийского озера для скотоводства, и в частности для коневодства, в последующее время вилоть до наших дней см.: Б. Б. Пиотровский. Ванское царство, стр. 157; Д. Беляев. Очерк северо-восточной части Персидского Курдистана. Изв. штаба Кавказского военного округа, 1910, № 29, а также: О. В ильчевский. Мукринские курды, стр. 189.

9 П. М. Дьяконов. История Мидии, стр. 158.
10 П. М. Дьяконов. История Мидии, стр. 174.
11 П. М. Дьяконов. История Мидии, стр. 165 и 175. Тюрко-монгольское название реки Джагату-чай вытеснило в послемонгольский период старое иранское название Зеррин-руд, сохраненное курдским населением края и восстановленное в последние годы. Истоки Зеррин-руд паходятся в горах Чехиль-чешме, изобилующих альнийскими настопщами. В верхней части своего течения эта река носит название Хорхора-чай (см.: Материалы по изучению Востока; Хусейн Хузни М у к р и а и и. Мукринский Курдистан). О монгольской топонимике в Мукринском Курдистане см.: V. M i n o r s k y. Mongol Place-names in Mukri-Kurdistan (Mongolica, 4) BSO AS, 1957, XIX/1. Пмя Хорхора стоит в связи с Хорхира— река под Улан-Гомом в Монголии (ст. К. В. В я т к и н а. Монголы Монгольской Пародной Республики.

Восточно-азнатской этнографический сборник. Труды Института этнографии

АН СССР, новая серия, т. IX, Л., 1959, стр. 169, прим. 7).

12 П. М. Дьяконов. История Мидии, стр. 165. Относительно привода сюда перекочевывавшими из Средней Азии и Вактрии пранскими кочевниками двугорбых верблюдов см. там же, стр. 192, прим. 1 и стр. 215. По-видимому, восточные склоны Загроса были западой границей распространения этой породы верблюда, в настоящее времи здесь полностью отсутствующего. Далее на запад находится уже область распространения одногорбого верблюда дромадера, пришедшего сюда из Сирийской степи и пустынь Аравийского полуострова вместе с семитическими пастушескими племенами. Быть может, если бы удалось точнее установить границу распространения двугорбого верблюда в древности, удалось бы также уточнить, сколь далеко на запад за линию гор Загроса проникли пранские племена. Во всяком случае известный интерес представляет тот факт, что в курдской эшической поэме «Карр и Куллык», сюжет которой в нынешней ее редакции отражает борьбу между курдскими и арабскими племенами и которая в основе своей восходит к периоду борьбы между племенами пранцев и семитов, нариду с лошадью фигурирует также и верблюд. Судя по тому, что в поэмеречь идет о контореке довае пеширрош 'веренице черногрудых верблюдов', можно думать, что мы имеем описание черногрудого бактрийского двугорбого Современные курдские сказители не дают вразумительного объяснения этому непонятному в настоящих условиях описанию верблюда.

13 Г. А. Мелики швили. Некоторые вопросы истории Маннейского царства. Вестник древнего мира, 1949, № 1, стр. 57 и след.; П. М. Дъяконов. История

Мидии, стр. 173 и след.

14 О развитии здесь садоводства, земледелия и виноградарства в средние века говорит Kaзвини (Hamdallah Mustawfi o f Q a z w i n. The Geographical part of the Nozhat-at-Qulub, ed. G. Le Strange, London, 1915, crp. 87, 88).

18 См. изображение маниейской лошади на ассирийском рельефе в Дур-Шарру-

кине, воспроизведенное II. М. Дьяконовым (История Мидии, стр. 144).

18 A. Godard. Le trézor de ziwiye. Haarlem, 1950; R. Chirshman. Letrésor de Sakkez Artibus Asiae, XIII, 3, 1950, стр. 181—296; Б. В. II и от ровский. Ванское царство, стр. 253—256.

17 A. Godard. Le trézor de Ziwiye. Бритика этого взгляда А. Годара см.:

И. М. Дьяконов. История Мидии, стр. 404 и след. См. также: Б. Б. II и от ровский. Ванское цврство, стр. 253—255. При решении вопроса следует учесть прочно вошедшие в научный обиход соображения С. П. Толстова о связи скифомассагетской культуры с Приаральем и Средней Азией, что дает возможность удовлетворительно объяснить общность художественного стиля в искусстве народов Северного Причерноморья и Западного Прана, этих крайних точек двух основных маршру-тов иранской экспансии из Средней Азии. Нелишие напомнить в этой связи, во-первых, что те же два маршрута, сошедшиеся, правда, на Кавказе, характеризуют передвижение следующей волны тюркоязычных кочевников и, во-вторых, что по тем же мотивам в специальной литературе указывается два в равной мере гипотетических пункта деятельности Зороастра и возникновения его вероучения—Средняя Азия и Западный Пран. При решении подобного рода вопросов одинаково опасно как стремление объясиять все общие в различных культурах моменты одними только внешними причинами вроде заимствования, миграции и т. н., так и обратное стремление рассматривать все эти факты только как результат «внутренних законов» саморазвитии качеств, искони якобы при-

сущих тому или иному народу.
18 И. М. Дъя ко и о в. История Мидии, стр. 148, 225 и след. Отправной точкой этой гипотезы является мысль о том, что при миграциях и прочих случаях впедрения в край нового населения, полной смены старого населения не происходило, а одна из пескольких этнических, культурных, языковых и тому подобных групп ассимилировала другие, от которых в восторжествовавшем этносе, культуре, языке и пр. сохранялись лишь несущественные дериваты. Мне думается, однако, что при этом вольно или невольно игнорируется качественное изменение такого рода явлений. См. стр. 118,

<sup>19</sup> П. М. Дьяконов. История Мидии, стр. 174, 175 и след.

20 Д. Беляев. Очерк северовосточной части Персидского Курдистана. Изв. штаба Кавказского Военного округа. № 29, Тифлис, 1910, стр. 10 и след. Еще в начале XX в. здесь находились пастбища иранского государственного коннозаводства и зимовья кочевников шахсевен, откочевывающих на летовье в горы Сехенд. 21 П. М. Дьяконов. История Мидии, стр. 173.

<sup>22</sup> О. Вильчевский. Мукринские курды, стр. 188, Район Мукринского Курдистана является одним из старейших областей культуры виноградарства и виноделия в Западном Пране и прилегающих горных районах Малой Азии.

23 П. М. Дьяконов. История Мидии, стр. 207, прим. 2.

<sup>24</sup> Так, автор нового перевода «Анабасиса» на английский язык озаглавливает раздел, посвященный описанию похода воинов Ксенофонта через страну (кн. IV, гл. 1 и след.): The entry into Kurdistan (X e n o p h o n. the Persian Expedition. A new translation by Rex Werhev. Edinburgh, 1951, стр. 131).

<sup>25</sup> К с е и о ф о и т. Анабасис. Перевод, статьи и примечании М. П. Максимовой, под редакцией академика И. П. Толстого. Л., 1951. В дальнейшем все ссылки на Ксенофонта и цитаты из него делаются по этому изданию с указанием книги, главы и стиха

текста, но без указания страницы.

<sup>26</sup> Геродот, ки. V, ст. 52—53. Здесь и в дальнейшем все ссылки на Геродота делаются по переводу Ф. Г. Мищенка (Геродот. Пстория в девяти книгах, перевод с греческого Ф. Г. Мищенка. М., т. I, 1885; т. 11, 1888).

<sup>27</sup> О том, что на равнине греческая пехота боялась конницы, можно судить хотя бы по тому, как упорно убеждал греков не бояться персидской конницы Кеснофонт (кн. 111, гл. 2, ст. 18).

28 «Согласно описанию Ксенофонта, за Описом кончалась плодородная часть Месопотамии и начиналась "пустыня". Мидией Ксенофонт называет часть Месопотамии, расположенную по среднему течению Тигра и Евфрата — исконную область Ассирии», — пишет в примечании М. П. Максимова (К с е и о ф о и т. Анабасис, стр. 264). Это не совсем точно. Ксенофонтовская Мидия расположена, как мы увидим ниже, на

левом берегу среднего течения Тигра.

29 П. М. Дьяконов. История Мидии, стр. 339.

30 В. А. Тураев. История Древнего Востока, т. И, ст. 92; Ксенофонт, кн. I, гл. VII, ст. 45 и кн. II, гл. IV, ст. 12.

31 Ксенофонт, кн. II, гл. IV, ст. 27 и кн. III, гл. IV, ст. 6—12. По поводу отождествления уноминаемых Ксенофонтом развалин с городами Ассирии см.: 11. М. Дьяконов. Пстория Мидии. стр. 310—312, прим. 3.

32 Ксенофонт, кн. VII, гл. VIII, ст. 25.

33 «От Тигра они прошли в четыре перехода 20 нарасангов до реки Фуска, шириною в илетр, там имелся мост. В этом месте находится большой город по имени Опис» (К с е н о ф о н т, кн. И, гл. IV, ст. 25). По словам З. А. Тураева, «Опис на Тигре – исходный пункт дорог в горы, указавший место Селевкий, Ктесифону и Багдаду» (Б. А. Т у р а е в. История Древнего Востока, т. П, стр. 437). Впоследствии «Селевкиды не считали возможным возродить старую вавилонскую столицу, в значительной части разрушенную. Предпочтение было отдано Опису, который, отстроив, назвали Селевкией», — иншет Н. В. Пигулевская (Города Прана в раннем средневековье. Л., 1956, стр. 35-36), устанавливая тем самым местоположение древнего Описа. Реку Фуск Ксенофонта следует отождествлять не с рекой Гиндой Геродота. Для Диалы Фуск слишком узок — всего один илетр (около трех метров), в то время как Большой Заб у того же источника имеет пирину в три плетра, т. е. около девяти метров (К с е и оф о и т, ки. П, гл. V, ст. 1); сверх того, Геродот и не говорит, что Опида, соответствующая Опису Ксенофонта, стоит на Гинде. Он пишет лишь, что Гинда «вливается в другую реку Тигр, а Тигр протекает мимо города Опиды и вливается в Еритрейское море» (Геродот, ки. I, ст. 489). В. Волотов помещает развалины Описа и развалины Селевкии в разных пунктах (В. В. Болотов. Из истории церкви сироперсидской. СПб, 1901, стр. 26 и след; прим. 2). Это, впрочем, не мешает нашим соображениям и

не измениет их, а, кроме того, выходит за пределы темы.

34 Геродот, кп. V, ст. 52.

35 Этим словам Аристагора предшествуют такие: «Живут тамошние народы ридом один полле другого так, как я покажу. . . При этих словах он указал на имевшийся у него очерк Земли, вырезанный на доске» (Геродот, кн. V, ст. 49). М. П. Максимова по этому поводу пишет: «Во времена Ксенофонта греки были знакомы с географическими картами. . . Однако подобные карты были, вероятно, очень неточны и широкого распространения не имели. По крайней мере, географические представления греков относительно отдаленных от Эллады стран были еще в V в. до н. э. крайне неясны и сбивчивы. . . 113 "Анабасиса" ясно, что наемники Кира картами не пользовались, так как со времени смерти Кира и измены Арисия они чувствовали себя совершенно потерянными, не зная, как выбраться из Вавилонии. При своем отступлении они все время прибегали к услугам проводников из числа пленных местных жителей» (К с е и о ф о п т. Анабасис, стр. 266). Доводы эти вряд ли могут быть признаны убедительными. Беспокойство греков объясиялось, конечно, не тем, что у них отсутствовала карта, и наличие ее, в особенности если учесть ее значительную источность, вряд ли способствовало бы подъему их морального состояния. Точно так же пользование проводниками само по себе не исключает возможности пользования картой. Конечно, было бы сплоиным анахронизмом представлять дело таким образом, что в ту эпоху у войск могли быть круппомасштабные подробные карты, подобные тем, которыми пользуются современные войска. Примитивные карты древности могли лишь до некоторой степени облегчить общую ориентировку, и наличие такой карты в греческом отряде, отправившемся в глубь малоизвестной страны в составе иноземного войска, было бы более чем естественно. Однако даже если мы и не будем настанвать на наличии карты у десити тысяч греков, то вряд ли можно что-нибудь возразить против предположения, что Ксенофонт, писавший свои записки после возвращения на родину, не мог бы иметь возможности проверять и уточнять свой маршрут на карте. Точно так же не можетбыть исключена возможность и того, что Ксенофонт и ряд других участников похода знажомились с предстоящим им маршрутом на карте до начала похода.

<sup>36</sup> Геродот, кн. V, ст. 52. <sup>37</sup> К с е п о ф о н т, кн. 111, гл. V, ст. 17, кн. IV, гл. I, ст. 3.

38 Геродот, кн. III, ст. 94. 39 Геродот, кн. I, ст. 104. 40 Геродот, кн. I, ст. 104. 41 Геродот, кн. I, ст. 72, 189, 202.

42 О том, насколько илохо знают обычно местонахождение истоков горных рек, так же как и о том, как трудно ориентироваться иноземцу в горных районах, может дать достаточно ясное представление сравнение описания одних и тех же мест в трудах, посвященных первому и второму персидско-турецкому разграничению (Материалы по изучению Востока, вып. 2, МПД. Игр., 1915; там же приводится вся литература по пер-

вому разграничению).
<sup>43</sup> 11. М. Дьяконов. История Мидии, стр. 339, 356—357. Ниже нам придется подробнее коспуться вопроса о том, что в данном случае речь идет о появлении здесь самых различных праноизычных племен, а вовсе не одних лишь индийцев, как думает 11. М. Дъяконов, опираясь на традиционное мнение А. Мейе и Э. Бенвениста (История Мидии, стр. 88, прим. 2 и стр. 367, прим. 3). Интересную сводку противоноложной точки зрения, построенной не столько на сравнительной грамматике пранских языков, но и на всем комплексе дошедших до наших дней фактов, см. в книге: В. N i k it i n e. Les Kurdes, стр. 8 и след.

<sup>44</sup> Ксенофонт, ки. III, гл. II, ст. 25.

45 По-видимому, в составе десяти тысяч греков были лица, знавшие те или иные иностранные языки, в том числе и персидский, в объеме, достаточном для того, чтобы объясняться с местным населением. Один такой случай знания изыка макронов греческим солдатом — бывшим рабом, как необычный, отмечается Ксенофонтом (кн. IV, гл. VIII, ст. 4 и след.). Кроме того, Ксенофонт оговаривает случаи пользования переводчиком при переговорах с персидскими высшими кругами, а также, как нам придется обратить внимание ниже, обращение к помощи переводчика в необычных случаях, почему-либо изумивших автора. В остальных же случаях при следовании по персидской территории для Ксенофонта было само собой разумеющимся, что с местным населением следует говорить на персидском языке, как на территории Фракии — на фракийском. По-видимому, с этой целью из числа греческого отрида подыскивались в каждом случае соответствующие переводчики.

146 Ксенофонт, ки. III, гл. V, ст. 2.

47 Ксенофонт, ки. III, гл. V, ст. 12.

48 Ксенофонт, ки. III, гл. V, ст. 3.

49 Ксенофонт, ки. III, гл. V, ст. 4 и след.

50 Ксенофонт, ки. III, гл. V, ст. 7.

51 Ксенофонт. Анабазис, стр. 269, где вследствие источно прочитанной транскринции на какой-то иностранной карте этот город назван Езире.

52 Ксенофонт, кн. III, гл. V, ст. 8 и след. 58 Ксенофонт, кн. III, гл. V, ст. 13 и след. Акад. Я. А. Манандян с ссыл-ками на работы Ф. Юсти (статья «Geschichte Irans» — Grundriss des Iranischen Philo-logie, т. II, Straβburg, 1903, стр. 475) и Шпека (Handelgeschichte des Altents, Bd. 1. Leipzig, 1900, стр. 288) считает, что «пролегающая через Армению часть дороги шла, вероятно, близ Мелитены, нынешней Малатии, по направлению к Сапре или Безабде, теперешнему Джезире иби-Омар. Направление этой дороги указано у Шпека из Джезире на запад по отлогостим плоскогорьи Масия, затем на северо-запад, к Амиду, а оттуда через Сюверек (Сиверек, -O.B.). к месту переправы через Евфрат, вероятно, близ Хореса, приблизительно в середине между Самсатом и Гергером. Более вероятно, как мне кажется, что продегающая через Армению линия шла не в этом, а в северном направлении — через Тавр в равнину Харберта и оттуда к Евфрату около Малатии» (Я. А. Манандян. О торговле и городах Армении в связи с мировой торговлей древних времен, изд. 2-е, переработанное и дополненное. Ереван, 1954, стр. 16-18. Там же имеется и схематическая карта направления «царской дороги» в пределах Армении). Если акад. Я. А. Манандян прав и если действительно паправление «царской дороги» шло несколько севернее, чем это принято считать, то тогда еще болееоправданным выглядит стремление десяти тысяч греков обойти переправу через Тигр у Джезире и выйти на трассу дороги севернее, перевалив через западные, примыкающие к Тигру склоны Кардухских гор. Это кажется тем более правдоподобным, что, как уже указывалось выше, шедшая в эти горы тропа вела, по показаниям иленных, именно туда, куда нужно, - в Армению. Весьма возможно, виною тому, что греки после семидневного перехода по Кардухским горам оказались не на берегу Тигра, а в долине его притока Кентрита (древнее название реки Бохтан), была не трона и не проводники, а кардухи, своими непрерывными атаками греческой колонны заставившие ее сбиться с пути. Кроме того, стремление греков воздержаться от форсирования переправы через Тигр в том месте, где он был достаточно глубок, а проникнуть дальше вверх по его течению, обойдя встретившиеся препятствия, углубившись в трудно проходимые горы, находит себе объяснение в следующих словах Ксенофонта, обращенных к его сотоварищам, удрученным казавшимся им безвыходным положением, в котором они очутились: «Если вы представите себе реки в виде непреодолимых препятствий, считая совершенные через них персходы губительными ощибками, то поразмыслите, не есть ли это также пустая выдумка варваров. Ведь через все реки, дажекогда они непроходимы вдали от верховьев, можно перейти, не замочив при этом колен, если подойти к их истокам» (К с е н о ф о н т, кн. 111, гл. 11, ст. 22). Вот почему «когда эллины прибыли туда, где Тигр совершенно непроходим из-за его большой глубины и ширины и где нельзя было также пройти вдоль берега потому что крутые кардухские горы нависали над самой рекой, — тогда стратеги решили идти через горы. Дело в том, что они узнали от пленных, будто, если им удастся перейти кардухские горы, они смогут переправиться в Армению через истоки Тигра, а если они не захотят этого сделать -- обойти их кругом. Говорили также, будто истоки Евфрата находится недалеко от Тигра, и оно так и оказалось» (Ксенофонт, ки. IV, гл. 1, стр. 2—3). Если этот стих, следующий за ст. 1, также резюмирующим события, о которых рассказывается в предыдущих книгах, не является, подобио последнему, позднейшей вставкой, то он исно излагает причины, заставившие греков стремиться вверх к истокам Тигра, где его легче было бы перейти, и вместе с тем в какой-то степени подтверждает мнениеакад. Я. А. Манандяна о том, что «царская дорога» проходила севернее общепринятого для ее трассы направления. Я лично полагаю, что данный стих, подвергнувшийся значительной переработке позднейшими редакторами, в основе своей содержит подлин-

ное зерно Ксенофонтовского рассказа.

54 К с е н о ф о н т, кн. 111, гл. V, ст. 17.

55 К с е н о ф о н т. Анабасис, стр. 242. <sup>56</sup> Ксенофонт, кн. IV, гл. I, ст. 12. <sup>57</sup> Ксенофонт, кн. IV, гл. III, ст. 2.

58 Первые сведения о кардухах греки получили, как мы уже говорили, от пленных, допрошенных греческим командованием после того, как грски убедились в невозможности форсировать Тигр. В числе этих иленных были и такие, которые «уверяли, что знают местность, расположенную от них в том или ином направлении» (К с е н о ф о н т, кн. III, гл. V, ст. 14 и след.). Из их числа, по-видимому, были выбраны те проводники, которые, находясь в авангарде, показывали грекам дорогу (см. хотя бы: К с е н о ф о н т, ки. IV, гл. I, ст. 20) и к которым вскоре прибавился захваченный Ксенофонтом в стычке с кардухами «язык» (К с е н о ф о н т, кн. IV. гл. 1, ст. 20 и след.), которого вскоре за его помощь при переговорах с кардухами отпустили, и дальше уже греки шли без проводника (К с е и о ф о и т, ки. IV, гл. II, ст. 23-24). Из текста Ксенофонта неясно, кто были эти пленные - солдаты ли неприятельской армии, или захваченные в плен местные жители, как полагает не без основания М. 11. Максимова (К с е н о ф о и т. Анабасис, стр. 266), тем более, что и персов и все другое местное население Ксенофонт в равной мере именует варварами, благодари чему не всегда можно точно установить, с кем сражались греки — с перФидскими войсками или с оказавшим им сопротивление местным населением. Судя по тому, что в числе осведомителей Ксенофонта были и кардухи, можно предположить, что термии «кардухи» был не только названием этого илемени у соседних народов, но самоназванием.

<sup>59</sup> Ксенофонт, кн. IV, гл. III, ст. 1. <sup>60</sup> Ксенофонт, кн. IV, гл. I, ст. 8—9, 11; кн. IV, гл. II, ст. 22; кн. IV, тл. III, ст. 1—2. Лишь в самом начале вступления в область кардухов Ксенофонт товорит о необходимости двигаться вперед, так как не было достаточного количества продовольствии. Однако это случилось после того, как греки, увидев невозможность передвижения по горным тропам своего большого обоза, избавились от большей части его и, естественно, липинись и своих продовольственных запасов, ввиду чего им нужно было двигаться вперед до следующих селений кардухов (К с е н о ф о н т, кн. IV, обыло двигати и впорто дал. 1, ст. 15).

1 Ксенофонт, кн. IV, гл. I, ст. 20; кн. IV, гл. III, ст. 17.

2 Ксенофонт, кн. IV, гл. I, ст. 7.

3 Ксенофонт, кн. IV, гл. III, ст. 1.

4 Ксенофонт, кн. IV, гл. IV, ст. 1.

. 65 G. de Morgan. Mission scientifique en Perse, t. II, стр. 27, прим. 2.

66 Ксенофонт, кн. IV, гл. II, ст. 22.
67 Ксенофонт, кн. IV, гл. I, ст. 8.
68 Ксенофонт, кн. IV, гл. V, ст. 25.
69 Ксенофонт, кн. IV, гл. I, ст. 8. 66 Ксенофонт,

- 70 Ксенофонт упоминает о «сильной буре» (кн. IV, гл. I, ст. 15) и «сильном дожде» (кн. IV, гл. 11, ст. 2), которые застигли греков во время их семидневного прохождения через область кардухов. А вскоре, попав в Армению, греки встретились уже со снегом.
- 71 К с е н о ф о н т, кн. П1, гл. V, ст. 9. Не исключена возможность, что скот этот, находившийся осенью в долине Тигра, летом выпасался в горах кардухов. Пз того, что в горы кардухов не могли проникнуть персидские войска, не значит, что туда не проникали жители соседних районов. Наоборот, тот факт, что проводниками греческого отряда через кардухские горы явились жители соседних с этими горами районов по берегу Тигра, как будто свидетельствует об обратном — о том, что такие свизи существовали. Если припомнить, что само расположение селений по обоим берегам Кентрита свидетельствовало о серьезной племенной вражде между кардухами и племенами Армении в эпоху Ксенофонта, то по отношению к южным соседим кардухов у нас скорее есть основания говорить о дружеских связях между ними.

72 Если в начале движения греков по территории кардухов отряды последних стремятся преградить неприятелю путь через горные перевалы в глубь страны, то когда греки подошли к долине Кентрита, кардухи, до того времени нападавшие с фронта и с флангов, начали нападать с тыла, стремясь ускорить уход греков с их территории. После того, как греки оставили большую часть выочных животных и рабов, а также, по-видимому, часть своего обоза, кардухи, несомненно овладенние какой-то частью брошенного греками имущества, неоднократно стремились отбить от греков их обоз, прибегая к обычной в горных условиях тактике — попыткам отре-

зать обоз, шедший в арьергарде, от основных сил.

73 К с е н о ф о н т, кн. 1V, гл. 1, ст. 23—24. Характерно, что когда на территории соседней Армении вскоре после этого греки захватили в плен «дочь комарха, вышедшую замуж за 9 дней перед тем» (К сенофонт, кн. IV, гл. V, ст. 24), то комарх после этого дружески общался с греками, помогая им, был у них проводником и сбежал от них только после того, как греки избили его, подозревая, что он неправильно показывает им дорогу (там же, гл. VI, ст. 2 и след.). Па слов Ксенофонта, что комарх «всякий раз, когда видел кого-нибудь из своих родичей, принимай его под свою заниту» (там же, гл. V, ст. 32), трудно, конечно, сделать вывод, что в этом можно усмотреть черты, свойственные родовому строю (Я. А. Манандян. О торговле и городах Армении. . ., стр. 19). Так поступал бы каждый деревенский старшина и

в древности, и в средние века, и в новое время.

74 Ср. следующее характерное свидетельство одного из наблюдательных посетившего в конце прошлого века ряд путешественников, районов Курдистана: «Одна благородная женщина из племени мангуров в 1880-м году отправилась в гости к одной из своих знакомых из илемени мамашей, недалеко от палаток мамашей ей навстречу попался один из агаларов их, который обесчестил ее. Возвратившись в свои палатки, она сообщила о случившемся мужу; немедленно старинны и миры собрались и постановили кровью смыть оскорбление, нацесенное их илемени. Все племи выступило походом против мамашей, и поход этот продолжался несколько лет. Со стороны мангуров нали 1000 человек, со стороны мамашей 200, были убиты предводители обоих племен и до сих пор еще продолжается вражда при смене каждого поколения, ибо жажда мести еще не утолена» (А. А. А р а к е-л и н. Курды в Персии. Изв. Кавказск. отд. РГО, т. XVII. Тифлис, 1904, стр. 25).

<sup>75</sup> Ксенофонт, кн. IV, гл. II, ст. 23.

76 «Хирисоф в сумерки пришел к деревне и натолкиулся перед валом у колодцана женщин и девушек, посивших воду. Те спросили эллинов, кто они такие. Переводчик ответил по-персидски, что они идут от царя к сатрану. Женщины скагали, что сатрана здесь нет и что он находится на расстоянии примерно 1 парасанга. Так как было поздно, то эллины вместе с водоносицами прошли по ту сторону вала к комарху» (К с е и о ф о и т, ки. 1V, гл. V, ст. 9-10). Немного далее рассказывается, что когда Ксепофонт с комархом прошли песколько деревень, в которых весело пировали размещенные там на постой греческие создаты, и «когда они пришли к Хирисофу, то застали и там пирующих, увенчанных венками из сена, а прислуживали им армянские мальчики в варварских одеждах. Мальчикам, словно глухонемым, они знаками да-вали понять, что им надлежит делать. После взаимных приветствий Хирисоф и Ксенофонт сообща, через говорившего по-персидски переводчика, стали расспранивать комарха, что это за страна. Он сказал, что это Армении» (там же, гл. V, ст. 30—34). Следовательно, Ксепофонт дважды подчеркивает, что в этой, примыкавшей с севера в районе долины Кентрита к стране Кардухов области Армении население говорило на таком языке, что с ним можно было объясниться при помощи переводчика, знаюшего переидский язык. Большая часть греческих воинов, не знавшая этого языка, объясиялась с населением «знаками». Допустить, чтобы местное население, а в особенпости собравшиеся за околицей у колодца женщины и девушки, знали персидский язык потому, что Армения в это время была одной из сатраний Ахеменидского государства, вряд ли возможно, так же как должно быть исключено предположение, что эта область была населена персами. Единственно возможное предположение сводится к тому, что население этого района говорило на одном из иранских диалектов, допускающем взаимопонимание с теми, кто знал по-персидски. Поскольку именно здесь Ксепофонт снова после перехода через область кардухов встречается с лошадьми и не только в войске персидского сатрана западной Армении Тирибаза (К с е н о ф о н т, кн. IV, гл. 111, ст. 3 и гл. 1V, ст. 21), но и у местного населения (там же, гл. V, ст. 24), которое платило конями дань царю, причем кони эти отличались от персидских (там же, гл. V, ст. 35), постольку не исключена возможность, что Ксенофонт рассказывает о посещении греками одного из осевших в этом районе киммерийских или скифских

77 Н. Я. Марр. Еще о слове\_ченеби. ЗВО, т. XX, вып. И—ИI, СПб., 1911, стр. 139 и след., где автор приходит к выводу, что «к халдеям или, вернее, халдам тяготеют курды, потомки кардухов, точнее продолжатели народных традиций этого племени, основой своего названия kard, resp. kord или kard+u. Одно из наиболее подлинных его названий — kaplobyoi (kardu-q) формою, этинческим суффиксом q (y-oi) выдает ифетическое свое происхождение; сама основа kard, resp. kord находит такое яркое совпадение в основе этинческого названия самих грузин — груз. gar9, мингр. догдни одной из наилучше сохранившихся национально яфетических народностей, что мы не удивимся, если с течением времени будет поддержано реальными переживаниями первоначальное тождество кардухов (курдов) и картов (грузии), ныне оторванных друг от друга тысячелетнею историею. Язык курдский, очевидно, подвергся коренному изменению, полной замене ифстического арийским, по, по образному выражению ker Porter'а, "правы курдов также неизменчивы, как скалы их края"». Этот тезис П. Я. Марра был первой по времени попыткой усумниться в правильности беспочвенной гипотезы "русских немцев" Куника и Лерха, видевших в курдах с их пранским языком, о чем речь уже шла выше, потомков сильных арийским духом халдеев. Отдавая индоевропейскому языкознанию курдский терявший для последнего при такой постановке вопроса всю свою привлекательпость, Н. Я. Марр выдвигал взамен этого тезис об автохтонности как курдов, так и их предков кардухов, в такой же мере, как и грузии и халдов. Можно, конечно, утверждать, что за те полстолетия, которые прошли с момента написания в 1908 г. этой интересной статьи, наука во многом ушла вперед и согодии располагает значительным количеством неизвестных И. Я. Марру фактов, так же как И. Я. Марр знал о халдах исизмеримо больше писавшего за полстолетия до него П. Лерха, но тем не менее сама постановка вопроса и по сей день не теряет своей актуальности. Тем важнее, что И. Я. Марр, лингвистическая теория которого в значительной, если не в основной своей части строилась на анализе этнопимических терминов, в примечании к этому своему тезису предупреждает, что «решение задачи зависит от правильной постановки дела сравнительного изучения всего комилекса культурио-этнографических явлений в жизни, с одной стороны, курдов, с другой стонародов, а не от более или менее остроумного сопоставления роны, яфетических географических имен, которое может навизываться случайным созвучием. В отношении этпических терминов при настоящем девственном состоянии разработки их мы не можем утверждать и того, одного ли с основами kard (kapdouyoi) и kord(gord: Горд+ +и-тут,) происхождения kwrt(Кортоо, Cyrtius) или это случайное совпадение двух терминов(там же, стр. 139, прим. 2). Как мы увидим ниже, сегодня нас вряд лиможет удовлетворить выдвинутое Н. Я. Марром в этой работе решение проблемы этногенеза курдов; больше того, именно сегодии это решение выдвигается как единственно возможное и правильное последователями и продолжателями изучения курдов с позиций П. Лерха.

78 К с е п о ф о и т, ки. IV, гл. III, ст. 30—31. Любонытно, что кардухи, преследуя проходивших по горным склонам и через перевалы греков, сбрасывали на них и скатывали по склонам огромные каменные глыбы (К с е и о ф о и т, ки. IV, гл. II, ст. 3 и 4), а также стремились совершать свои нападения поздним вечером или почью, когда на их стороне было преимущество хорошего знания местности.

<sup>79</sup> Ксенофонт, ки. 1V, гл. 11, ст. 27—28.

80 Входивние в состав наемных войск сатрана Армении Оронта отряды арменов, мардов и принонтийских халдеев были вооружены илетеными ицитами и коньями (К с е и о ф о и т, ки. IV, гл. II, ст. 4). Не лишено интереса также упоминание Ксенофонта о том, что отставиний от персидского войска воин, понавний в илен к грекам, был вооружен «персидским луком, колчаном и секирой, подобной секирам амазонок» (там, же, гл. IV, ст. 16). Для нас в этом случае интерес представляет не то, откуда мог знать Ксенофонт о форме секир у амазонок (К с е и о ф о и т. Анабасис, стр. 272), а другое: как всегда наблюдательный, Ксенофонт сразу же обратил виимание на то, что вооружение иленного именно секирой отличалось от обычного вооружения персидских воинов. Так были вооружены, по словам Геродота, только входившие в состав персидских войко саки, которые «имели туземные луки, короткие мечи, наконец, секиры (Г е р о д о т, кн. VII, ст. 64). Невольно напрашивается вопрос, не принадлежал ли захваченный иленник, назвавшийся персом, к какому-иноудь отряду из местных скифских илемен.

81 См. изображение маннеев на ассирийском рельефе в Дар-Шаррукине, воспроизведенное П. М. Дьяконовым в «Истории Мидии» (стр. 146); опи держат в руках дротики. Очень схематическое и неумелое изображение тех же маннеев и на броизовой общивке чана из клада в Зивийе показывает нам их с короткими коньями в руках

(там же, стр. 364).

82 По словам Геродота, матиены, так же как и нафлагонине, вооружены были малыми интами и короткими коньями, а сверх того имели дротики и мечи (Г е р о-

дот, ки. VII, ст. 72).

83 В подобном списке употребительного у курдов оружия, составленном А. Аракелином, перечислены многие старинные, выходящие из употребления предметы вооружения, в том числе «марах» — конье из камышевого ствола длиной от 3 до 8 м; однако лук в этом списке отсутствует (А. А. Аракелян. Курды в Персии, стр. 19-20), упоминание о «длинном конье», входившем в ассортимент старого курдского вооружения, встречаем мы и у Ж. де Моргана (J. de - Morgan, Mission scientifique en Perse, t. П, стр. 40, там же приводятся две фотографии этих старинных курдских доспехов, в том числе и конья). Свидетельством инрокого распространения у курдов дротика служит пережиточно сохраняющаяся в среде аширетных курдов военно-спортивная игра «таккалэ». Вот как описывает эту игру Беляев: «К числу упражиений, оставшихся у курдов от времени употребления ими холодного настунательного оружия, как пика, сабля, щит и броия, вышедших теперь совершенно из унотребления, относится игра с так называемой «таккалэ». Упражиение это производится верхом. Опо состоит в том, что всадник на карьере мечет вперед небольшую (аршина полтора длины) палку. Таккалэ, отскакивая от земли, подиимается спова в воздух, и в этот момент всадник должен поймать ее, не меняя аллюра. Упражнение это требует большой силы и ловкости, так как если палка ударится о землю примо перед конем и не достаточно сильно, чтобы быстро отскочить и подняться в воздух, то она может, отскочив, ранить коня в голову и грудь. Помимо одиночного упражнения, существует игра в таккалэ вдвоем. При этом один всадцик на полном карьере старается догнать другого и попасть в него таккалэ. Доскакав до конца арены, всадники мениются ролями и второй преследует первого. Хотя палка эта и тупая и не особенно тяжелая, но сильно брошенияя и притом с инерцией несущегося в карьер всадника, она наносит странный удар» (Д. В е я я е в. Очерк северо-восточной части Персидского Курдистана. Пзв. штаба Кавказского Военного Округа, № 29. Тифлис, 1910, стр. 30—31). Единственное известное мне уноминание лука в качестве употребительного у курдов оружия, это записанный мной у курдов Закавказья вариант поэмы «Мам и Зин», в котором состизание между Мамом и отцом Зин происходит не в шахматной исре, а в стрельбе из лука («Мам и Зин», курдская повесть. Занись и перевод О. Л. Вильчевского. Сказки народов Востока. Л., 1938).

Любопытным свидетельством того, насколько долго основным вооружением курдского вонна считался дротик, служат следующие строки Дениса. Давыдова из его стихотворения, написанного в районе Алагеза, Арарата и Аракса во время русско-

персидской войны 1826 г.:

Вы видели: и не боюсь Пи пуль, ни дротика куртинца, Лечу, стремглав, не дуя в ус, На нож и шашку кабардинца. (Денис Давы до в. Стихотворении. Библиотека поэта, Малан серии. Л., 1953, стр. 154).

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> Ксенофонт, кн. IV, гл. III, ст. 27.

1 Повесть временных лет. Подготовка текста Д. С. Лихачева, перевод Д. С. Лихачева и Б. А. Романова, под редакцией Б. П. Адриановой-Перец. Серия «Памятники мировой литературы», Л., 1950, стр. 9 и 205. Кардуна стоит в Повести временных лет на месте Кордоче Хроники Георгия Амартола, которой соответствует Кордуена, или Гордиена, древних авторов — область в верховьях Тигра на юге Армении, соответствует кордуем. ствующая стране Кардухов Ксенофонта (Повесть временных лет, ч. 11, стр. 206). О свизи «Повести временных лет» с хроникой Георгия Арматола и с ее первоисточником хроникой Поанна Малалы см.: А. А. III а х м а т о в. Повесть временных лет и ее источники. Тр. Общ. древней русск. литер., т. IV, JI., 1940, стр. 72. Помещая в соответствии с древней традицией Кордуну и Мидию до реки Евфрат в пределы «жребия Симова», тот же источник относит остальную часть Мидии, а также Армению к «жребию Пафетову», т. е. рассматривает эти последние страны, как населенные племенами, прибывшими сюда с севера, в то время как население Кордуны и других стран «жребия Симова» трактуется как автохтонное. Как отражение той же традиции данный источник относит к «жребию Иафетову» область, по которой протекает «река Тигр, текущая между Мидией и Вавилоном» (там же, стр. 10 и 206), косвенно подтверждая, таким образом, мнение Ксенофонта, отождествившего эту область с Мидней (см. выше, стр. 59). <sup>2</sup> Книга Марко Поло. Перевод старофранцузского текста П. П. Минаева. М.,

1955, стр. 58. <sup>8</sup> В. В. Болотов. Из истории церкви сиро-персидской; экскурс в «Смутное

время в истории сиро-персидской церкви», стр. 55 и след.

4 Maurizio G a r z o n i. Grammatico et Vocabolario della Lingua kurda. Nella stamparia della sacra Congrecazione di Propaganda Fide. Roma, 1875. Доминиканец М. Гарцони был послан в Курдистан вместес Д. Сольдини. Обих поездкесм.: Domenico S e s t i n i. Viaggio da Constantinopoli a Bassora 1786 Vidggio diritorno la Bassora a Constantinopoli. S. l., 1788. Французский текст работы Д. Сольдини, куда включена и заметка M. Гарцони о езидах, см.: D. S o l d i n i. Voyage de Constantinople á Bassora en 1781 par le Tigre et l'Euphrate et retour a Constantinople en 1782 par le désert et Alexandrie. Paris, 1798. Полное собрание сочинений Д. Сольдини «Viaggio et Opuseuli -diversi» вышло в 1907 г. в Берлине.

Fragen an eine Gesellschaft gelerter Mäner die auf Befehl Ihre Majestät des Konigs

von Danemark nach Arabien Reisen. Frankfurt am Main, 1762.

Книга Марко Поло, стр. 63 и след.

<sup>7</sup> Статья А. Л. Шлецера «Von den Chaldäern» помещена в издававшемся П. Д. Михаэлисом «Repetorium für Biblische und morgenländische Literatur», Т. VIII, 1787, стр. 113—176.

<sup>8</sup> А. Л. III лецер. Илан путешествия на Восток. Журн. Мин. Народи. просв.,

ст. XXV, ч. V, 1840, стр. 1—4.

Рецензия Михаэлиса на грамматику Гарцони помещена в «Neue Orientalische und Exegetische Bibliothek», т. VI. Геттинген, 1789, стр. 153—177. Об экспедиции Нибура см.: М. Niebaur. Reisebelähreibung nach Arabien und andere umliegende Länder. Bd. 1 и 2. Корепhagen, 1774—1778; Bd. 3. Hamburg, 1837.

10 П. П а л л а с. Сравнительные словари всех языков и наречий, собранные десницей всевысочайшей особы. Отделение первое, содержащее в себе европейские и азиатские языки. СПб., ч. I, 1787; ч. II, 1789. Курдские слова помещены под № 77, числительные— под № 111. В основном И. Паллас для курдского языка использует материалы Гюльденштедта, опубликованные в ero «Reisen durch Russland und im Caucasischen Gebürge», ч. 11, стр. 545—552.

11 Статья G. Hörnle помещена в III книге издававшегося в Базеле «Magazin fur

die neueste Geschichte der Evangelischen Missions und Bibelgesellschaften» au 1836 r.

12 Kurdische Studien von E. Rödiger und A. F. Pott. Zeitschrift für die kunde des Morgenlandes, T. III, ctp. 1-63; T. IV, ctp. 259-280; T. V, ctp. 57-83; T. VII, ctp. 91-

13 Essai pouv eclaireir au moyen de l'histoive comparee la question de l'influence des Jraniens sur les destinees de la race semitique. Mel. Asiat, т. 1, стр. 540, прим. 21. Ср. также: Жури. Мин. Народи. просв., т. ХС, отд. V, 1856, стр. 59 и след.

14 E. R e n a n. Histoire générale et systeme compare des langues semitiques. Paris. 1885, ч. 1, стр. 27—33, 54—62, 433 и след. В. П. Никитии (Les Kurdes, стр. 8, прим. 1) напрасно считает, что мысль о связи взглядов Куника и Ренана на происхождение курдов принадлежит мис. Ее еще раньше высказывал акад. И. Я. Марр (Еще о слове челеби, стр. 138, прим. 3). Ее же сформулировал на стр. 2 своего исследования Лерх: «Оба ученые того мнения, что не допустив существования значительного иранского элемента в истории древних государств на Тигре и Евфрате, нельзя понять высокое значение, которое они имеют в истории нашей образованности». Эта теоретическая предпосылка имела, по словам П. Лерха, в его время глубоко практическое значение, поскольку «дело идет о возрождении способных к новой и высшей жизни племен востока. Пет сомнения, что между немногими племенами западной Азпи, подающими некоторую надежду в этом отношении, Курды более

Турок возбуждают интерес соплеменного им индо-европейца».

15 П. Лерх. Исследования об пранских курдах и их предках северных халдеях. СПб., 1856, кн. 1, стр. 2. Как мне уже пришлось отмечать раньше (О. Л. В ильчевский. Марр и курдоведение. Язык и мышление, VIII, 1937, стр. 214, прим. 1), не лишено интереса то обстоятельство, что, во-первых, в немецкий текст своей монографии, который был издан одновременно с выходом в свет И и ИИ книг русского издания в 1856—1857 гг., Лерх не включил ранее вышедшую І книгу, хотя именно в ней и сосредоточены все рассуждения о гипотезе Куника, и, во-вторых, озаглавил немецкое издание несколько иначе, а именно: «Forschungen über die Kurden und Iranischen Novdchaldäern», хотя на стр. VII первого выпуска немецкого издания русское заглавие монографии переведено совершенно точно: «Forschungen über die Iranischen Kurden und ihre Vorfahren die nordischen Chaldäern». По-видимому, П. Лерх, так и пе закончивший своего исследования о курдах, уже через год после выхода в свет первой книги убедился в неправильности тезиса Куника, что и вызвало изменение заглавия в немецком изданий.

16 См. об этом подробнее в моей статье: Марр и курдоведение. Язык и мышление, VIII. Наиболее четко эта точка зрения сформулирована В. Ф. Минорским: Le classement des Kurdes parmis les nations iraniennes est basé principalement sur les données linquistiques et historiques et ne prejuge, pas de la complexite d'êlements ethniques incorpores par les Kurdes (статья «Kurdes» в т. II «Incyclopedie de l'Islam»). Нельзя не отметить, впрочем, что идея Куника обосновать с помощью курдов прогрессивную роль арийцев в создании передпеазнатской культуры, встречала у многих сторонников пранского происхождения курдов скептическое к себе отношение, поскольку идею надо было согласовать с прочно установившемся в западноевропейской науке мнением о «варварстве» курдов (см.: F. Justi. Kurdische Grammatik. St-Pb., 1880, стр. IV). В свизи с аналогичными характеристиками курдов французским ориенталистом Катрмером как «дикой народности», лишенной каких бы то ни было мирных культурных качеств, и Нельдеке, полагавшим, «что курд был и есть воплощение всего некультурного», находится злая реплика Н. Я. Марра: «По-видимому, даже ученые ориенталисты не способны представить себе культурность вие земледелия и специальных форм торговли, а также без писания научных трактатов» (И. Я. М а р р. Eme o chose venesu, crp. 126).

17 Th. Nöldeke. Kardu und Kurden. Festschrift F. H. Kieper. Berlin, 1898;

M. Hartmann. Bohtan. Mitt. d. Vorderasiatische Gesellschaft, 1896, вын. 2; 1897, вып. 1. См. также статьи Вейсбаха о кардухах и куртиях в «Real Encyclopedie Pauly-Wissowa». Как убедительно показывает В. П. Никитин (Les kurdes, стр. 2 и след.), указанные авторы, с одной стороны, устанавливали связь кардухов с картвелами, впоследствии развитую одним из крупных знатоков Древнего Востока С. Ф. Леман-Хаунтом (С. F. Lehmann-Haupt. On the origin of the Georgian. «Georgica». London, 1937, №№ 4 и 5), параллельно отмечая связь термина «карду» с акадо-ассирийским «карду» 'сильный герой' и «караду» — 'быть сильным', с другой же стороны, отказывались от сближения термина «карду» с «курд», предпочитая сближать последний

с наименованиями киртиев, или гордиев, Древнего Востока.

 18. И. Я. Марр. Еще о слове челеби, стр. 150.
 19. Н. Я. Марр. Еще о слове челеби, стр. 121, со ссылкой на «Историю Армении» Чамчана.

20 Н. Я. Марр. Еще о слове челеби, стр. 139.

 H. H. M а р р. Еще о слове челеби, стр. 167.
 H. Я. М а р р. Еще о слове челеби, стр. 139, прим. 2. Приводимые акад. Н. Я. Марром в качестве примера возможных курдско-грузинских параллелей курдск. bav — груз. mama 'отец' и курдек. de, di — груз. deda 'мать' относятся к тому широкому фонду не укладывающихся в рамки индоевропейских норм слов, которые представляют собой бесспорно следы допранского субстрата не только в курдском, но и в большинстве живых пранских языков Западного Ирана, Малой Азии и Закавказья. Как мне приходилось отмечать в другой свизи, такого рода слова в персидских толковых словарих часто имеют помету زبان رومی 'ромейский изык' или же زبان رومی 'греческий (дословно — ионийский) изык', свидетельствующую о том, что они воспринимались авторами этих словарей как слова малоазниского происхождения; европейские лексикографы некритически переводили эту помету как «lingua graeka», хотя спабженные ею слова пикакого отношения к греческому языку не имели (О. В ильчевский. Лингвистические материалы по истории общественных форм в Курдистане. Сб. «Пранские языки», І, 1945, стр. 19). О характере такого рода субстратных явлений, родиящих курдов и их язык со всем комплексом автохтонных народов и языков Малой Азии, см. выше, стр. 14, .

23 «В низах происходило массовое скрещение курдской и турецкой крови, процесс ассимиляции, продолжающийся и в наши дни. В выработке как этипческого, так и культурного типа малоазийских турок, естественно, не могло не сказаться явление наиболее тогда социально сродного народа, давшего из своей среды рид талантливых воинов и выдающихся политических деятелей» (Н. Я. М а р р. Еще о слове челеби,

стр. 124). То, что акад. И. Я. Марр первый, пожалуй, указал на ту особую роль, которая принадлежит курдским племенам в формировании малоазийских турок, является безусловной заслугой этого прекрасного знатока этнического состава Передней Азии. К сожалению, вопрос этот до сих пор остается неисследованным, хотя уже тот факт, что турецкая орфография арабской графики восходит, несомненно, к курдской традиции, которая, в свою очередь, принципиально отличается от персидской (см.: О. В и д ь ч е в с к и й. Обзор зарубежных курдских печатных изданий в XX столетии. Сб. «Пранские изыки», Г. Д., 1945, стр. 147, прим. 1), свидетельствует о крупном культурном вкладе курдов в культуру малоазийских турок. Роль курдских илемен в формировании малоазийских турок была не меньшей, чем роль пранских (татских, талышских, гилекских, курдских и др.) илемен в формировании азербайджанцев.

24 G. R. Driver. 1) The Dispertion of the Kurds in ancient Times. JRAS, 1921, вын. 4; 2) The name «kurde» and its Philological connexions. JRAS, 1923, вын. 3; 3) Stu-

dies in Kurdish History, BSOS, 1922, T. 11, 4. III.

 H. H. M а р р. Еще о слове челеби, стр. 123, 148 и след.
 H. Я. М а р р. Еще о слове челеби, стр. 117.
 См. работу: Kemal G ü n d ö r. Cunubi Anadolu yürüklerinin etnoantropolojik tetkiki. Ankara, 1941, и построенную на ней статью: А. Д. И о в и ч е в. Турецкие кочевники и полукочевники в современной Турции. Советская этнография, 1951, № 3. Па этих работ явствует, что значительная часть «кочевых тюркских илемен» в Западной и Центральной Анатолии по своему этническому происхождению являются иранцами или, возможность чего также не исключена, что эти племена, как и курдские, предварительно подверглись «лингвистической пранизации». О вхождении лурских и других пранских илемен в состав тюркоязычных в настоящее время илеменных объединений, см.: О. Вильчевский. Мукринские курды, стр. 181, там же и литература по этому вопросу. Ср. также, уже для более позднего, правда, времени, включение обиранивнихся аборигенов южного побережья Каспийского моря талышей в состав бесспорно тюркского объединения племен Шахсевен (Б. В. М и л л е р. К вопросу об языке населения Азербайджана до отуречения этой области. Уч. зап. Пист. национальн. и этнич. культур пародов Востока СССР, РАНПОН, М., т. I). Можно, наконец, напомнить о вхождении части курдского племени зиляи в тюркоязычную конфедерацию Джелали, а также хорошо известное объединение Хамсе, в состав которого входят тюркские, пранские и арабские племена. <sup>28</sup> П. Я. М а р р. Еще о слове челеби, стр. 149.

29 Cheref-namen ou fastes de la nation Kurd par Cherefonddine prince de Bidlis. Trad. par F. B. Charmoy. St-Pb., 1873, т. 1, стр. 229. Арабская транскринция کېدکي кардуки — прекрасно передает термин «кардухи». Предложенное Ф. Б. Шармуа чтение с изменением огласовки курдеки отнадает, так как такого названия илемени

у курдов нет.

30 В ассирийских источниках название Урарту в древнейшую эпоху связывается с территорией, находящейся юго-восточнее озера Ван (Г. А. Меликишвили. О древнейшем очаге урартуских илемен. Вестник древней истории, 1947, № 4, стр. 29), где, видимо, находилля первоначальный центр халдских илемен, обитавних по верхнему и среднему течению р. Большой Заб (Г. А. Меликишвили вопреки твердо установившейся восточной, европейской и русской географической традиции почему-то именует эту реку «Верхний Заб»), т. е. в том районе, население которого, в особенности кочевые скотоводческие илемена, подверглось уже к середине 1 тысячелетия до н. э. значительному воздействию иранских элементов и который является одним из исконных курдских районов. Следовательно, практически И. Я. Марр был не так уж далек от истины, когда он говорил о возможных курдско-халдских свизих. Недишие напомнить в этой свизи, что позднее этот район входит в сферу влияния шемдинанского, или орамарского, шейха из рода халиди, или, в курдском произношении, халди, имеющего резиденцию в сел. Пери (ذهرى) на прано-турецкой границе. В этом селении, название которого так близко к термину Папри (в курдском долгое с исторически восходит к дифтонгу ей, ай), во дворе резиденции орамарских шейхов находится высокий каменный столб с клинописной надписью, пользующийся почитанием курдов в качестве священного камня. Род орамарских шейхов, по традиции считающих своим эпонимом известного мусульманского деятели Халида ибн-Валида, одновременно возводит себя к числу последователей потомков известного суфия Абд-уль-Кадыра Гиляни. Таким образом, мы опить возвращаемся к периоду между арабским завоеванием и монгольским нашествием как к эпохе, когда старые реминисценции приобретают новое осмысление и новое оформление.

31 Значительную часть своего исследования акад. Н. Я. Марр посвящает выяснению связей курдских исламских сект — езидства, ахле-хакк и других с близкими к ним по природе сабенми и христианскими сектами — павликианами, богумилами, альбигойцами, кактарами и др. Все эти по большей части тайные и гонимые официальными церквами секты акад. Н. Я. Марр рассматривает как народные религиозные изыческие движения, уходищие своими корнями в седую старину. Расцвет этих народных религнозных движений в средние века акад. П. Я. Марр связывает с ростом антифеодальных движений. О связи суфизма как с кругами городской антифеодальной

«оппозиции, так и с антифеодальными курдскими народными религиозными сектами см.: О. Вильчевский. Лингвистические материалы по истории общественных форм в Курдистане, стр. 20-21. Уходящее своими корнями в изыческие местные доисламские верования сзидство в его нынешнем состоянии крайней супнитской секты (так же как и секта ахле-хакк, представляющая собой крайнюю шинтскую секту) возникло в XII в. и. э., когда происходящим из Баальбека мусульманским богословом Шейхом Ади (ставшим впоследствии мусульманским и христианским святым одновременно) был основан дервишеский орден Адавийе, трансформировавшийся вскоре

в тайную мусульманскую секту езидов.

32 О. Л. Вильчевский. Н. Я. Марр и курдоведение, стр. 217.

33 О. Л. Вильчевский. Н. Я. Марр и курдоведение, стр. 231.

34 V. Minorsky. Les origines des kurdes. Travaux du XX Cangrés des Orienta-

listes. Bruxelles, 1940, стр. 143—152.

35 Пактика, или Пактийская земля (пактика), по словам Геродота, находится в 13 сатрании (Геродот, кн. III, ст. 93). Кроме того, Геродот применяет этот же термин к области на севере Индии, около Каспатира, т. е. примерно там, где должна быть Бактрии (Г е р о д о т, кн. 111, ст. 402 и кн. IV, ст. 44). О самих нактиях Геродот говорит только в свизи с их вооружением в составе персидского войска (Г е р о д о т, ки. VII, ст. 67, 68, 85). Не исключена возможность, что в пактиях мы имеем не автохтонное племя, а переселившихся в район нынешнего Бохтана бактрийцев. Если это предположение оправлается, то легко будет объяснить связь курдского языка с язы-

ком ормури на территории нынешнего Афганистана.

88 V. Minorsky. Les origines des kurdes. Нельзя не отметить, однако. что количество подобного рода легендарных и полулегендарных эпонимов у курдов весьма велико, и нет, пожалуй, ни одного сколько-нибудь крупного курдского племени, которое не обладало бы одной, а то и несколькими легендами такого рода. Автор Шерефнаме, откуда В. Ф. Минорский почеринул легенду о двух братьях, эпонимах бохтанских курдов, довольно тщательно излагает сведения о такого рода эпонимах у большинства из курдских племен. В некоторых случаях в этих легендах мы имеем весьма древние реминисценции, однако, как правило, преломившиеся через призму средневековой истории курдских илемен. См. в этой связи легенды об эпонимах мукринцев (О. В и л ь-

чевекий. Мукринские курды, стр. 181, прим. 6).
<sup>37</sup> См. по этому вопросу статью В. Ф. Минорского «Kurdes» во И томе «Encyclopedie de l'Islams, где приводится и основная литература; см. также: V. M i и от k s k y. Les tsiganes lufi et les lurs persan. J. A., т. CIXIII, 1930, стр. 281 и след. Нам еще придется вернуться к тому весьма любонытному обстоятельству, что для ранних арабоязычных авторов, как это установил В. Ф. Минорский, «курдами» именуются кочевые племена Фарса, Исфагана и других районов Центрального Прана, а территория нынешнего Курдистана называется Завазан — арабизированной формой курдского зозан 'кочевье'. Характерно, что согласно этой традиции основатель Сасанидской династии Арденир Панакан происходил из «курдского» племени. Современные курдские историки — Амин Заки, Хусейн Хузии Мукриани, Рашид Исеми и другие интроко используют в своих работах это второе значение термина «курд» Эта точка зрения так же мало соответствует истине, как, например, утверждение некоторых грузин-ских историков о том, что обитавший на территории нынешиего Мукринского Курдистана народ манна был одним из предков грузинского народа, на том лишь основании, что ассирийский царь Саргон разорил населенную маниейцами богатую область во время своего похода на Урарту, а урартийны обладали языком, который генетически можно сопоставлять с грузинским (см.: И. Б е р д з е и и и в и л и, П. Д ж а-в а х и ш в и л и, С. Д ж а н а ш и а. История Грузии, ч. І. Тбилиси, 1946, стр. 35 и след.). И. М. Дъяконов, повторяя традицию азербайджанских историков, относит маннейцев к мидийцам (И. М. Дъяко и о в. История Мидии, стр. 143 и след.), а В. Ф. Минорский — к предкам курдов.

38 V. Minorsky. Les origines des kurdes, crp. 147.

39 См. хотя бы опубликованную А. Шанидзе армянскую рукопись, в которой, кроме албанского алфавита, содержится перевод «Отче наин» на ряд языков, в том числе и на «мидийский». Как установил В. В. Миллер, «мидийский язык является в этом случае мукринским диалектом курдского языка». См.: А. III а н и д з е. Новооткрытый алфавит кавказских албанцев. Пзв. Инст. языка, истории и материальной культуры, Груз. фил. АН СССР, т. IV, вып. 1, 1938.

40 Если и могли быть какие-нибудь сомнения в правильности утверждения

В. Ф. Минорского о постепенном повышении удельного веса иранских элементов на территории Западного Прана, то они должны окончательно отпасть после подробной и обстоятельной разработки этого вопроса 11. М. Дьяконовым в его «Истории Мидии». Единственно, что, пожалуй, не подтвердилось из соображений В. Ф. Минорского, это отождествление небольшой области Парсуа ассирийских источников, расположенной рядом с областью Замуа, с Персией. Нельзя не согласиться с П. М. Дьяконовым, что, несмотря на возможную общность этимологий, мы имеем дело с двумя совершение различными областими, название которых по значению приблизительно совпадает с русск. «Украина, Окраина» (П. М. Дъяконов. История Мидии, стр. 68). Следовательно, соображения В. Ф. Минорского о передвижении персидских илемен из района Милии в район Фарса, построенные на отождествлении этих двух этно-топонимических терминов, отналают, так же как отналают отмечавшиеся выше понытки сопоставлять в генетическом плане курдов Исфагана, Фарса и других районов Центрального и Южного Прана с курдами горных районов Малой Азии, построенные на таком же отождествлении созвучных терминов, обладающих не только этническим, но и социальным значением (см. прим. 37). Касаясь проблемы взапмоотношений между мидянами и персами, следует отметить, что если В. Ф. Минорский проводит четкую грань между илеменами мидян и персов, то И. М. Дьяконов, наоборот, стремитен по мере возможности растворить персов в мидянах. Это относится к его утверждению, что в языкеи графике персидской клинописи имеются милизмы, свидетельствующие, что персы получили письменность через посредство мидян, хотя речь идет всего лишь о том, что реальные факты персидского языка в том виде, как его донесла нам весьма несовершенная клинописная графика, подчас не совпадают с гипотетической реконструкцией персидских форм средствами сравнительного языкознания. Это же относится и к зачислению П. М. Дьяконовым, на основании возможного сближения с Зикерту, в число мидийских илемен сагартиев, несмотря на совершенно недвусмысленное свидетельство Геродота о том, что сагартии являются персидским кочевым илеменем (Геродот, кн. 1, ст. 125); при этом П. М. Дьяконов без всякого сснования считает, что уже в эпоху Геродота племенная структура не только для оседлых, но и для кочевых мидийских и персидских илемен была всего лишь пережитком (П. М. Дья конов. История Мидии, стр. 187, 225, 339, 340). Между тем только наличием родоплеменной структуры у пранских номадов, прибывших в горные районы Малой Азин, мы можем объяснить сохранение ее курдами. Несмотря на значительное влияние арабских и тюркских форм на структуру курдских илемен, в основе ее лежат иссомненно пранские формы. На этом последнем, в сущности, основано указывающееся выше объединение ираноязычных кочевых илемен на различных территориях термином «курд», и на этом построена, как мы увидим ниже, единственная возможная этимология этого названия курдов, после того как отнала возможность видеть в курдах прямых потомков кардухов, куртиев или каких-либо других близких по названию племен и народов Древнего Востока.

41 Эти обстоятельно аргументированные соображения В. Ф. Минорского подтверждают изложенные выше предположения о соответствии Мидии Ксенофонта Матиене-Геродота (см. выше, стр. 59). Нельзя не согласиться с В. П. Никитиным в его высокой оценке филологического анализа терминов «мада», «манна», «матиена», «мард» и других, произведенного В. Ф. Минорским (В. Nikitin. Les Kurdes, стр. 10—12 и 14). Особенно убедительным кажется этот анализ потому, что он учитывает фонетические нормы курдского языка.

<sup>42</sup> Если семантически еще можно допустить образование такого рода «скрещенного» этнического термина, то, во всяком случае, не в качестве самоназвания; термин же «курмандж» никем из соседних народов не употреблиется и является исключительно самоназванием курдского народа, а также названием курдского языка (курманджи). Фонстически нет пикаких оснований для появления д в конце первой половины термина и отпадения дж в конце второй. Реконструированный В. Ф. Минорским термин «курмандж» получил в последнее времи распространение в кругах курдских националистов в качестве «универсального» пазвания курдов.

<sup>43</sup> В. Ф. Минорского «Kurdes» и «Kurdistan» во 11 томе «Encyclopedie de l'Islam». Подробное изложение точки зрения В. Ф. Минорского на происхождение курдов см. также: Амин Заки. Истории курдов и ¡Курдистана, стр. 41 и след. Нелишие напомнить, что непосредственная связь кардухов с курдами впервые была широко обоснована переводчиком Шерефнаме Шармуа (Cheref-nameh, trad. F. B. Charmoy, т. I, ч. I, стр. 21 и след.).

44 Это обстоятельство, учитываемое в должной мере В. Ф. Минорским с еще большей подробностью раскрывается на общирном фактическом материале П. М. Дьяконовым в его «Пстории Мидии». В настоящее время можно считать прочно установленным, что в период, предшествовавший сложению Мидийского и Древнеперсидского государств, пропеходил сложный и, по-видимому, весьма болезненный процесс смещения пранских кочевых илемен с илеменами местного населении. Хотя удельный вес пранских и местных элементов в этом процессе не всегда был одинаков, а многие стороны его до сих пор еще не выяснены, тем не менее можно с большой долей вероятия утверждать, что столь явственно опущаемое на территории Малой Азии различие между скифокиммерийской и индо-персидской струями пранских, бесспорно, элементов должно находить себе объяснение не только в различиях, существовавших на месте первоначального обитании пранцев, по и в различии их исторических судеб впоследствии, т. е. в различной природе субстрата. Так, например, обстоит дело с культурной характеристикой зивийского клада (см. выше, стр. 55). Приходится, однако, еще разподчеркивать, что как бы глубоки ни были результаты этого процесса, они не могли в условиях родового строи и даже на первых этапах зарождении классового общества привести к полному слиянию всех захваченных этим процессом компонентов, к обра-

зованию новых этнических общностей, как это имело место в эти же годы в районах Малой Азии, где рабовзадельческое общество достигло высокого развития.

45 Всемирная история, т. 1, стр. 593.

46 В этой связи не лишне еще раз вспомнить мысль И. М. Дыяконова о том, что первоначально мидийский союз племен возник и некоторое время существовал как союз непранских племен и что пранская часть этого союза уже позднее вошла в его состав под общим названием «илемя ариев» (аризанты), причем, как показывает само название, это было вторично образованное илемя, куда вошли представители различных пранских илемен, объединенные по признаку чужеродности их по отношению к другим илеменам союза (см. выше, стр. 135, прим. 58). Если это так, то, даже учитывая возможность появления затем в составе Мидийского союза и других працских илемен, мы должны будем констатировать, что пранский элемент имел здесь весьма разношерстный характер и племенные диалекты этих пранских племен находи-лись в самой различной степени близости друг к другу. Даже если говорившие на этих диалектах общались между собой, сами диалекты тем не менее не образовывали общую систему, которую можно было бы противопоставить другой группе дналектов племен, входивших в состав других племенных объединений. Мидийского изыка эти диалекты не составляли уже потому, что не было сложившегося мидийского этноса. Совершенно понятно поэтому, что когда после падения Мидийской державы на ее развалинах образуется Персидское государство с персидским союзом илемен во главе, то, по свидетельству современников, особой разницы между персидским и мидийским языком не оказалось, и, как это видно из рассказа Ксенофонта, персидские переводчики имели возможность общаться с различными праноязычными племенами Персидской державы, что свидетельствует о бесспорной близости между собой если не всех, то значительного большинства пранских племенных диалектов, и в такой же мере свидетельствует, что для противоположения этих диалектов, близких друг другу, по принципу вхождения говоривших на них илемен в илеменные конфедерации, у нас нет оснований. Эти различия появится впоследствии, когда, с одной стороны, укрепятся связи между живущими общей жизнью илеменами, а с другой стороны, появятся другие пранские

илемена, говорящие на других диалектах. 47 Попутно следует лишь заметить, что независимо от того, насколько убедительной оказывается намечаемое в результате такой реконструкции мидийского языка егоотличие от древнеперсидского, этот вопрос не имеет выкакого отношения к констатируемому В. Ф. Минорским различию между курдским и новоперсидским изыком. Вопервых, как хорошо известно, новоперсидский язык не является прямым потомком древненерсидского. Больше того, даже к языку раннего пранского средневековыя, к языку Сасанидского Прана, новоперсидский язык, сложившийся вместе с таджикским языком в Средней Азии и на востоке Ирана, не имеет неспосредственного отношения. Вполие естественно поэтому, что курдский язык, складывавшийся в Малой Азии, может и должен быть противопоставлен новоперсидскому языку. Из этого не вытекает, однако, что курдский язык должен быть в такой же мере противопоставлен древнеперсидскому языку ахеменидских надписей и среднеперсидскому нехлеви; и с тем и с другим у курдского изыка гораздо более интимные и тесные свизи генетического и типологического порядка, чем у новоперсидского языка. Во-вторых, такое противопоставление снимается, когда мы от сопоставления курдского с персидским литературным языком обратимся к сопоставлению живых диалектов Западного Прана с курдскими диалектами и сразу же обнаружим значительное количество «переходных» диалектов — от курдского к лурскому, бахтнарскому, прикаснийским языкам и т. д. Как показывают диалектологические исследования В. А. Жуковского, О. Манна, Хаданка, В. В. Миллера и других, весь этот многообразный комплекс западнопранских говоров, илеменных и местных диалектов может быть с успехом противопоставлен персидскому литературному изыку и генетически, и типологически. Что же касается тезиса В. Ф. Минорского относительно противопоставления персидского мидийскому по апалогии с противопоставлением курдского персидскому, то в основе Тебризи противопоставить по тому же принлежит попытка Кесреви ципу пранские говоры Азербайджана персидскому языку и обосновать это противопоставлением мидийского языка персидскому. В обоих случаях предполагается пепрерывная линия развития от мидийского к азери или курдскому (что еще допустимо), которой противопоставляется такая же непрерывная линия от древнеперсидского до новоперсидского (что абсолютно невозможно). Истати, та же идея о непрерывном развитии мидийского изыка вилоть до наших дней заставила 11. М. Дъяконова увидеть непосредственные реминисценции мидийской фонетики в констатируемом В. В. Миллером влиянии тюркской речи на фонстический облик современных пранских наречий Азербайджана (П. М. Дьяконов. История Мидии, стр. 381, прим. 1).

48 В. В. Миллер. Талышский язык. М., 1953, стр. 255 и 261.

## К главе шестой

1 Хорошо знающий Курдистан английский путешественник капитан Диксон, отмечая отсутствие общего антронологического типа у курдов, нишет: «Антронолог мог бы подметить в них монголов, скифов, киммерийцев, галлов, римлян, греков и и но

знаю еще что» (В. Dickson, Journey in Koordistan, JRGS 1919, стр. 361). Н. Я. Марр, ссылаясь на это непосредственное внечатление путешественника, тем не менее не считает возможным принимать его всерьез (Н. Я. М а р р. Еще о слове челеби, стр. 138, прим. 2). Приводимое В. П. Пикитиным мнение В. Е. Аллена о том, что сложение горных племен Малой Азии и Закавказья, обладающих вариантами племенного названия, образованного от корня  $\kappa$ - $\theta$  (к числу которых В. Е. Аллен причисляет и курдов и картлийцев), связано с нашествием скифов и киммерийцев (В. N i k i t i n e. Les kurdes, стр. 3, прим. 4), не имеет под собой серьезного основания, хотя бы потому, что вопрос о том, когда и почему термин «кур $\theta$ » получил распространение в качестве названия, а тем более самоназвания курдского народа, до сих пор не получил удовлетворительного разъяснения, проблема же непосредственного отождествления курдов с грузинами кажется более чем спорной. Попытка В. Ф. Минорского увидеть в курдском показателе множественности ед, те, распространенном в северных говорах и отсутствующем в центральных, «след проникновения некоторой скифской группировки в среду маннейцев, предполагаемых предков мардов» (цитирую по: В. Nikitin e. Les kurdes, стр. 15, прим. 3), пожалуй, единственный, относительно убедительный пример возможного воздействия скифской среды на курдов. Однако поскольку, как правило, этот формант существует в сопряженном состоянии, постольку надо еще предварительно опровергнуть довольно убедительные мнения А. Социна о связи его с сприйским показателем родительного падежа и Лерха, видевшего в нем дериват древнепереидского относительного местоимения -tya (см. обе эти этимологии: F. J u s t i. Kurdische Grammatik, стр. 130 и 123). Кроме того, если скифский характер показателя множественности t сам по себе не вызывает сомнений, то о языке маниейцев и мардов мы ничего определенного не знаем, в частности не знаем, был ли в этих языках данный показатель множественности. Что же касается того, что в курдском он встречается только в говорах той части племен, которые обитают в северной части Курдистана, то нельзя не вспомнить, что именно В. Ф. Минорскому принадлежит вполне убедительное обоснование того, что эти илемена попали в район их нынешиего обитания после арабского завоевания (см. ero статью «Kurdes» во 11 томе «Encyclopedie de l'Islam»); следовательно, этот показатель может быть и новообразованием, связанным с тем более поздним воздействием «скифов» на курдов, о котором речь идет ниже. По тогда нам придется допустить наличие в составе тюркских кочевников, проникших в Малую Азию в X—XI в., праноязычной прослойки. Как ни парадоксально это кажется, по такая возможность не исключена, если мы вспомним, что одновременно с движением сельджукских илемен из Средней Азии, т. е. с запада на восток, по тому же пути, по которому в VII—VI вв. до н. э. двигались пранские племена, происходило и продвижение тюрок с севера на юг, шедшее по тому пути, но которому в свое времи двигались скифы; я имею в виду продвижение из Закавказья в Малую Азию и Северо-Западный Пран племен кипчаков, в составе которых вполне могли быть и праноязычные группы.

Н. Я. Марр. Еще о слове челеби, стр. 121.

3 См. хотя бы: С. П. Толстов. Города гузов. СЭ, 1947, № 3, стр. 100, см.

еще там же, прим. 8. <sup>4</sup> В. В. II и о т р о в с к и й. Археология Закавказья. . ., стр. 114, В этой связи 11. М. Дьяконов, выдвигая тезис о том, что развитие культуры у скифов Передией Азии могло идти самостоятельно, говорит: «И если тем не менее очень многие черты культуры скифов Передней Азии (включая сюда, по всей вероятности, и поздних киммерийцев) тесно сближают их со скифами Северного Причерноморья, то для меня неяснопринесли ли эти черты скифы и киммерийцы с собой со своей старой родины в VIII и начале VII вв., или, напротив, они создались частично и на новой уже переднеазнатской территории и попали обратно в Северное Причерноморье благодаря непрекращающимся связям между коченинками по обе стороны Кавказа, или, наконец, эти черты создавались еще где-то, например в Средней Азии, оттуда попали и в Причерноморье и на Ближний Восток» (П. М. Дъяконов. Пстория Мидии, стр. 253— 254). Это, пожалуй, одна из наиболее четких формулировок сложности и многогран-

ности «скифской проблемы».

<sup>5</sup> Повесть временных лет, т. І, стр. 10, 14; т. 11, стр. 223, 227.

<sup>6</sup> См. выше, стр. 49, а также: П. М. Дьяконов. История Мидии, стр. 339.

Нелишие заметить, что В. Ф. Минорский, говоря о формировании курдского этноса на этой же территории, совершенно не учитывает важное и по сей день сказывающееся в крае значение семитических элементов, хотя в своих других работах он сам неодно-

кратно указывал на это.

<sup>7</sup> Так, например, характеризуя итоговые результаты пранской экспансии на территории Атропатены, возникией на развалинах Мидии, И. М. Дьяконов приходит к следующему выводу: «Песомпенно, что в IV в. до н. э. кадусии, матиены, а вероятно, и другие потомки маннеев, луллубеев и тому подобных "каспийских" племен, как не входивших, так, быть может, и входивших в прошлом в Мидийский илеменной союз, сохранили свои особенности в общей массе людей, называвших себя "мидинами". Пранский язык религии и магов (игравших в новом государстве, видимо, ведущую роль), отражаясь в дошедших до нас именах собственных и т. п., скрывает от нас существовавшую, вероятно, еще и в то время, изыковую пестроту Мидии» (И. М. Дьяконов.

История Мидии, стр. 452).

<sup>8</sup> С. П. Толстов, несомненно, прав, считая, что еще «с глубочайшей древности Пранское нагорые и прилегающие к нему страны являлись глубоким этнографическим тылом Передней Азии», где сталкивались различные по своему этносу, языку и культуре элементы (С. П. Толстов. По следам древнехореамийской цивилизации, стр. 79) Пранская экспансии в значительной мере выравнила, пивелировала этот весьма нестрый субстратный слой, причем сами пранские племена, двигаясь с востока на занад в течение многих столетий набегающими друг на друга волнами, также в значительной мере сглаживали характерные для каждого из них особенности. Характерная для сегодняшнего многонационального и многоязычного Прана картина — результат бурной средневековой истории страны, и было бы круннейней методологической ошибкой искать прямых предков большинства населяющих современный Пран

народностей в его далеком прошлом. Есть методологически много общего между соображениями Куника относительно иранизма древних «халдеев», ввиду того что их предполагаемые потомки курды говорят на пранском языке, и гипотезой о «самобытности» мидян. С точки зрения Кесреви Тебризи (см.: Кесреви Тебризи. Азери, или древний язык Азербайджана. Тегеран, 1304 г. солнечи. пранск. летосчисл., на перс. яз.), поскольку современные азербайджанцы отличаются от современных персов, а вместе с тем по про-исхождению являются пранцами, постольку это различие должно было существовать и в прошлом. Следовательно, пранские диалекты на территории Азербайджана (близость которых к тальшскому показал Б. В. Миллер, см.: Б. Миллер. Тальшский язык, стр. 524 и след.) должны были в прошлом еще больше отличаться от персидского, и было это тогда, когда нынешиня территория Пранского Азербайджана входила в состав Мидии, а предки нынешних азербайджанцев были мидийцами. Ряд европейских исследователей, начиная с К. Хюара, пытается «восстановить» мидийский язык на том основании, что не все факты древнеперсидского языка могут быть возведены к общепранскому праязыку (см. хотя бы: A. Meillet et E. Benveniste. Grammaire du vieu Perse. Paris, 1951, crp. 7. и след.; П. М. Дьяконов. История Мидии, стр. 65 и след.). Нереальность этой «реконструкции» прекрасно показал В. И. Абаев, совершенно справедливо отметив, что, во-первых, в результате такой реконструкции мидийского языка «персидский язык даже в пранской своей части оказывается на 3/5 неправильным» и «заимствованным». А говорящие на этом языке, кажется, и не подозревают этого, во-вторых же, поскольку конкретно от мидийского языка ничего не допило до наших дней, кроме нескольких случайно сохранившихся слов, то поэтому те, кто принисывает ему те или иные качества, чуствуют себя в полной безонасности: опровергнуть их невозможно» (В. П. А б а е в. Древнеперсидские элементы в осетинском языке. Сб. «Пранские языки», т. I, Д., 1945, стр. 11 и там же прим. 1). В самом деле, что можно возразить против хоти бы следующего утверждения И. М. Дыяконова: «Уже à priori невероятно, чтобы персы имели свою письменность, в то время как великая Мидийская держава своей письменности не имела бы» (11. М. Дьяконов. История Мидии, стр. 367) или по поводу рассуждений того же автора, что всякое слово, которое гипотетически можно отнести к мидийскому языку, даже если оно с точки зрения тех же гипотетических соображений может быть отнесено к персидскому и действительно встречается в персидском, должно быть отнесено к мидийскому, а поэтому «процент лексики ахеменидских надписей, которая была бы возможна и в мидийском тексте, значительно возрастет» (там же, стр. 369). Таким путем действительно можно приписать любому явлению что угодно и, поскольку факты отсутствуют, находиться в полной безопасности со стороны возможных возражений. Совершенно очевидно, что такие утверждения грешат не только против истины мы слишком мало знаем о мидийском языке, а то, что нам известно, говорит скорее в пользу его максимальной близости к древненерсидскому, а не наоборот, — но и против элементарных законов формальной логики.

10 Как известно, ахеменидские надписи подчеркивают, что Персия и Мидия являются «странами одного языка», которым противополагаются «страны другого языка», в том числе и области с праноизычным населением на Востоке. Следовательно, в глазах самих насельников Западного Прана их пранские диалекты, как и следовало ожидать, представлялись диалектами одного языка, в состав которого не включались, однако, даже генетически близкие им пранские диалекты на Востоке. П. М. Дьяконов совершенно правильно отмечает, что греческие источники «обычно называют персами всех говоривших по-прански вельмож Ахеменидского царства» (П. М. Дья к о н о в. Пстория Мидии, стр. 444, прим. 5). Выше мы имели возможность убедиться, что Ксенофонт пользовался «персидским переводчиком» во всех случаях общения с праноязычным населением. Столь же хорошо известны многочисленные случаи, когда греческие авторы называют Ахеменидов царями не персов, а мидийцев. В своем месте (см. стр. 147, прим. 40) мы отмечали убедительность предложенной Ростом и развитой П. М. Дьяконовым этимологии терминов «Парсуа», «Персида», «Парфия» как «окраины» (П. М. Дьяконовым этимологии терминов «Парсуа», «Персида», «Парфия» как «окраины» (П. М. Дьяконовым этимологии терминов «Парсуа», «Персида», «Парфия» как «окраины» (П. М. Дьяконовым этимологии терминов «Парсуа», «Персида», «Парфия» как «окраины» (П. М. Дьяконовым этимологии терминов «Парсуа», «Персида», «Парфия» как «окраины» (П. М. Дьяконовым этимологии терминов «Парсуа», «Персида», «Парфия» как «окраины» (П. М. Дьяконов существовал еще как союз непранских племен и что пранская часть мидий-

ского населения была лишь позднее конструпрована в отдельное «илемя Ариев», причем неоднократно высказывалось мнение, что с древнейшим названием мидян мы встречаемся еще в новоэламском (П. М. Дьяконов. История Мидии, стр. 149— 150), то, по-видимому, и мидийские и персидские пранские илемена окажутся просто близкими друг к другу илеменами «ариев» (см. по этому поводу: В. В. С т р у в е. Арийская проблема. Советская этнография, №№ VI—VII, 1947), оформившимися после своего переселения в Западный Пран во вторичные конфедерации племен, уже не по

принципу этинческой близости, а по политическим мотивам. 11 Нам пришлось бы проследить чуть ли не всю многовековую историю древнего и средневекового Востока для того, чтобы подчеркнуть несомненную связь такого рода трансформаций с особенностими родоплеменной структуры и с процессом роста клас-, совых отношений внутри господствующего илемени в первую очередь. Ограничимся в качестве примера историей союза племен Мукри (см.: О. Вильчевский. Мукринские курды, стр. 181 и след., там же и основная библиография). Пример этот характерен и доказателен в том отношении, что как и в истории сложения Мидо-персидской державы, в организации союза илемен Мукри принили участие несколько групи племен, входивних ранее в другие, вноследствии одряжлевние и частично раснавшиеся конфедерации: собственно мукринцы, или бекзаде; мамаши, мангуры и пираны, входившие ранее в состав бильбасов, диалект которых значительно отличается от мукринцев; геурыки, принадлежащие к одному из старых курдских племен, в состав которого вошли и остатки других племен; дебокри — молодое племя, прибывшее из района Диарбскира. Во главе союза племен первоначально стояли мукринцы, глава которых являлся полунезависимым владетелем края (сердар Мукри); когда они ослабели, власть захватили Дебокри, глава которых, подобно Ахеменидам, именовавшимся царями Мидии, унаследовал титул и власть сердара Мукри; когда одряхлели и дебокри, среди мукринских илемен началась борьба за переход власти сердара Мукри к главе более сильного племени.

12 Ф. Энгельс. Франкский диалект. Партиздат ЦК ВКП (б), 1935. Весьма важно в методологическом отношении различие, проводимое Ф. Энгельсом между судьбами племенных диалектов, в зависимости от того, каковы были судьбы самих

говорящих на них илемен, см. на стр. 27—29.
13 П. М. Дъяконов. История Мидии, стр. 92. Миение о сближении семианского диалекта с прикаснийскими принадлежит В. А. Жуковскому (см.: В. А. Ж у-к о в с к и й. Материалы для изучения персидских наречий, т. І. СПб., 1888, стр. VI), отметившему, что их «морфология и лексический состав приближаются к диалекту

мазандеранскому».

Большую и плодотворную работу по выяснению и обоснованию близости между собой пранских диалектов Северозападного Прана и южного побережья Каспийского моря проделал Б. В. Миллер (см. хотя бы его последнюю итоговую работу «Талышский язык», где приводится и основная библиография его работ по этому вопросу). Следует, однако, помнить, что и В. А. Жуковский и Б. В. Миллер имели в виду в первую очередь современное состояние и средневековый период пранских диалектов, не считая возможным механическое перепесение этих выводов на древний период. В. А. Жуковский так примо и писал: «Чистота и сохранность наших наречий зависит от целой совокупности условий — смешения населения с населением других мест при помощи браков, выселения отдельных членов и целых семейств, наконец, влияния рязличных окружающих их этнографических типов — курдов, тюрок, арабов с их языками. Все эти условия нельзя не брать во внимание, но проследить влияние их исторически крайне трудно. Во всяком случае, нелишним считаю указать на свидстельство арабского писателя IX века Якуби, что в его время в пределах наших наречий (от Исфагана до Тегерана) жили разпообразные племена арабские и курдские, но были и и е р с и дские селения, которые несмешивались с другими». В этой связи В. А. Жуковский предполагал, что «разбор фонстики наших наречий по сравнению с ново- и средненерсидским языком поможет указать подобающее место их среди существующих диалектов». Что же касается сопоставления с гипотетическими реконструкциями древнепранских языков, то В. А. Жуковский не без юмора говорит: «Мое полнейшее незнакомство с первоисточниками новоперсидского изыка лишило меня приятной возможности разработать этот отдел подробнее» (В. А. Жуковский и. Материалы для изучения персидских наречий, т. I, стр. XIX). Таким образом, когда в работах Тедеско, Э. Бенвениста, Херцфельда и других древнеперсидский язык ахеменидских надписей выделяется в самостоятельную «юго-западную» группу западновиранских языков и ему противоноставляются все остальные западнопранские языки, то, если элиминировать всегда внушающие недоверие реконструкции мидийского и парфинского изыков, конкретным материалом для такого противопоставления служат живые пранские наречия. Следовательно, в сущности говоря, мы имеем дело с новым рецидивом «мусульманского пехлеви» или «современного мидийского языка» К. Хюара, который в своем издании четверостиший Баба Тахира пытался при помощи этих терминов объединить в одну группу диалекты Рея, Гилина, Мазандерана и других прикасинйских областей с диалектами Западного и Центрального Прана (Clément II и a r t. Les quatrain de Baba Tahir. JOAS, т. VI). К. Хюар, по его собственным словам, заим«ствовал этот термин из трудов тех мусульманских авторов, которые «из нехлевийского делают изык Мидии, между тем как изык персидский есть изык собственно Персии» (там же, стр. 504). В. А. Жуковский в свое время подверг эту концепцию Хюара уничтожающей критике, показав, во-первых, что у средневековых авторов не было для термина «пехлеви» сколько-нибудь твердого значения, и разные авторы, а тем более разные лексикологи, дают этому термину самое различное истолкование и, во всяком случае отличное от того, которое предлагает Хюар; во-вторых, что язык, на котором писал Баба Тахир (произведения которого, как известно, переделывались затем примепительно к нормам отдельных языков Ирана, от мазандеранского до курдского, но из этого не следует, что я з ы к Баба Тахира был близок языкам этих переделок, — близка была тематика) посит название не «нехлевийского», а рейского изыка. В заключение В. А. Жуковский инист: «Пиать вводит свой новый термии для того, чтобы не сменивать современных диалектов со старым нехлеви. Так как никто никогда ни одного из существующих персидских диалектов не называл просто пехлевийским, то выражать онасение за какое бы то ни было смешение нет достаточного основания. Затем, если мы со словом "пехлеви" (—яз. среднеперсидский) соединяем известное уже и точное представление об языке, то можем ли мы, за оставлением других соображений, достиг-нуть того же при термине "мусульманских нехлеви" Huart а, когда курд не понимает мазандеранца, последний гебра и т. д., когда персидские диалекты — остатки старого языка — сохранились и развивались при разных условиях и в разное время (очень давно), достигли разнообразия? Поймет ли кто-либо, каков язык Баба Тахира, если сказать, что он писал на "мусульманском пехлеви"?» (В. А. Жуковский. Материалы для изучения персидских паречий, стр. IV—V). Несколько выше В. А. Жуковский на конкретном, убедительном примере показывает насколько подчае беспочвенными и далекими от действительного положения вещей являются чрезвычайно распространенные среди кабинетных ученых сходастические сопоставления и выводы, построенные на подмене конкретного изучения языковых фактов априорными суждениями по поводу них (там же, стр. 111). Таким образом, если, например, и можно говорить о сопоставлении фактов курдского языка с материалами прикаснийских языков, то только лишь в илане их уже вторичной близости, связаниой со средневековым периодом их развития и находищей себе объяснение в той роли, которую сыграло в истории северокурдских илемен пришедшее в Курдистан из Гилина илеми гель, следы которого отложились в частности, в имени одного из эпонимов орамарских шейхов — известном мусульманском мистике Абд-уль-Кадыре Гилини.

<sup>14</sup> Рашим Ясеми (Курды, изд. П. Тегеран, s. a., на перс. языке), соноставив некоторое количество примеров своего родного диалекта и современного персидского литературного языка, причем и те и €другие даны в арабской графике, приходит к выводу, что курды и персы говорит на родственных, но различных языках (стр. 132 и след.) <sup>15</sup> См. хотя бы мою статью: К семантической налеонтологии в живых языках Прана.

Сб. «Академия наук академику Н. Я. Марру», Л., 1935.

18 Единственная попытка сблизить лексический состав прикаснийских диалектов и диалекта Семнана с курдским привадлежит Хутум-Ниидлеру (А. И о и t и m - S c h i n d l e r. Beiträge zum kurdischen Wortschatse. ZDMG, 1888, т. XXXVIII). Она подверглась справедливой критике В. А. Жуковского как лишенная всикого основания (Материалы. . ., т. 1, стр. 111). Нелишне заметить, что Хутум-Шиндлер, объединяя с указанной выше группой диалектов материалы авроманского диалекта курдского языка (см.: О. Л. В и л ь ч е в с к и й. Библиографический обзор зарубежных курдских печатных изданий в XX столетии, стр. 150, прим. 4) отрывает тем самым этот диалект от всего курдского языка в целом, забывая при этом, что даже если авроманский диалект, — на основе которого, кстати, строит свои соображения о различни между курдским и персидским Р. Ясеми, — и отличается несколько от остальных диалектов курдского языка, то зато обладает совершению бесспорными связями с лур-

скими и бахтиарскими диалектами.

17 См. выше, стр. 135. В. П. Никитин (Les Kurdes, стр. 122—123) приводит одну из легенд о возникновении племени харки, связывающую названия его родов, в частности рода мандан, с именами братьсв — эпонимов племени. О кочевках харкинцев см.: О. В и л ь ч е в с к и й. Мукринские курды, стр. 185. Для того чтобы показать, насколько неприступен для всякого, кроме горца, район кочеваний харкинцев, могу привести следующий факт: еще в годы Второй мировой войны харкинцев, кочующие но территории трех государств — Прака, Турции и Прана, собирали дань с расположенных на территории Турции деревень; при этом, когда начиналась перекочевка харкинцев, то турецкая жандармерия и вопиские части, во избежание возможных столкновений, отходили и освобождали район. Об этом же глухо упоминает со слов курдов В. Д. Хюттерот, которому в 1957 г., несмотря на содействие турецких властей, не удалось проникнуть в район кочевок харкинцев (Wolf-Dieter II й t t e r o t h. Bergnomaden und Yaylabauern im Kurdischen Taurus. Marburger Geographiche Schriften. Heft 11. Магburg, 1959, стр. 62. См. также маршрут ныпешнего кочевания харкинцев нанесенный на приложенную к работе карту).

18 См.: Геродот, кн. 111, ст. 102, стр. 44. Судя по этому описанию места обитания пактиев, они должны жить в пределах Бактрии, в двенадцатой сатрании.

19 Помимо фонетически более учедительного, чем при сопоставлении с Бохтаном, сближения названий «бахтиар» и «пактий», можно в подкрепление этого привести сохраненное в бахтиарском фольклоре название местности в Бахтиарии — Вохтевек (В. А. Ж у к о в с к и й. Материалы для изучения персидских наречий, ч. 111. Петроград, 1922, стр. 120; долгое а в бахтиарском, как и в таджикском, огублено настолько, что нереходит в б). Кроме того, если на востоке нактии, суди по словам Геродота, жили в Вактрии, то на западе — наоборот: Геродот, рассказывая о пути, по которому Кир двигален из Сард в Экбатану, говорит, что «на пути Кира лежали Вавилон, бактрий-ский народ, саки и египтине» (Геродот, кн. 1, ст. 153). Действительно, Кир, как далее описывает Геродот, подойдя к Вавилону, отправился затем к истокам Гинды, нынешней Диалы, т. е. приблизительно в район Бахтнарии, затем, после покорения Вавилона, отправился в поход в Среднюю Азию, где и был убит, а его сын Камбис отправился в поход на Египет. Таким образом, бактрийцы как будто стоят у Геродота там, где по контексту следовало бы видеть пактиев. Возможно, объяснение этому следует искать в следующем: в том месте, где Геродот говорит о предстоящем маршруте Кира, он рассказывает также, что свои западные владения Кир поручил взбунтовавшемуся против него вноследствии лидийцу, носящему созвучное с нактиями имя Пактия, вследствие чего Геродот или, вернее, кто-либо из его переписчиков, «исправил» пактиев на бактрийцев, тем более, что и на востоке оба эти термина, как мы видели выше, также путались у Геродота.

20 Геродот, кн. I, ст. 125; кн. III, ст. 93. Весьма существенно, что, называя

сагартиев «персилским племенем по языку» (кн. VII, ст. 85), Геродот тут же отмечает, что вооружение их занимает среднее место между персидским и нактийским и описывает, как сагартии в боях набрасывали на противника и его коия ременные арканы; сагартии, так же как и бактрийцы, иринадлежали к тому небольшому списку народов,

из которых в персидской армии комплектовалась конница.

21 В. П. Никитии приводит сообщенное ему при личной встрече в Оксфорде в 1928 г. миение Е. Херцфельда о том, что он считает сагартиев вероятными предками курдов и полагает, что их название отразилось в имени города Сипрта. Одновременно В. П. Пикитин приводит мнение М. Штрека, сближающего сагартиев с областью Зикерту в Мидии (миение это поддерживает также П. М. Дьяконов), и миение Л. В. Кинга о том, что восставший против Дария вождь сагартиев, поображение которого имеется на Бехисутунском рельефе, обладает характерными для курдского типа чертами лица (В. Nikitine. Les Kurdes, стр. 11, прим. 2).

22 П. М. Дьяконов цитатами из Бехисутунской надписи вполне убедительно,

как мне думается, показал, насколько институт кара глубоко пронизывал собою все мидийское общество, продолжая сохраняться и тогда, когда мидийские илемена потеряли свое господствующее положение в Мидо-персидской монархии (П. М. Дья к ои о в. История Мидии, стр. 332 и след.). Отмечаемое И. М. Дъяконовым разделение кара мидийцев на находящееся при царе и находящееся в общине только подчеркивает

военное значение кара и роль этого института в мидо-персидской армии.

23 Восприятие кара как общины и одновременно как всего комилекса обязанностей членов общины, сохраняется весьма долго. В этом отношении весьма характерно прошедшее через все средние вска и известное буквально всему Переднеазнатскому миру разделение взимаемых с общины налогов на к*ар* — «основные повинности и налоги общин» и всегда противонолагаемые этому комплексу дополнительные налоги, устанавливаемые феодалом или правительством, — бекар, или для древнего состояния иранских языков — *патикар*, т. с. «сверх кара, кроме кара». В этом смысле и отмечаемые Бехисутунской надписью две разновидности кара могут обозначать, в том случае, когда кара находится в общине, кар, а в том случае, когда она находится у царя, — патикар. В этой связи отпадают соображения Г. А. Меликишвили (К истории древней Грузии, Тбилиси, 1959, стр. 417 и след.) о значении бекар в грузинских лето-писях, основанные на попытке И. Адонца объяснить этот древний термин из современного персидского выражения бе кар амадан, хотя оно никогда не значит 'идти на работу,'а имеет только одно значение — 'годиться'. Значительно сложнее также взаимоотношения терминов кар и бекар с имеющим иную историю хараг (араб. *харадж*, арм.-груз. *харк*).

<sup>24</sup> И. М. Дъяконов. История Мидии, стр. 150, прим. 1, стр. 447, прим. 1.

25 О структуре курдских аширетов и характерных формах военных институтов родоплеменной структуры в тех формах, в каких она сохраняется в средние века, см.:

О. В и льчевский. Мукринские курды, стр. 190 и след.

26 Б. А. Тураев. Истории Древнего Востока, стр. 110.

27 Геродот, ки. VII, ст. 184 и след. Называемая Геродотом численность армии Ксеркса 2641610 бойцов, а с обслуживающим персоналом — 5 273 220 человек приближается к численности армий современного мира в военное время. Если же прибавить неучтенных Геродотом, по его же словам, следовавших за армией стряпух, наложниц и евнухов, то эта цифра, вероятно, мало чем отличается от общей численности населения всей державы Ахеменидов.

28 См. по этому поводу: А. Б. Ранович. Эллинизм и его историческая роль.

JI., 1950.

<sup>1</sup> В. П. Ленин. Сочинения, т. 29, стр. 438. В. П. Ленин неоднократно подчеркивал, что, несмотря на все различие в положении непосредственного производители при рабовладельческом строе и при феодализме, практически положение крестьии очень слабо отличалось от положении рабов в рабовладельческом государстве (см. там

же, стр. 443).

2 Ф. Энгельс. Анти-Дюринг. Госполитиздат, 1953, стр. 151.

3 И. Ингулевская. Города Ирана в раннем Средневековые.

Ингулевская. Города Ирана в раннем Средневековые, стр. 23

и след.
<sup>5</sup> А. Б. Ранович. Зависимые крестьяне в эллинистической Малой Азии.

Вестник Древней истории, 1947, № 2, стр. 39.

- 6 А. Б. Ранович. Эллинизм и его историческая роль, стр. 27. Вместе с тем А. Б. Рапович подчеркивает и обратную сторону процесса «эллинизации» стран Востока: «Общение с народами Востока не только расширило горизонт эллинов и раздвинуло границы ойкумены: оно показало им своеобразную культуру, в некоторых отношениях более высокую, во всиком случае, более древнюю» (Эллинизм и его социально-экономические основы. Вопросы истории, 1945, № 1, стр. 114). К этому вопросу о расширении границ тогдашнего, рабовладельческого мира и о результатах этого процесса в связи с дальнейшим развитием рабовладения и его кризисом, нам придется еще вернуться ниже.
- К. В. Тревер. Очерки по истории культуры Древией Армении. Л., 1953, стр. 18. Замечание К. Маркса в его письме к Ф. Энгельсу см.: К. Маркс и Ф. Энгельс. Сочинения, т. ХХІ, стр. 488. Мне думается, что К. В. Тревер в предисловии к своей крайне интересной и насыщенной большим количеством фактов по культурпой истории Древней Армении и соседних с нею страи работе несколько прямолинейнообъясняет различия надстроечных явлений различиями в конкретных особенностях базиса. Противопоставление эллипистического «Запада» иранскому и даже малоазийскому «Востоку»- находит себе объяснение не только и, пожалуй, не столько в различии форм рабовладельческого общества в греко-римском мире и на Востоке, сколько в культурных и этнических особенностях, которые непосредственно не сводимы к различиям в базисе. Приводимые К. В. Тревер в прим. 2 на стр. 17 слова Псократа о том, что уже в конце IV в. до н. э. «эллинами называют не столько родственных по крови людей, сколько в гораздо большей мере тех, кто разделяет нашу образованность» являются, мне думается, достаточно точным определением «эллинизма» исходящим из уст самого эллина и к тому же современника этого процесса. Это определение еще раз подчеркивает опасность непосредственного сведения вопроса к одним лишь базисным различиям, тем более, что сам по себе элинизм на Востоке был явлением поверхностным, затрагивавним по преимуществу лишь господствующий слой населения, т. е. людей в социально-экономическом отношении принадлежавших к одному классу.

<sup>в</sup> К. В. Тревер. Очерки по истории культуры древней Армении, стр. 18. 9 П. Пигулевская. Города Прана в раннем средневековье, стр. 37 и след. Там же приводится и основная литература по изданию текста этой хроники, ее

переводу и исследованию. Города Прана в раннем средневековье, стр. 38. «Издатель сприйского текста хроники Карки де бет Селох Мезингер, — пишет И. В. Пигулевская, - считает имя «Сардона» неверным написанием имени Саргон, по согласев считать его и изменением имени Асархадон» (M ö s i n g e r. Monumenta Syriaca, II, Oeniponti, 1878, стр. 24). Анализ указанного текста может привести к выводу, что речыдет о двух различных лицах — о царе Ассирии Саргоне II (722—705 гг). и о царе Асархадоне, сыне погибшего в 681 г. до н. э. Синнахериба. Однако если в прошлом традиции об этих двух царях и были различны, то позднее они так слились, что разделить

их не представляется возможным.

11 Хоти версия Ктесия, расходящанся с Геродотовой, и совпадает, вплоть до имени мидийского царя, с версией Монсен Хоренского, который, как известно, в своей наиболее древней части восходит к сирийской хронике Мар-абаса Катины (у Моисея Хоренского вместо «Арбан» стоит «Варбак»), тем не менее И. М. Дыяконов решительноотмечает эту версию, на том основании, что Ктесий якобы чуть ли не нарочно сообщал сведения, прямо противоположные данным Геродота: «Если Геродот говорил "черное" — Ктесий говорил "белое", и наоборот» (П. М. Дьяко но в. История Мидии, стр. 25—26, 30—31, а также 313). Неубедительна и ссылка И. М. Дьяконова на Ксенофонта (Анабасис, кп. I, гл. VII, ст. 11) уноминающего в числе четырех главнокомандующих армии Артаксеркса Арбака, хотя бы потому, что в этом месте он не называется сатрапом Мидии, а в этом звании упоминается в заключительных строках Анабасиса (кн. VII, гл. VIII, ст. 25), которые, по общему мнению всех современных ученых, принадлежат не Ксенофонту, а какому-то другому, хорошо осведомленному лицу, и приведенные в нем имена сатранов и племен частично не согласуются с показаниями Ксенофонта (Ксенофонт. Анабасис, стр. 286).

12 «В то времи был царек в Гармай, он обладал этой землей», — повествует хро-

13 Предложенный Пейн-Смитом (Payne-Smith. Thesaurus Syriacus, II, Oxonii, 1901, col. 2816. Цитирую по: Н. Пигулевская. Города Прана в раннем Средневсковье, стр. 39, прим. 1) перевод этого термина как «адъютант» — явное недоразумение, в особенности по-русски. Наиболее близким к букве и смыслу подлинника будет перевод «подполковник» (ср. франц. и англ. lieutenant colonel, немецк. Oberst-Leutenant).

14 Н. Пигулевская. Города Ирана в раннем средневековье, стр. 39. По мнению И. В. Пигулевской, тот сирийский источник, на основании которого составлена хроника, «почеринул свои данные непосредственно, или опять опосредствовано из

вавилонских источников» (там же, стр. 38).

15 Так, в тексте, изданном Мезингером; отличающийся от него извод хроники, изданный Беджаном, дает эту же картину с некоторыми изменениями, см.: Н. 11 игулевская. Города Прана в раннем средневековье, стр. 48, где находится перевод обоих изводов хроники, и стр. 41, где указаны соответствующие изменения тексте

16 (i. Hoffman. Auszüge aus syrichen Akten Persischer Martyrer. Excurce. Leipzig, 1880, стр. 45, прим. 387, было ли оно известно в предшествующий период данных не имеется, добавляет И. В. Нигулевская (Города Прана в раннем средневековье, стр. 40). Ниже нам придется остановиться на том, что сасанидское происхождение имени этого эпонима, одного из старейших знатных родов Карка, вполне

вероятно.

17 P. A m i et 1) L'aigle dans l'art et la religion de la Mesopotamie antique.

Paris, 1950; 2) L'homme-aiseau dans l'art mesopotamien. Orientala, 21, 1952.

18 Одно из основных божеств езидов — Мелек Таус, сближаемый по фонетическим соображениям и с Таммусом, и с навлином (таус), в сзидской легенде о сотворении мира имеет облик «большой белой птицы», обладающей качествами человека. Один из моих осведомителей, хорошо знакомый с езидской космогонией и теогонией, пир Агит Даврешах из сел. Большой Мирак в Арм.ССР, в 1932 г. говорил мне, что Мелек Таус имеет облик «орла с человечьей головой». Обладающие волшебными свойствами чудесная птица и чудесный лев принадлежат к распространеннейшим персонажам курдского сказочного фольклора. В числе намогильных анималистических изображеийй, широко распространенных в большинстве районов Курдистана, наряду с допиадью и бараном встречаются изваяния львов и, правда, не очень часто, леонтоце-

фалов, а также крылатых львов.

19 И. Пигулевская. Города Ирана в раннем средневсковые, стр. 43. Эта особенность хроники Карка де бет Селох роднит ее с составленной эмиром Битлиса Шерефэддином летописью курдского народа. В Шереф-наме, в особенности в ее начальной части, посвященной вопросу о происхождении курдов, а также в последнем разделе, где описывается история города и области Битлиса, также наряду с письменными источниками пироко используются местные предания, легенды, генеалогии отдельных илемен и родов и тому подобный фольклорный материал. В силу этого общая картина древней и средневековой истории курдов и Курдистана, рисуемая Шерефэддином, кажется более архаичной, сохраняющей большее количество древних традиций и реминисценций, чем даже более старые труды мусульманских историков и хроинстов. Теперешние работы курдских историков — Амина Заки, Рашида Ясеми, Хусейна Хузии Мукриани и других в значительной мере являются попытками увязать, примирить старые местные традиции Шереф-наме, имеющие своим источником фольклор, с исторической традицией мусульманских историков. В первую очередь это относится к Амину Зеки, познакомившись с трудом которого, акад. П. Ю. Крачковский сказал мне: «Теперь история курдов приобретает твердую базу и становится вполне сопоставимой с историей других народов Ближнего Востока. Амин Заки в своей сводной работе опирается на фундаментальные источники и труды восточных и европейских авторов, а не на сказки и легенды, которыми наполнена летопись Шерефэддина». Действительно, в отличие от нарушающего привычные исторические каноны текста Шереф-наме, потребовавшего дли своего понимания превышающие по объему основной текст комментарии ее переводчика, труд А. Заки является четкой систематизированной сводкой расположенных в хронологическом порядке всех упоминаний о курдах и их возможных предках в многочисленных исторических источниках Древнего и Средневекового Востока. В ней мы найдем перечень всех больших и малых курдских средневековых книжеств и их владетелей; однако подлинной истории курдского народа, такой, какой она рисуется самому народу, здесь мы не найдем. За всем этим нам придется обращаться к полному легенд и преданий тексту Шереф-наме.

20 Н. Пигулевская. Города Прана в раннем средневековые, стр. 34. <sup>21</sup> Рашид Ясеми. Курды, стр. 119—120. Приведи текет и персидский перевод этого намитника, Р. Ясеми отмечает, что среди населения Сулеймание и по сей день сохраняются многие традиции, связанные с поклонением огно; в частности, они зажигают свищенные огии во время празднования повруза и седе. Одновременно Р. Ясеми отмечает общность погребальных и свадебных обрядов у населения Сулеймание с пранскими (к сожалению, неточность терминологии и неопределенность формулировок не позволяют уточнить это весьма интересное наблюдение почтепного курдского ученого), а также сохраняющийся у населения этого района обычай называть детей «старопранскими» именами — Нариман, Рустем. Феридун, Первин, Сстаре, Пакизе и т. п. Иссомисники интерес представляет сообщение Р. Ясеми о публичных чтениях отрывков Шах-наме в общественных кофейнях, хотя онять-таки неясно, исполняются ли отрывки из Шах-наме на персидском языке или широко распространенные у курдов пранские энические сказания того же цикла на курдском языке. Соображения Р. Ясеми относительно «пранской» (точнее — персидско-азербайджанской) природы отдельных случаев шинзма у придерживающихся в основном супнизма курдских илемен лишены какого бы то ни было основания: хорошо известно, что распространение шинзма в Пране ничего общего с пранскими традициями не имеет; превращение этого наиболее изуверского из всех толков ислама в государственную религию Прана произошло по вине захватившей шахский престол тюркской династии Сефевидов, один из предков которых был шинтским «старцем» в Ардебиле. Если отбросить наивно-националистические рассуждения, характерные для многих современных ученых Прана, то весь комплекс соображений Р. Ясеми о силе пранских традиций в соседней с Керкуком Сулеймание, особенно если участь, что курды составляют здесь не только сельское, по и городское население, ивляется весьма убедительным аргументом в пользу того, что пранские этипческие и культурные элементы существуют здесь достаточно давно и имеют не менее широкое распространение, чем в самом Пране. При этом следует подчеркнуть, что вопреки мнению Р. Исеми об идентичности пранской культуры персов и курдов, между культурами этих двух праноязычных народов существует не только бесспорная общиость, но и столь же несомненное различие. Сам Р. Ясеми вслед за этим приводит весьма характерные факты, свидетельствующие о своеобразии курдской культуры. Я имею в виду его материалы о жизни и творчестве обитавшего в соседнем Авромане «зороастрийском» старце Пире Шалияре и жившем в V в. хиджры «втором Нире Шалияре» (или, если следовать традиционным персидским пормам, Нире Шахрияре), современнике круппейшего курдского мистика Шейха Абд-уль-Кадыра Гилини, творчество которых так близко к творчеству столь же чуждого персидской литературной традиции Баба Кухи (см.: Е. Э. Бертельс, Космические мифы в газели Баба Кухи. ДАН, сер. В, 1924, стр. 59—62). Достаточно сопоставить язык, тематику и мпровоззрение этой весьма свособразной групны авторов с творчеством курдских поэтов раннего средневековья (см.: О. Л. Вильчевский. Виблиографический обзор зарубежных курдских нечатных изданий в ХХ столетии, стр. 148), чтобы убедиться, что мы имеем дело с самостоятельной литературной школой, принципиально отличной от основных школ новонерсидской литературы (если сохранить этот термин для обозначения целого комплекса средневековых литератур разных народов Ирана, Средней Азии и Закавказья на персидском языке, в том числе и персидской дитературы в узком смысле этого слова, т. е. литературы самого персидского народа), имеющей значительно большую антифеодальную и антинеламскую направленность и в значительно большей степени уходящую корнями в «допеламскую», «среднепранскую» культуру. Произведения Пире Шалияра из Авромана и «Илач об арабском нашествии» из Сулеймание роднит не только языковая близость и связь с зороастризмом, но и весь тот комилекс «западнопрацских» культурных черт, которые дают возможность противопоставить в более позднее время творчество Малла Джезирского и его школы в одинаковой мере и творчеству Хакани, Низами, Руставели и творчеству Энвери, Рашида Ватвата, Ахсиксти, хотя все они были придворными одописцами. Методологическая опибка Р. Ясеми достаточно ясна: отмечая общие моменты в языке, материальной и духовной культуре курдов, персов и других пранских народов, он упускает из виду, что эти моменты, свизанные с иранской экспансией в древности и на заре средневековыя, если даже и имеют в прошлом общий источник (что далеко не всегда, впрочем, наблюдается), тем не менее продолжали затем жить каждый отдельной исторической жизнью, находились в связи, наслаивались, перемещивались в течение многих столетий, если не тысячелетий, с различными компонентами и легли в основу различных новых общностей. Поэтому сейчас, даже при бесспорной общиости, они различиы. Характерным примером может служить отношение, например, персов и курдов к шиизму, о чем речь ила выше. Если в основе шинзма лежат в какой-то мере пранские моменты, связанные с близостью Алия к иранскому миру, и в современной персидской среде навязанный тюрками шинзм снова сделался одним из «национальных признаков» персидского народа (подобно тому, как православие являлось для славянофилов одним из признаков русской народности), то в современном Праке, наоборот, шиизм связан с населяющими ют страны арабами (так же как он распространен и среди арабских илемен юга Прана, и среди тюркоязычного населения Пранского Азербайджана), а суннизм — с населяющими север страны курдами -- пранцами по языку и культуре (как, впрочем, характерен он и для турок). Стоит еще напоминть, что, например, в одинаковой мере восходянше к старым курдским родоплеменным культам верования последователей крайней ш и и т с к о й секты али-аллахи и верования последователей крайней с у ни и т с к о й секты езидов остаются по-прежнему близкими между собой и в одинаковой мере подвергаются преследованию как со стороны шинтов, не терпищих али-аллахи,

так и со стороны сущнитов, непавидящих езидов. В этой связи можно, мне лумается. провести полную параллель между точкой зрения горячего и искрениего поклонника пранской культуры Р. Ясеми на культурно-историческое значение и роль «пранизма» и точкой зрении многих представителей буржуазной пауки Запада на столь же исключительную роль и значение «эллинизма».

22 Вот текст этого отрывка в переводе М. Б. Руденко:

Храмы разрушены, огни погащены. Великие из великих спрятались. Угнетатели-арабы разрушили Крестьянские деревни до Шахрезура. Женщины и девушки попали в плен. Храбрые мужи лежат в крови. Вера Зардушта осталась покинутой. Ахурамазда никому не делает добра.

(М. Б. Руденко. К вопросу о курдской литературе. Исследования по истории культуры народов Востока. Сб. в честь акад. И. А. Орбели. Л., 1960, стр. 434).

23 И. Пигулевская. Города Прана в раннем средневсковые, стр. 48,

M. J. Rostovtzeff. The social and economic history of the hellenistic
 World. Oxford, T. I, 1941, crp. 491.
 F. Barth. Principles of social organization in southern Kurdistan. Universi-

tetets etnografiske museum Bulletin. Oslo. 1953, crp. 12, карта № 2.

28 F. Barth. Principles of social organization in southern Kurdistan, crp. 13, со ссылкой на работу: Warriner Doreen. Land and Povetry in the Middle East. The Royal Institute of International Affaire. London, 1948, оставшуюся мне, к сожале-

нию, недоступной.
<sup>27</sup> Постепенное вытеснение курдскими племенами местного, семитоязычного по преимуществу, населения, в первые века ислама, последующее вытеснение курдов тюркскими илеменами в период монгольского нашествия и новое вытеснение тюркских племен курдами союза племен Мукри описаны мною, например, в этнографическом очерке «Мукринские курды» (Переднеазнатский Этнографический сборник, стр. 180 и след.).

28 F. Barth. Principles of social organization in Soutern Kurdistan, стр. 13,

со ссылкой на посетившего этот район в 1836 г. К. Д. Рича.

29 Если для пранских племен Центрального Прана — луров и бахтнар — суффикс-венд является, по-видимому, еще живым и им оформлены многие илеменные названия, то в курдской среде он встречается значительно реже — либо в названиях илемен, имеющих лурское происхождение (например, какавенд), либо в названиях старых, сейчас уже теряющих свою былую мощь илемен (например, равенд — племя, из которого происходил Салахэддин). В диалектальных разновидностих -менд — -бенд этот суффикс наличествует в именах многих персонажей курдского фольклора (например, Спабенд, или Спаменд — ими охотника и пастуха, героя сказании о Спа-бенде и златокудрой Хадже, входящего в фольклорной цикл Сливийцев, т. е. Сулейманийцев — племен из района Сулеймание, прилегающей с юго-востока к Керкуку области, часть из которых вместе с войсками Омейидов перекочевала в Сприю, а затем частью вернулась назад, а частью переселилась на север, в район Ванского озера; поэтому в северных версиях сказания о Спабенде действие происходит в районе горы Сипан и в Сирии одновременно) и в сохранившихся в фольклорных легендах именах старых курдских родоплеменных божеств (например, Шех-менд, сын Шех-менд-е-Фархо-Фарха, о котором см. выше, стр. 135, прим. 57.). По-видимому, этот же суффикс наличествует и во второй части самоназвания большей части курдских илемен мандж.

В русских вариантах предания об этой птице она посит название Гамаюн. 31 Исконные земли джафов находится в районе Джеванруд в Арделяне, в пределах Пранского Курдистана. Отсюда началось под главенством племени джаф в XV-XVI вв. н. э. сложение в мощную конфедерацию большинства племен Центрального и Южного Курдистана, независимо от их происхождения и родоилеменных связей в проислом. Барт справедливо находит в структуре этой конфедерации много черт, характерных дли тюркских и монгольских объединений (F. B a r t h. Principles of social organization in southern Kurdistan, стр. 44), ибо действительно, все курдские родоилеменные институты, начиная с XIII—XIV вв., претериевают значительные изменения, приближансь к аналогичным институтам тюркских и монгольских племен, в состав конфедераций и военных ополчений которых входили и курды. В XVII в. джафы поддержали поход султана Мурада IV на Багдад, войди в состав его армии, и с того времени получили господствующее положение в Центральном Курдистане. Помимо указанной выше работы Ф. Барта, из последних работ по курдам см. о джафах в кинге: В. Nikitine. Les kurdes, стр. 170-174. Указываемое здесь гуранское происхождение джафов и гуранский характер их диалекта относится, конечно, только к господствующей, «аширетной» части входящих в конфедерацию Джаф курдских племен, хоти за несколько столетий господства джафов их диалект и начал приобретать ведущее значение в горной части Центрального Курдистана. Достаточно посмотреть на приводимый в конце труда А. Заки список курдских илемен (А. З а к и. История курдов в Курдистане, стр. 97 и след.), чтобы убедиться, что в состав конфедерации. рации Джаф входит большое количество самых разнообразных по происхождению курдских илемен как кочевых, так и оседлых.

32 Cheref-nameh, on fastes de la nation kurde par Cheref-Quddine, prince de Bidlis,

1, стр. 129. 33 О походах Салахэддина в Египет см.: А. 3 а к и. История курдов и Курдистана, т. П. История курдских государств и книжеств в исламскую эпоху. Каир, 1945, стр. 167 и след. О языке цыган см.: А. П. Барании ков. Украинские и южно-русские цыганские диалекты. Л., 1933 (на англ. языке. Там же приводится и основная литература). В. И. Инкитин отмечает, что к зенгене причисляет себя и со-

седнее илемя талебани (В. Nikitine. Les Kurdes, стр. 215-216).

<sup>34</sup> Основной район обитания илемен зенгене и чагана находится в окрестностях, Керкука, а также несколько южнее, по течению р. Лолып (Лоломена древних авторов), по имени которой они часто называются также лулу — имя, сохранившееся в наименовании восточных (среднеазиатских, иранских и закавказских) цыган, в то время как западные цыгане называются либо джинен — «египтине», либо цыгане, т. е. чагана (распространенное самоназвание цыган «ромэн» означает на цыганском языке «люди»). В сефевидскую эпоху часть илемени чагана, под названием Сиях-Мансур, переселилось на восток, на территорию Црана, где оно вскоре подверглось таким же жестоким преследованиям, вилоть до запрещения «быть цыганом и заниматься цыганством», каким подвергались цыгане в те же годы в Западной Европе. Основным занятием большей части илемен чагана и зенгене издавна является скотоводство, по преимуществу коневодство, с обизательным кузнечным ремеслом, что сразу выделяет их их остальной массы кочевых илемен, среди которых занитие ремеслом считается делом позорным и недостойным скотовода, почему, как правило, ремесленники у большей части кочевого населения принадлежат к другой национальной группе, иежели основная масса членов племен. См. по этому поводу: М. Бехман В ехмен - беки. Правы и обычан илемен Фарса, где подробно рассказывается о том, как ремесленники не входят в родоплеменную структуру и стоят вне племени. Для женщин чагана характерно занятие, в качестве отхожего промысла, музыкой и нением.

35 По-видимому, взаимоотношения между пранскими илеменами на территории «области Гармай» и соседней Мидии несколько напоминали, ту характерную для родо-

племенной розни напряженную вражду, следы которой подметил Ксенофонт на границе между кардухами и армянскими племенами.

36 См.: А. Заки. История курдов и Курдистана, т. I, стр. 409. Следует отметить, что -ан в конце термина Варзан не является суффиксальным показателем множественного числа или коллективности, а имеет коренной характер, что видно хотя бы из того, что при образовании формы принадлежности -ан не отбрасывается: «барзанец», «член илемени Барзан» будет не барзи, а барзани (ср. каши от кашан, гили от гилян, милли от милан и т. п.).

37 См. выше, стр. 146, прим. 30.
38 ينهبون إحمالا الي А. Зак и. Пстория курдов и Курдистана, т. I, стр. 404.
39 П. В. Пягулевская в специальном этюде о маздакитском движении (Н. Пигулевская. Города Прэнэ в раннем средневековье, стр. 278—216) рассматривает маздакизм как социальное движение, развившееся в нериод зарождения феодальных отношений в Пране. Поэтому если его религиозная оболочка вызвала преимущественное распространение маздакизма в среде персов-зороастрийцев, то как социальное явление, он не мог не коснуться других народностей Сасанидской державы. Это сказывается не только в идеологически близких к маздакизму движениях народных масс в районах преимущественного распространения несторианского христианства, но и в одинаковом резко отрицательном отношении к маздакизму как со стороны зороастрийской, так и со стороны христианской церковной верхушки. В илане развития имеющих глубокие народные кории антифеодальных идей Н. В. Ингулевская совершенно убедительно и правильно видит в маздакизме (одна из четырех «сект» которого была распространена, в частности, по словам Шахристани, в Шахрезуре, т. е. в той же области Карка де бет Селох) дальнейшее развитие идей манихейства. Оба эти движепия были в конечном счете «выражением чаяний и надежд измученных, притесненных масс пранского населения» с тою, однако, существенной разницей, что маздакизм, в отличие от манихейства, был не только философской доктриной, «по имел и действенную, практическую сторону, пытаясь осуществлять свои идеи в жизни». В этом отношении для нас весьма существенно, что сирийская хроника Карка де бет Селох, в согласии с Шахристани, говорит не только о распространении манихейства в Карка, и притом настолько сильном, что его влиянию подверглись и знатные роды, — но и о событиях, аналогичных движению Маздака: в хронике говорится о «грабежах», про-мзводившихся простым народом по приказу правителя Томездгерда. Если к этому

ирибавить любопытный материал по поводу идеологических и социальных движений этого периода, тщательно извлеченный Н. В. Пигулевской из сприйских источников, то у нас будут все основания согласиться с ее выводом, что маздакитское движение коснулось в известной степени и незороастрийского населения Прана благодаря своему социальному характеру. «Общее состояние брожения, — пишет Н. В. Пигулевская, — было во время маздакитского движения таково, что для проявления педовольства населения и его протеста открывались большие возможности, возрастала активность масс независимо от их этнической принадлежности и идеологических различий. Социальная перестройка касалась классов общества Сасанидской державы независимо от их народности, языка и религии». Не могли эти крупные процессы не затронуть в какой-то мере и кочевое население горных районов Северной Месопотамии. Даже если эти племена в своей массе продолжали оставаться на уровне родового строя и классовое расслоение в их среде еще не начиналось, — что в действительности так и было, — то это не исключало наличия среди основной массы этих племен антифеодальных настроений, вызывавшихся теми же причинами, которыми вызывались антирабовладельческие настроения в предшествующую эпоху. В этом смысле племена в феодальную эпоху были в такой же мере союзниками и единомышленниками угнетенных классов феодального общества, в какой ранее варварская периферия являлась союзником и единомышленником боровшихся против своего закабаления рабов. Не случайно поэтому все религиозные главари курдских племен в средине вска, в исламскую эпоху, являются одновременно последователями суфийских старцев и притом тех из них, которые были наиболее антифеодально настроены. Только в конце феодального периода, когда и суфизм, и феодализировавшаяся верхушка илеменной знати стали столнами загнивающего восточного феодализма, оба эти явления явились оплотом реакции и приобрели в полной мере антинародный характер. Было бы, однако, опрометчиво переносить эту отрицательную характеристику на раннефеодальный период, когда в суфийском движении нередко под религиозной оболочкой скрывалась проходящая красной питью через всю историю человечества борьба широких народных масс против их эксплуатации господствующими классами. В этом плане чрезвычайно существенно, что для генезиса суфизма в одинаковой мере важны и реминисценции в нем культов Древнего Востока, и его бесспорные связи с мусульманскими и христианскими мистическими сектами, и его столь же бесспорная связь с манихейством (см.: О. Вильчевский. Очерки по истории езидства. Жури. «Атеист», апрель, 1930, № 51; см. также интересную и обладающую хорошей библиографией статью Т. Менцеля «Yesidis» в «Encyclopedie de l'Islam»). Ниыми словами, характерные особенности тех религиозных систем, которые бытуют в курдской среде, корнями своими уходят именно в этот сложный и запутанный, полный противоречий процесс становления и развития классового общества в конкретных условиях Северной Месопотамии. когда одна часть населения в течение столетий и даже тысячелетий вынашивала высокие формы общества рабовладельческого и феодального, а другая, жившая подчас общей жизнью на близлежащей территории, сохраняла старые доклассовые формы, остстаивая их и всячески противясь неумолимо проникавшему в эту среду и, во всяком случае, известному ей разделению общества на классы. В области социальных отношений это привело к сохранению в курдской среде родоплеменной структуры даже в условиях развития классовых уже отношений, а в области религиозных представлений — к поражающему исследователя смещению самых различных культов и верований, усваиваемых и удерживаемых по одному лишь признаку — их несоответствия, противоречия ведущим религиозным культам. Именно поэтому, хотя курды являются в основном «мусульманским» народом, где традиции ислама соблюдаются подчас более ревниво, чем у других народов, турецкая пословица с полным основанием гласит: «Когда нет никого, то и курд мусульмании», — настолько далеки курдские формы ислама от его общепринятых норм.

40 А. Заки. Пстория курдов и Курдистана, т. 1, стр. 401. Часть племени шех-бызни, по словам А. Заки, (там же, стр. 435) переселена султаном Селимом в центральные районы Анатолии, в окрестности Бай-абада, где они ведут кочевой образ жизни. Это упоминание А. Заки означает, что переселена была не часть оседлых шех-бызни, а часть кочевых, т. е. шеванов, считающих своим эпонимом «козлиного старца».

41 А. Заки. История курдов и Курдистана, т. 1, стр. 398. Весьма существенно, что, по словам А. Заки, гавсувари говорят на одном из южнокурдских наречий, в то время как шеваны и шех-бызни говорят на наречии курманджи. Этим лишний разподтверждается, что мы имеем дело с различными группами не только по характеру своего хозяйственного уклада, но и по языку. К списку рудиментарных названий племен-волонасов можно добавить ими одного из подчиненных хемавенд кланов — гафуруши продавцы быков (А. Заки, ук. соч., стр. 406).

В этой связи значительный интерес представляет статья В. Ф. Минорского «The Gouran» в BSOAS (т. XI, ч. 1, 1943), в которой название этого крунного курдского племени возводится к форме Ga(v)bara(k) и, таким образом, с одной стороны, ставится в связь с той же группой племен волонасов, с преобладанием в их хозяйственной деятельности крупного рогатого скота, а с другой стороны, — с одной из старых местных прикаспийских династий, т. е. опять же

с районом, где издревле преобладает крупный рогатый скот в качестве даже верхового животного (см.: Ю. Н. Марр. Современные средства передвижения в изображении

персидских поэтов. Зап. Коллегии востоковедов, т. V, 1930).

<sup>42</sup> А. Заки. История курдов и Курдистана, т. I, стр. 398 и 399. То, что эти две групны разошлись между собой довольно давно, в известной мере подтверждается различием в фонетическом облике их названий - - гавжваран и гавжаран. Сам по себе факт констатации среди курдского населения «единих говядину» весьма знаменателен. Для большинства курдов, как и соседних с ними народов, характерно употребление в пищу бараньего мяса, хотя, насколько я могу судить по своим наблюдениям, в курдской среде не наблюдается теперь отрицательного отношения к мису других доманних животных, за исключением, пожалуй, конины. Следовательно, в этом названии сохранилась весьма старая традиция, полностью уже забытая в настоящее время.

48 В общей массе илеменных и родовых названий у курдов число таких, в которых отражаются какие-либо бытовые или профессиональные особенности именуемых, весьма невелико. Как правило, это либо полупрезрительные клички вроде пивази луковники' (ср. аналогичные прозвища в русском: «луковники», «гужееды» и т. п.), либо — пародные этимологии вроде рашки 'черные', хотя совершенно очевидно, что в этом названии отразилась диалектальнай форма названия крушного курдского союза илемен Рожки, или Рузеки, — «солнечные», «дети солнца», впоследствии контаминированного с курдск. раш 'черный'. Певелика по численности и явно позднейшего происхождения группа названий, связанных с топонимикой: слемани — «сулейманийцы», бахдинани — «бахдинанцы» и т. п. Шире ее также довольно молодая группа названий, связанных с реальным или мифическим эпонимом рода или племени: хасани — «потомки Хасана»; мир-вейси — «потомки Мир-Вейса» и т. д. Большая же часть и при этом, как правило, наиболее старых илемен, обладает илеменными названиями, не имеющими ясной этимологии, вроде: кельхор, мамаш, вилан, равенд. Характерно также, что за небольшим исключением (пиран 'старые', соран 'красные') крупные конфедерации курдских племен носят названия, не имеющие ясных этимологий. В этой связи особенное значение приобретает такое большое количество столь характерных по своей этимологии племенных названий в районе Керкука—Эрбиля—Сулеймание, который, без сомнения, может считаться районом первоначального обитания курдских илемен и к которому так или иначе тянутся нити от большинства курдских племен, как бы далеко они ин переселились впоследствии.

<sup>44</sup> А. Заки. Пстория курдов и Курдистана, т. I, стр. 404. <sup>45</sup> B. Nikitine. Les kurdes, стр. 163—164.

46 А. Заки. История курдов и Курдистана, т. 1, стр. 405.

47 Ср. аналогичные по своему направлению маршруты кочевания харкинцев и кочующих севернее их шеккаков; во всех таких случаях, хотя летовыя этих племен паходится на восточных склонах Загроса, т. е. в Иране, основной территорией счи-

тается находящийся в Малой Азии район их зимовий.

48 Герб этот, созданный в связи с присоединением в 1925 г. к являвшемуся тогда английской мандатной территорией Праку (бывших Вассорского и Багдадского виластов Турецкой империи) оккупированной англичанами территории бывшего Мосульского вилаета и превращения пового государства в «Объединенное Хашимитское королевство арабов и курдов», весь построен на символах, отображающих эти две нации. Помимо карты Двуречья, в его состав входят две звезды, меч и дротик, колосья ишеницы и цветы хлопка. Он, несмотря на свою наивность, довольно точно отображает те черты, которые в глазах арабского населения Двуречья характеризуют население курдской Северной Месопотамии.

49 Досл.: курре шеванане, курре гаванане 'сын чабана, сын волонаса'.

50 Ср. весьма характерную в этом отношении картину в Мукринском Курдистанс, где родоплеменная структура союза племен Мукри с племенем бекзаде во главе совпадает с организацией прибывших сюда из Закавказыя тюрок карананахов во главе с «ханским» родом Тергявун. См.: О. В ильчевекий. Мукринские курды,

стр. 186.

51 Распространение среди курдских племен тюркских форм родоплеменной структуры и соответственно тюркской терминологии— ага, бек, эль, — вытесняющей старую прано-арабскую, связано с той крупной ролью, которую пграют вооруженные отряды переднеазнатских илемен, и в частности курдских илемен, в качестве военной базы тюркских военнофеодальных деспотий на средневековом Востоке — сельджукской, османской, сефевидской, каджарской и других, более мелких. Начиная с сельджукского времени, а в особенности в послемонгольский период позднего средневековья, эти новые формы родоплеменной структуры прикрывают собою зарождение и развитие в курдской среде характерных для феодального общества классовых отношений. Если во взаимоотношения феодализирующейся илеменной знати с попадавшим в крепостную зависимость от нее оседлым сельским и городским населением родоплеменная структура вносила лишь несколько больший, чем при обычных формах переднеазнатского феодализма, налет патриархальности (О. Вильчевский. Мукринские курды, стр. 191 и след.; падо лишь иметь в виду, что земледельческая

сельская община у курдов, так же как и формы самоуправления курдских городов. соблюдая принципы старого родоплеменного деления, в особенности деления по родам. не считается обычно с новыми тюркскими формами родоплеменной структуры, не распространяющейся на эксплуатируемые слои населении — «райя»), то среди кочевого при гранического населения развитие новых форм родоилеменной структуры идет параллельно с развитием новых, также, суди по терминологии, заимствованных у тюркских племен форм кочевой сельскохозяйственной общины (аба), идущей на у тюркских илемен форм кочевой сельскомомии постион общины (аму, идущей на смену сохраняющейся только в глухих углах Курдистана большой семье. Подроб-нее см.: О. Л. В и л ь ч е в с к и й. Экономика курдской кочевой сельскохозяйственной общины Закавказья и прилегающих районов во второй половине XIX в. Советская этнография, 1936, № 4-5, а также: В. Nikitine. Les Kurdes. стр. 140 и след.; последний автор, пользуясь в основном предложенной мною характеристикой. расширил ее и во многом дополнил материалами и фактами, относищимися к другим районам Курдистана. Иссмотря на то, что в некоторых своих частях эта предложенная мною характеристика должна быть пересмотрена (в частности, в этой написанной более двух десятков лет назад работе не проведена четкая грань между капиталистическими отношениями и отношениями товарными, что привело к переоценке роли буржуазных элементов в курдском национальном движении), в целом она тем не менее сохраниет свое значение и помогает понять тщательно маскируемый буржуазной наукой процесс классового расслоения в курдском обществе, в котором коченые формы скотоводческого хозяйства играют столь важную роль, а классовое расслоение затущевывается родоплеменной структурой.

52 A. Заки. Петория курдов и Курдистана, т. I, стр. 404.

53 В. Р. Розен. Дополнительная заметка о слове челеби. ЗВО РАО, 1890, т. V, стр. 307.
54 Н. Я. Марр. Еще о слове челеби, стр. 120.

## К главе восьмой

 $^{1}$   $\Gamma$  е р о д о т (кн. 1, ст. 125) перечисляет, как известно, десять персидских «родов», которые, в свою очередь, делились на едома», т. е. десять племен, делящихся на роды. Из числа этих племен шесть было, по словам Геродота, «земледельческих» и четыре «кочевники». В связи с особенностями родоплеменной структуры у курдов нелишие отметить, что, как сообщает Геродот, из числа земледельческих илемен персов три были такими, «в зависимости от которых находятся все прочие персы».

<sup>3</sup> Сводку названий «курдских», т. е. кочевых пранских племен Фарса и Шпраза, по данным Истахри, Пби-Хаукали и Мукаддаси, дает А. Заки в I томе «Истории курдов и Курдистана» (Капр, 1936, стр. 376), по которой я и привожу их. В арабской гранскрипции имена этих племен передаются таким образом: جرازدختی، آزاد دختی. Иссомненно, было бы важно попытаться сопоставить приводимые Истахри и другими авторами названия тридцати трех «курдских» племен со списком Геродота, тем более, что одно из названных Геродотом племен — германии прекрасио идентифицируется с названным Истахри первым племенем كومائى кермани или, поскольку графемы в ранних текстах не различались, германи; звук г в арабской транскрипции ی ای ک мог быть передан также через 🛫, что, однако, является более поздней традицией, чем передача его через З. Вполне допустимо также, что звук к в одном из древнеперсидских диалектов мог быть передан по-гречески через Г. Связь названия этого племени с названием города Керман, по-видимому, не вызывает сомнений. И. М. Дъяконов (История Мидии, стр. 445—447) справедливо считает, что Арриан не прав, предполагая, что Атронат выдал за амазонок специально обученных и наряженных женщин. Непонятно лишь, на чем основывает И. М. Дьяконов свою уверенность, что Атропат не был знаком с греческим мифом об амазонках. Находясь в илену именно греческого представления об амазонках, П. М. Дьяконов, со ссылкой на Геродота, отождествляет амазонок с савроматами, и хотя, судя по словам Арриана, «амазонки» Атропата были вооружены не характерным для савроматов мечом, а характерной для саков секирой, полагает, что «Атропату удалось захватить в плен искоторое количество савроматок» (так образует И. М. Дьяконов женский род от «савромат»), из чего делает ни на чем более не основанный вывод, якобы Атропат, имя которого- отразилось в названии Азербайджана, владел не только Южным, но и Северным Азербайджаном. В действительности, конечно, в рассказе Арриана, так же как и в более позднем перечне «курдских» илемен юга Прапа, находит отражение тот чрезвычайно важный и весьма существенный для характеристики пранских кочевых племен факт, что среди некоторых из них еще существовали матриархальные отношения, близкие к тем, какие мы знаем из многочисленных рассказов об амазонках.

Вопрос этот достаточно подробно разработан В. Ф. Минорским в его статьях «Kurdes» и «Kurdistan» во 11 томе «Encyclopedie de l'Islam». Более подробное освещение он нашел в трудах А. Заки, который посвятил этому вопросу весь второй том своей «Истории курдов и Курдистана», озаглавив его «История курдских уосударств и кияжеств в эпоху ислама», а также в многочисленных работах плодовитого курдского историка Хусейна Хузни Мукриани, список которых с краткой аннотацией см.: О. Л. В и л ь ч е в с к и й. Виблиографический обзор зарубежных курдских печатных изданий в XX столетии. Сб. «Пранские Языки», т. 1, Л., 1945.

4 Термин ملوك الطوايف, как й его западноевропейский эквивалент Feodalisme (ср. также русск. «удельный»), передает весьма характерную для раннего феодализма государственную раздробленность, противополагая эту политическую структуру крупным монархиям древнего рабовладельческого мира и позднего средневековыя. Поскольку он не отражает самой природы феодального строя, основанного на закренощении непосредственного производителя, постольку В. И. Лении часто предпочитал пользоваться параглельно с ним термином «крепостничество». Надо еще отметить другую сторону дела: буржуазная историография переносит относительную прогрессивность крупных государств позднего средневековья (см. о ней: Ф. Э нгельс. О разложений феодализма и возникновении национальных государств, в кн. «Крестьянская война в Германии». Госполитиздат, 1953, стр. 153 и 158) по сравпению с раннефеодальной раздробленностью на рабовладельческие «мировые» империи древнего мира, считая их также более прогрессивными по сравнению со сменившим их периодом феодальной раздробленности, для чего, кенечно, нет никаких оснований. Насколько глубоко въелось в сознание историков это утверждение безотносительной прогрессивности всякого крупного государства по сравнению с мелким, можно судить хоти бы по следующему характерному высказыванию Я. А. Манандяна: «Благодаря крайне благоприятному сочетанию внешних и внутренних условий своего роста и развития и сильному размножению народонаселения Большая Армения, соединивпись под властью Тиграна Великого в одно политическое целое с Софеной, стала в начале первого века до нашей эры крупным и полным жизненных сил государством. более могущественным, чем соседние мелкие царства — Осроена, Кордуена, Адиабена, Атронатенская Мидия, Албания и Пберия. Вполне понятно поэтому, что она, заключив союз с Митридатом Евнатором и обеспечив свой тыл с запада, могла противоноставить нарфянскому великодержавию свое великодержавие» (Я. А. Манандян. О торговле и городах Армении. . ., стр. 65). В действительности, Тигран II сколотил в 70-х годах I в. до н. э. эфемерное государственное образование. «Выстро возвысившаяся держава Тиграна просуществовала лишь до начала 60-х годов. Временное подчинение торговых городов Сирии и Финикии не оказало существенного влияния на развитие социально-экономических отношений центральных областей Армении... Под влиянием внутренних противоречий и ударов римской агрессии рухнула переднеазнатская держава Тиграна II. Сохранилось лишь зависимое от Рима Армянское царство, границы которого были сильно урезаны» (Всемирная история, минское царство, границы которого обыли сильно урежаны (псемирная истории, т. 11, стр. 421 и 423).

5 Р. Ресters. Le «passionnaire d'Adiabene». Analecta Bollondiana, Bruxelles, 1925, т. 43, вып. 1/2, стр. 304.

6 П. Пигулевская. Города Прана в раннем средневековье, стр. 140.

7 П. Пигулевская. Города Прана в раннем средневековье, стр. 71.

8 Cambridge ancient History, т. IX, стр. 393—394.
9 М. J. Rostovtzeff. Caravan cities. Oxford, 1932, стр. 99.
10 Н. Пигулевская. Города Прана в раннем средневековье, стр. 91.

11 И. В. Ингулевская относит «робкое и медленное возникновение новых форм. в недрах рабовладельческого строя при длительном сохранении родового уклада» к нарфянскому периоду и, отмечая постепенное развитие новых форм общественных отношений, считает, что «феодальные порядки, зародившиеся в предшествующий период, встретили сопротивление широких народных масс тогда, когда прикрепление общин и их подчинение приняло более систематический характер», что произопло, по ее миснию, уже в сасанидскую эпоху (Н. Пигулевская. Города Прана в ранием средневековье, стр. 120). В оценке роста рабовладения в странах Переднего Востока в период греко-македонской экспансии Н. В. Пигулевская недооценивает развитие рабовладения в период рабовладельческих деспотий древнего мира, когда, конечно, ни о каком «домашием рабстве» для Двуречья не могло быть и речи (там же, стр. 21—22). В таком виде, как описывает Н. В. Пигулевская, паходились расположенные на восток от Месопотамии страны Пранского нагорья, т. е. собственно Пран, но именно потому владыки Мидии и Персии и стремились распространить свою власть на рабовладельческую Малую Азию, превращансь тем самым из вождей родоплеменной знати в царей Вавилона и других царств древнего мира. Можно даже сказать, что в приводимом Н. В. Пигулевской соображении о наличии у греческих завоевателей большого количества военнопленных сказалось против воли исследователя то обстоительство, что для античных греков рабовладение в Двуречье было более развитым, нежели у них

родине.

12 Н. Пигулевская. Города Прана в ранием средневековье, стр. 98.

13 М. J. Rostovzeff. The social and economic history the hellenistic nistie world, T. I. Oxford, 1941, ctp. 517-524.

14 Н. Ингулевская. Города Прана в раннем средневековье, стр. 87. Нарфине, как сообщает хропика, обрушились на Адиабену потому, что ее царь Нарсей, когда парфяне рассчитывали на военную помощь подвластной им Адиабены, не пошел на войну с партавами». В этой связи И. В. Пигулевская пишет: «Эти небольшие государства Осроена, Адиабена, Гордуена — жили между двух огней, вы-

нужденные опасаться то нападения римлин, то жестокого принуждения парфян».

<sup>15</sup> П. Пигулевская. Города Пранав раннем средневсковые, стр. 83 со ссылкой на: N. C. Debevoise. A political history of Parthia. Chicago, 1938, стр. 242. Несколькими страницами ранее П. В. Пигулевская рассказывает, по Посифу Флавию, об обстоительствах, когда впервые царю Адпабаны была пожалована эта высокая прерогатива — посить тиару и восседать на золотом троне, в дословном переводе с греческого «спать на золотой кровати» (там же, стр. 71).

 16 П. Пигулевская. Города Прана в раннем средневековые, стр. 84—85.
 17 Паиболее полную сводку всех возможных фонетических разновидностей термина «кардух» в древности в средние века дал G. R. Driver в статье: The name «kurde» and its philological connexions. JRAS, 1923, ч. III. В числе этих вариантов Драйвер приводит и «карду» как одно из встречающихся разночтений названия области. Джезирет иби аль Омар в сирийских средневековых текстах. Возражая Нельдеке, считавшему невозможным отождествлять термин «курд» с кардухами и намечавшему связь термина «курд» с киртиями и карду (Th. N ö l d e k e. Kardu und kurden in Beiträge zur alten Geschichte und Geographie. Festschrift für H. Kiepert. Berlin, 1898, стр. 71— 82), Драйвер считает, что весь этот фонетически близкий комплекс названий встречается в пределах нынешнего расселения курдов, а потому и должен быть объединен. Отдавая должное эрудиции и усидчивости Драйвера, выбравшего максимальное количество фонетических и орфографических вариантов близких между собой этнотопонимических названий, встречающихся в разное время у разных авторов, а подчас и в различных списках одного и того же автора, следует вместе с тем отметить и его слабую сторону. Драйвера почти исключительно интересует лингвистическая сторона вопроса — возможность или невозможность фонетического сближения тех или иных собранных им вариантов без учета того, возможно ли такое сближение реально. Внимательно исследуй фонетические и орфографические варианты созвучных терминов, Драйвер не задумывается над возможностью, что при их созвучии они могут обозначать разные явления. К этому, в сущности, сводится и все-возражение. Драйвера-Нельдеке. Эта же особенность методологии Драйвера сказалась в его попытке объяснить термин «курд», который он сближает и со всем многообразным комплексом близких по звучанию этнотопонимических названий горной части Малой Азии в древности и в средние вска и одновременно с перс. горд 'богатырь' и с вавилонским гарду, имеющим то же значение. Можно лишь удивляться, как Драйвер не привлек сюда для полноты коллекции турецк. курт волк' и груз. курди 'вор', фигурирующие в народных этимологиях этого термина. Вряд ли нужно еще раз оговаривать, что более осторожная точка зрения Исльдеке, разделяемая большинством исследователей, в том числе В. Ф. Минорским и В. П. Пикитиным, стоит ближе к истине и, во всяком случае, сопоставление курдов с кардухами в илане сближения их илеменных названий в настоящее время не имеет продуктивного значения (см. в этой связи прим. 21).

18 P. Peeters. Le «passionaire d'Adiabene» Analecta Bolfondiana, t. 43, f. 2.

Bruxelles, 1905. <sup>19</sup> Н. М. Дьяконов. История Мидии, стр. 127. Район этот, населенный в основном скотоводческими племенами, долго и успешно сопротивлялся ассирийской экспансии, и его наименование неоднократно встречается в ассирийских документах (там же, стр. 135, прим. 1, там же и литература).

20 П. Пигулевская. Города Прана в раннем средневсковые, стр. 141 (там же

и основная литература, относящаяся к этому произведению).

<sup>21</sup> Литература по этому вопросу, кстати, совершенно игнорируемому Драйвером (см. прим. 17), довольно значительная. Первая сводка, сделанная Шармуа (Cherelnäemh, т. 1, ч. 1, стр. 21 и след.), изобилует орфографическими опибками и устарела. Помимо литературы, приведенной В. Ф. Минорским в его статье «Kurdes» во 11 томе «Encyclopedie de l'Islam», см. также: А. Заки. История курдов и Курдистана, «Енсуспореще це і Ізіані», см. также. А. о а к н. петорін курдів і курді і курдів с к и й. Мукринские курды, стр. 185) и в названии одного из кланов илемени хема-

 $\frac{\text{Венд} \to pe.vasend}{2}$  (см. выше, стр. 103).  $^{22}$  См. А. 3 а к и. История курдов и Курдистана, т. I, стр. 37 и след. и стр. 466 и след. Далеко не все из этих разбросанных по всему Переднему востоку «курдских» племен являются курдами по происхождению и по языку; в ряде случаев, по-видимому, мы имеем дело с илеменами, по отношению к которым термин «курд» применен в социальном смысле. Искоторые же из этих илемен действительно были переселены в разное времи из Курдистана на границы средневековых переднеазнатских деспотий.

23 Ср., например, чрезвычайно показательное свидетельство Иби-Батуты о том, что в районе Персидского залива он проходил в течение трех дней «по равнине, населенной курдами, (живущими) в шатрах из шерсти, и говорят, что происходят они от арабов» (Voyage d'Ibn Batoutah. Texte arabe accompaigne d'une traduction par Defor-

merie et d-r. B. K. Sanguineti. Paris, 1854, т. П, стр. 22.

24 Низам уль-Мульк в «Спасет-наме», посвящая специальную главу «туркменам». 🐔 е. тюркским племенам, которых он выделяет как «родичей» сельджукских султанов. говорит перед этим о военных отрядах других илемен, на которые оппрались сельджуки; к числу этих илемен он относит арабов, курдов, дейлемитов и румийцев (Спасетнаме. Книга о правлении вазира XI столетия Низам ал-Мулька, пер. Б. И. Заходера. л., 1949, стр. 108-109). Иссколько ранее тот же автор перечислиет в числе илемен, участвовавших в войске султана Махмуда, тюрок, хорасанцев, арабов, индусов, дейлемитов, гуридов и тут же рекомендует в качестве хороших воннов «гурджей», т. е. грузин и «шабанкаре из Парса», т. е. «курдов» ранних мусульманских авторов (там же,

стр. 107).

25 См. статью В. Ф. Минорского «Kurdistan» во И томе «Encyclopedie d'Islam».

Там же и основная библиография. См. также у Казвини (Hamd-Allah-Mustawfi of Q a s w i n. The Geographical part of the Nizhat-al-Qulub, стр. 107 и след.).

<sup>26</sup> Книга Марко Поло, стр. 58.

27 Т. е. арабск. «Дзежирет иби аль Омар», см.: Driver. The name kurd and

its philological connexions, стр. 398.

28 Ср. высокую оценку значения этого термина, которую он получил в связи с дискуссией по поводу его происхождения, в статье В. Р. Розена (см. выше, стр. 162). (Н. Марр. Еще о слове челеби). См. также.: В. Nikitine. Les kurdes, стр. 239 и след.). а такжемнение Н. Я. Марра, свизывавшего этот термии с илеменным названием курдов

29 Justinus Trogi Pompei historiarum Philippicarum epitoma, XXXXI, 2. Leipzig,

30 Н. А. Манандян. Проблема общественного строя доаршакидской Арме-

нии. Псторические записки, т. 15, 1945, стр. 19.

31 Н. Пигулевская. Города Прана в раннем средневсковье, стр. 94 и след.

32 Геродот, кн. 1, ст. 25. Я не касаксь хорошо известных от того же Геродота и из других источников случаев одчинения персидских племен мидийским и впоследствии — наоборот.

<sup>33</sup> И. Иигулевская. Города Ирана в ранием средневековье, стр. 152—153.

34 П. Пигулевская. Города Прана в ранием средневековые, стр. 159.
 35 Ф. Энгелыс. Крестыянская война в Германии. Госполитиздат, 1953,

стр. 156. <sup>36</sup> Мнение М. Б. Руденко о том, что язык этого произведения «ближе всего к мукринскому (южному) диалекту курдского изыка (М. Б. Руденко. К вопросу о курдской литературе, стр. 434) является результатом того, что она сопоставляет язык «плача» с языком более поздних произведений курдской литературы на северных диалектах, в которых отсутствуют некоторые арханческие формы, сохранившиеся в южных диалектах.

37 Н. Пигулевская. Города Прана в раннем средневековье, стр. 85. 38 О. Вильчевский. Лингвистические материалы по истории обществен-

ных форм в Курдистане.

| 0.1 | ΊЛ | Α | В | Л | $\mathbf{E}$ | H | И | Ε |
|-----|----|---|---|---|--------------|---|---|---|
|-----|----|---|---|---|--------------|---|---|---|

|                   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | Стр. |
|-------------------|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|------|
| Предисловие       | _ | _ |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | 3    |
| Глава первая      |   | - |   |   |   | _ |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | 5    |
| Глава вторая      |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | 25   |
| Глава вторая      |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | 36   |
|                   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | 52   |
| Глава четвертая   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | 67   |
| Глава пятая       |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |      |
| Глава шестая      |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | ٠ | ٠ | • | • | • | ٠ | • | • | • | ٠ | 80   |
| Глава седьмая     |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | 88   |
| Глава восьмая     |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | 106  |
| Примечания        |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | 117  |
| К главе первой .  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | 117  |
|                   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | 126  |
| К главе второй .  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |      |
| К главе третьей . |   |   | • | • | • |   | ٠ | • | • | ٠ | • | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | • | • | • | • | • | 129  |
| К главе четвертой |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | ٠ | • | • | • |   | • | • | 136  |
| К главе пятой .   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | 144  |
| К главе шестой .  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | 149  |
| К главе пестом .  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | _ |   | 155  |
| в славе сельмой . |   |   |   |   |   |   |   | • | • | • | • | • | • | ٠ | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | 100  |

К главе восьмой . . . . . .

162:

## Олег Людвигович Вильчевский Курды

Утверждено к печати Институтом өтнографии им. Н.Н.Миклухо-Маклая Академии наук СССР

Редактор Издательства А. А. Зырин Технический редактор В. Т. Бочевер Корректоры К. И. Видре и Л. Я. Комм

Сдано в набор 15/III 1961 г. Подписано к печати 30/VI 1961 г. РИСО АН СССР № 126-89В. Формат бумаги  $70 \times 108^1/_{16}$ . Бум. л.  $5^1/_4$ . Печ. л.  $10^1/_2$ =14.38 усл. печ. л. Уч.-изд. л. 16,27. Изд. № 1305. Тип. зак. № 100. М-07333. Тираж 1300. *Цена 1 р. 13 к.* 

Ленинградское отделение Издательства Академии наук СССР Ленинград, В-164, Менделеевская лин., д. 1

> 1-я тип. Издательства Академии наук СССР Ленинград, В-34, 9 линия, д. 12



1. 13.4

поправления и опечатки

| Страници   | Cing  | ока    | Напечатано     | Должно быть<br>Шахригерда |  |  |  |  |
|------------|-------|--------|----------------|---------------------------|--|--|--|--|
| 91         | 1     | свержу | Шахргерда      |                           |  |  |  |  |
| 110        | 110 5 |        | Бологеша       | Вологеша                  |  |  |  |  |
| 110        | 10—11 | »      | свободна       | свободно                  |  |  |  |  |
| 131        | 33    | »      | чуждым         | чуждыми                   |  |  |  |  |
| 153        | 18    | »      | «мусульманских | «мусульманский            |  |  |  |  |
| 164 19 сни |       | иязу   | Cherel-        | Cheref-                   |  |  |  |  |

О Вильченский. Курды

